





### וה השער לה' צדיקים יבואו בו

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

### ספר

# ויואל משה



לבאר דיני השלש שבועות, שנאמרו בנביאות,

בעניני קץ הישועות, גם לבאר דיני מצות ישיבת אה"ק

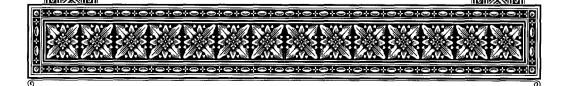
וכל המסתעף בענינים אלו להלכה ולמעשה

אשר אספתי ולקמתי ממקומות הנאמנים וברורים בחמלת הי עלי בזכות אבותי ורכותי הקדושים נ"ע ולה"ה וי"ע ועכ"י

### הק' יואל מיימלבוים



יצא לאור בפעם ראשונה ע"י אפרים יוסף דוב אשכנזי בהוצאת בית מסחר ספרים "ירושלים" שנת תשכ"א לפ"ק ברוקלין יצ"ו



### הקדמה

היות כי בעוכ"ר בשנים האחרונות סבלנו לרות רבות ומרורות כלעוכ, אשר לא היחה כזאת לשראל מאז היה לגוי, ולולי כ' הוחיר לנו שריד וגו', אך בחמלת ה' יח"ש נשארנו מחי מספר בחכלית המיעוע, לא מעע מהרבה אלא מעע מן המעע, בשביל שבועתו של הקב"ה שנשבע לאבוחינו שלא יכלה זרעו ח"ו. גם נחקיים בעוכ"ר במלוא מובן המלה משאה"כ והפלא ה' את מכוחך וגו', כפלא ופלא ופלא לעת מרפא והנה בעתה, ועדיין לא באנו אל המנוחה ואל הנחלה. לבבינו נשבר בקרבנו לשברי שברים ואין לנו במה להחנחם ולהחנח, אלא עינינו לופיות ובינו נשבר בקרבנו לשברי שברים ואין למרום בכליון עינים ודאבון נפש, עד ישקיף וירא הי משמים, יראה בעניינו וירפא את לבבנו הנדכה הי משמים, ברוב רחמיו יח"ש.

דהגדה מלפנים בישראל בכל הדורות כשהגיעה עת לרה ליעקב, הקרו ודרשו מה זה ועל מה זה, אחר עון גרם להביא לידי כך, לשים לב לתקן ולשוב אל בשי"ח, כדמלינו בקראי ובחלמוד. זכן אחר גלות שפאניא חיבר הקדוש החסיד ר' יוסף יעב"ץ ז"ל הספרדי ס' אור החיים מיוסד על כך, לחקור אחר העוונות שגרמו אז הלרה והגלות. וזקני החוות דעת זלה"ה בהקדמת פירושו למגילת איכה כתב ג"כ שאין חועלת לספר הלרות והיגונות אלא אם יספר גם סיבת הלרות שאירע לו למען ישמור עלמו מהסיבות המביאות לידי הלרות, ולכן פי' שם כל מגילת איכה המביאות לידי הלרות, ולכן פי' שם כל מגילת איכה המביאות לידי הלרות, ולכן פי' שם כל מגילת איכה המנא שהיא הסיבה שהביאה את הלרה הזאת, למען נשוב אל ה' בכל לבבינו ולא יוסיף לדאבה אותנו, זח"ד ושיי"ש.

רעכשין בדורנו זה אין לריכין לחפש ולבקש במטמונים את הטון שהביא עלינו את הלרה הזאח, כי

הוא גלוי ומפורש בדברי חז"ל. שהגידו לנו זאת בפי׳ שלמדו מהראי שעל ידי העברה על השבועות שלא לעלות בחומב ושלא ידחקו את כקד ח"ו אני מחיר את בשרכם כלבחות וכחילות השדה. ובעוה"ר כן היי. המינים והאפיקורסים עשו כל מיני השתדלות לעבור על השבועות הללו לעלות בחומה וליקח מעצמם ממשלה וחירות קודם הזמן. שזהו דחיקת הקץ, והמשיכו לבות רוב בני ישראל לרעיון העמה הזה. והיתה במכילחה פרשת יתרו לא חשא למה נאמר. לפי שהוא אומר ולא חשבעו וגוי, אין לי אלא שלא ישבע, מנין שלא יקבל וכו׳, משקבלת עליך להשבע הריני לך לדיין כי לח ינקה וכו'. ופי' שם במרכבת המשנה, שמזה נרחה שדנין בשבועה גם על המחשבה כמו בע"ז, ולח חימעוע אלא מהרבו. והביא כו מר"י אלא שכתב אח"כ דמדהשמיט הרמב"ם דין זה שמע מינה דחיט חלח אסמכתא, ועדייו לייע. לא עת להאריד בזה.

אולם בענין זה לא היי רה מחשבה בלבד, שנלערך לכסתפק אם דנין על מחשבה, אבל נעשו מעשים רבים ועלומים לפעולה המרה הזאת. בתחבולות ואופנים שונים להביא לידי כך לעבור על השבושת כללו, וזה פשוע שכל אופני הפעולות שעושיו בזה הוי העברה על השבועה. וכמו שרואיו שכחב הרמב"ם ז"ל באגרת תימן על אחד שאמר על עלמו שכוא משיח. וכתלקטו אליו איזה אנשים והזהיר אותם טובא שהיא סכנה גדולה, שכשיחוודע למלכות יהיו מזה לרות גדולות ר"ל. גם כזכיר חותם שם בזכ שלח לעבור על השבועות. וכתב טעם השבועות בשביל שידע שלמה ברוח ההודש שחפלר להתנועע בלא עתה הראוי ויאבדו בשביל זה, ויבוחו עליהם לרוח יעיי"ש. ומבוחר מזה שידע ברמב"ם ז"ל שלא יעלה בידם מאומה אלא לרות. מכל מהום חשב זאת להעברה על השבועות, כי כשבועה שלא ידחקו את כקד, היא שלא לעשות שום פטולות לדחוק את הקך, וממילא כל פטולה שעושין

בזה, אף שלבסוף יעלה בידם חרס, מכל מקום בהפעולות והמעשים שעשו בזה לבד עברו כבר על השבועה. ועכ"פ ברור שאין לדמות זה למחשבה גרידא, שלדעת המרכבת המשנה במכילתא שם אינו אלא אסמכתא, כי עשיית פעולות וודאי הוי מעשה נגד השבועה, ולא רק מחשבה בעלמא.

ומבואר בגמרת שבועות דף ל"ע בכל העבירות שבחורה נפרעין ממנו, ובשבועה ממנו וממשפחתו ומכל העולם כולו. וחזינו בזה חומר העונש בשבועה שמגיע לכל העולם כולו בחשמת היחיד שעבר אשבועה. ומכל שכן בזה שנעשו מעשים רבים בהמון בריות עד שבימים האחרונים כמעט רוב ישראל סייטו בפעולות שלהם באופנים שונים, המביאות לעבור על השבועות, וגם נעשה בפרהסית לעיני כל ישרתל, ומועטין כן שזכו לעשות מחאה כראוי. על כן באה עלינו הלרה הזחת. מה שחמרו חכז"ל בפי׳ שנעשו מופהרים כלבאות וכאילות השדה ר"ל, ואין פורעניות בחם לעולם אלא בשביל הרשעים ואינה מתחלת אלא מן כלדיקים. ואלו לא כיי בישראל אלא אותו כעון בלבד, כלא כוא ברור ומפורש בדברי חכז"ל כעונש המר מה שהיי. וכן בבני אפרים שהיו לדיקים וקדושים, ואד בשביל אותו העון שילאו מהגלות לפני הזמן. נעשה עמכם מכ שנעשה באמלע הילוכם, ואמרו חכז"ל שזה כיי בשביל שעברו על השבועה, אף שלא עברו בזדון, כי אם על ידי טעות, שטעו בחשבון. וכן בבן כוזיבא שביי אז כדור מלא חורה וקדושה עד להפליא, ונענשו בהרג רב ר"ל יותר ממה שהיי בשעת החורבן, כמבוחר בכ"מ בדברי חכז"ל ובירושלמי שאז נגדעה קרן ישראל ואינו עחיד להחזיר עד שיבוא בן דוד. ומכואר במדרש רבה שיר השירים עה"כ השבעתי אתכם וגו', שלכן וכשלו בימי בן כחיבה, לפי שעברו על השבועה, ויתבאר זה יותר בפנים, ונוכל להתבונן מזה עד כמה גדול העונש בהעברה על שבועה א.

ובגמי יבמות ד' ש"ח: עה"כ ויהי לעב בימי דוד שלש שנים שנה אחר שנה ראשונה אמר להם שמא עו"כ יש בכם דכתיב ועבדתם אלהים אחרים וגוי ולא יהיי מער בדקו ולא מלאו, שני' אמר להם שמא עוברי עבירה יש בכם דכתיב וכו' בדקו ולא מלאו,

שלישית א"ל שמא פוסקי לדקה ברבים יש בכם ואין נותנין דכתיב וכו׳ בדקו ולא מלאו וכו׳ שאל באורים ותומים וכשיבו לו אל שאול ואל בית הדמים. ונתקשה בזה הרו"ף בע"י בכמה קושיות, ועיקר הקושי היא למה לא שאל מיד באורים וחומים והי׳ נפסק הרעב מיד כמו שהי' אחר ג' שנים ולמה הולרך להמחין ג' שנים בבדיקה אחר הג' עבירות וסבלו ישראל ג' שנים רעב מחמת חסרון הידיעה שלא נודע מה לתחן בשביל שלא שאל מיד באו״ת. והמהרש״א כתב דלפי דעתו שהי׳ בהם חעא עכו"ם או ג"ע או לדהה דבר שאינו תלוי במלכות לא שאל באו״ת דאין שואלין באו״ת אלא למלך דהיינו דבר החלוי במלוכה. ועדיין אינו מובן שהרי לא ידע אם יש בהם מאלו הג׳ עבירות כמו שהוכיח סופו על תחלחו שבדהו ג׳ שנים ולא מלאו ולא הי׳ אלא חסרון ידיעה וספק כמו שאמר הלשון שמא יש בכם וא״כ היי להסחפק ג"כ שמא הוא דבר החלוי במלוכה כמו שהאמת היי כן, ובכל דבר ספה שואלין באו״ת ולמה הי׳ צורך לסבול ג' שנים רעב ולח ישחל בחו"ח עד חחר שבדקו ולא מלאו מאלו הג' עבירות. וברי"ף שם האריך בזה ותמלית דבריו דכל זמן שהי׳ ספה אם אין בהם מאלו הג' עבירות שמבוארין בקרא שבסיבתם בה רעב לריך לחלות במה שמבוחר בקרה יעייש באריכות דבריו. ועדיין ל"ע ואינו מובן כ"כ. ועכ"פ חזינן דבכל עת לרה שלא תבוא אף בזמן שהיי או"ת חלו ראשית במה שמבואר בקרא ולא שאלו גם באו"ת. והנה לא מלינו בקראי עונש רע ומר נורא ואיום כזה של אני מחיר בשרכם הפקר ממש כלבאות או כאילות כשדה זולת על חותו העון של העברה על הקץ ועל השבועה כמו שהוא בקרא דהשבעתי אחכם וגוי וכדרשת חכו"ל, ולא כגיע כואת לישראל מאז ביתה לגוי זולת בדורנו בעו"ה שלא היי גזירת שמד ולא שום טעם וסיבה אלא הותר דמם והופקר ממש כלבאות וכאילות כשדה ולא נודע מה זה ועל מה זה, אלא סוא הדבר המבואר בקרא רק על עון העברה על אוחן השבועות, וא"כ הכחוב מעיד שהוא הגורם, ואין איש שם על לב.

לעיי רמב"ן פי תשא בכמה פסוקים שבעון העגל שהמשחחוים והזובחים להעגל היו מועטים

אלא שרוב כעם חעאו במחשבה וע"כ הי' ההלף ח"ו לכלותם, ופי׳ עוד דברי הכ׳ ויגוף ה׳ וגו׳ על חשר עשו את בעגל שלא ביו מו במשתחוים והזובחים לו חבל היו מן העושים חותו כלומר מן הנקהלים על אהרו והמביאים לו הזהב. והביא ע"ז דברי בתרגום על דחשתעבדו לעגלת. וברי שלח בי׳ בקלף בטון העגל בעבור המועטים שעבדו לו במעשה בזבוח והשחחוי׳ אלא בשביל המרובין שהיו מסייעין לעשייחו כן במה שנקהלו עמם או בנתינת הזהב וכדומה כי חשבו זה לדבר עוב שיהי' מנהיג ומורה דרך במהום משה לשם הי כמו שהאריך בזה הרמב"ן והאע"ז ובעלי התום׳ ושאר הראשונים ז"ל, וכמו כן היי בבטגל במר בזב של עשיית מלוכה ערם ביחת המשיח שזה כמה שנים שהתחיל הרעיון העמא הזה ע"י הציונים ונעשו פעולות נמרצות בחופנים שונים לתכלית כעברה על אותן השבועות. ובעו"ה רוב העם שבכל הכחות היו אמלעים לסייע לזה כי גם מהכשרים שבישראל אף מאוחן שלחמו הרבה עם הליונים עבור מעשיתם בהריסת הדת ומינות וכפירה ר"ל אבל בעלם ברעיון בעמא שלכם של יליאה לחירות ועשיית מלוכה ערם ביחת המשיח שזה הוח העיתר של השורש פורה ראש ולענה בזה נתפסו הרבה כשרים מישראל כי גדול כח בילר במסמח שינים בזב ולח שמו על לבם וכיי סיוע לדבר כרע כזכ מרוב כעם מהם במעשה ומהם בדיבור בחופנים שונים ומשונים חשר טח שיניהם מראות כי בנפשם הוא. ואיו ברלוני להאריך בפרט זה לבארו על בורי׳ אבל המתבונן יוכל לידע החמח, ובמעל עכן היי הקלף על כל ישרחל בשביל ה' יען שלה מיחו בו כרחוי, ומכש"כ בזכ שהתפשעה הלרעת ברוב ישראל בעו"ה, וקוב"ה לא עביד דינה בלה דיינה שביי בעון הנורה הזה הוחו העונש המבואר בקרא על העברה על השבועות כללו. ולפי מה שאכתוב אי״ה בפנים באורך יתבאר שים בעלם כרעיון הזה של לקיחת ממשלה לישראל בעלמם לפני ביאת המשיח, מינות וכפירה בדרכי כשי"ת, כי אך כוא יח"ש כמשעבד וכגואל, אפס בלתו יח"ם גוחלנו לימות המשיח. ועניו שיש בו מינות וכפירה ר"ל, זה ודאי פוגם אף במחשבה, כי מינות חמור מע"ז, כמבואר בגמרא וברמב"ם כנודע. ומכש"כ כשנעשו מעשים רבים בישראל בזה. בעוה"ר.

אמנם זאת ועוד יותר, כי הכתות האלה שהמשיכו ברעיון העמח הזה להקים להם מדינה לפני כזמן בלי חורב, המשיכו את בני ישראל למינות ואפיקורסות נוראה אשר לא היתה כמוה מיום הוסדה הארץ, כי אף אוה״ע עובדי ע״ז מאמינים בהשי״ת שכות הסיבה הרתשונה. תבל חלה הרשעים כופרים בעיהר, ובתחילה ממשיכים הלבבות במה שתחוה היא לעינים, להיות ככל הגוים עם וממשלה כמו האומות, ושוב נמשכו אחריהם גם בעיקר הרעיון דלית דיו ולית דיין ח"ו אלא הכל חלוי בזרוע בשר וכלי זיין. ואין לריך להאריך בזה כי נודע בחוש המהפכה בנורחה שהסבו הכחוח החלה. שנהפכו למינות ר"ל כמה מדינות ונפרץ כח המינות במלוחו בהרבה בתי בני ישראל הכשרים עד אין שיעור, וממש מספר גדול של מיליונים מישראל נפלו על ידם ברשת המינות ר"ל. ועל ידי שהלערפו עמס גם כתוח שאומרים שמטרת וכוונת התחברותם אליהם הוא בכדי לתהו ולכביא בתוך המינים גם דרך התורה, זה היי הסרסרות להמשיך מבני ישראל הכשרים לספחם אל כרשיון כשמח כזכ של כקמת המדינה בחשבם שיש שם גם מתקנים ופועלים בשביל התורה, ושוב אח"כ נופלים ברשת כמינות לנמרי ע"י כגשר של הדתיים הנספחים אל הציונים. ומינות כזאת בוודאי פוגם במחשבה. וכל החושב לנטות אחר הכתות האלה נופל במחשבה לרעיון שיש בו מעיקרי ושרשי המינות ר"ל, אף שאינו מרגיש בתחילת מחשבתו, אבל כיא סוף מעשה במחשבה תחלה.

כללן של דבר: מלבד עון החמור של העברה על השבועה, עוד עמאו את בית ישראל בטומאת המינות והכפירה ר"ל, ואין חימה מה שהיי החרון האף הגדול הזה וילא הקלף מלפני הי, כמו שהזהיר הכחוב בפרשת נלבים. ואף בשעת החורבן נהרגו גם הסידי עליון בעון החועאים ומחעיאים בעוה"ר והיי החרי אף נורא עד מאד. (מלבד שהליונים בעלמם עשו גם פעולות פליליות להביא את כל הרעה, בחושבם שעי"ז קל יהיי להם יותר להשיג מערתם של מלוכה וממשלה, וקוו להבנות מחורבן עמנו, וכתבתי קלת מזה בפנים הקונערם, אבל לא ראיתי להאריך בזה כי לריך

תקדמה

לזה הונטרם מיוחד לברר הכל בראיות והוכחות ברורות. ולה בחתי בהונערם זה אלה לברר דעת תורכן, וכנשארים מבני ישראל שהשאיר ההב"ה בעבור שבועתו שלא יכלה זרעו, נענשו ג"כ בעונש קשה ומר, במה שהצליח מעשה שעו להשיג מלכות המינות לנסות את ישראל בנסיון עלום כזה. כמבואר בראב"ע פרשת ראב עב"כ ובא אליך באות ובמופת וגו' כי מנסב ב' וגו׳ וכעעם שמנסה כ״ח הוח בעבור שהניחו חותו ולא המיתורו. ומבואר מזה שהנסיון הקשה הבא מכללחם נבוחב כזו שיבוח בחום ובחופת בוח עונש לישראל בעבור שהניחוהו להגיד נביאות כאלה. ומכש"כ כשרוב ישראל מסייעים לכחות אלו, שזה נותן כח לס"מ לבראות כאות וכמופת. וכן כתב גם כאוכ"ת כקדוש פרשת יתרו עה"כ לא יהיי לך שבאמלעות העובד הוא ממציא בוי׳ אחר שבוא אלבים מכ שלא בי׳ כו הודם. והניח הקב"ה את הציונים לנסות בם את ישראל, אבל בעוב"ר רובא דרובא לא עמדו בנסיגן הקשה הזה. כחשר היי בימי בית רחשון שהיי נסיון קשה בע"ז. ובימי גדעון לא כיי אלה שלש מאוח אנשים בכלל ישראל שלא כרעו לבעל, ועל ידם היתה תשועה גדולה בישראל. כמבואר בכחובים. ועכשיו בדור השפל הזה של שיקבחה דמשיחה, עדיין לה שמנו לב שכל הלרות וכתלאות שהגיעו אלינו היי בסיבת הרשעים האלה. וצריכיו לשוב אל השי"ת ולברוח מהם ומהמונם יותר מהבורח מן כארי כרודף אחריו לכורגו, וכל מכ דאפשר להציל אפילו נפש אחת מישראל למונעה מחבורתם, יקר הוא עד מאוד שאין לשער ערכו להוליא יקר מזולל. והמה מהפכים דברי אלקים חיים ותולים כלרות בהשומעים לקול התוה"ק, כדרך האפיקורסים מאז ומקדם. ומבואר בירמי׳ מ"ד י"ח שאמרו הנשים הארורות ומן אז חדלנו לקער למלכת השמים וגו׳ חסרנו כל ובחרב וברעב חמנו, וחלו כל הלרוח בנבוחי ה׳ המזהירים שלח לעבוד ע"ז, וירמי׳ לוח כי כטון גורם כל הלרות ונתבררו אח"כ דברי הנביאים הנאמרים באמת ולדק. ועכשיו כל מי שיש לו מוח בקדקדו יוכל להכיר האמת כי אך עון המחעיאים ברעיון העמח של הליונות וכל המעשים הנעשים עבור רעיון בעמא כזכ כביאו את כל כלרות וכחלאות בעור"ר על בני ישראל, כאשר אכתוב מזה בפנים

הספר. - ומובא בנועם אלימלך באגרת הקודש שכשבה הברכם הבינו ע"ה לח"י ונחהו׳ רעב בחרץ. אמרו יושבי המקום הכוא, מחמת שזה המין בא אללינו אירע לנו מקרה זה, והלך למלרים כדי להשקיע בדבר שלא יחפשע ביניבם. ובפרע על דורינו זה אמרו חז"ל וראו תנוא ומאסו ומוד כרבכ מאמרים שכבאחו בפנים, ואין לכאריך בגודל כשקר של כעזות וכתולפה ר"ל, וכמאמיו בכשי"ת ובתורתו כהדושה יודע כאמת.

דוה ברור כי אותו ברעיוו במתועב בוא במעכב גאולחינו ופדות נפשינו. כאשר הבאתי בפנים דברי במדרש ילהוע פרשת בא רמז הל"א עב"כ וכיי לכם למשמרת. מי פרע לכם ממדי וכו׳ מרדכי ואסתר וכוי. מי פרע לכם מיון וכוי בני חשמונאים וכוי, מי פורע לכם ממלכות רביעית, נערונא, והי׳ לכם למשמרת אל חאכלו ממנו נא, לא חבטיני׳ מהבהבה. ופי׳ שם בזית רענו מהמג"א נערונא. פיי שלריכיו לשמור ולהמחין, לא חבעיני מהבהבה פיי אל חבקשו לאכול אותם בהבהוב. כלומר שאינו ללוי כל לרכו, ומבואר בזכ שאיו לנו עכשיו זכות אחר לנאת מו כגלות. אלא אותו כזכות לשמור ולכמתין שלא לאכול חייו ושלא לבנות מגאולב כזאת כבאב תודם בזמו, ואם כן כל אותם הלוקחים חבל בהם ובממשלחם ואוכלים עמהם מהחוטבה הנשים נגד החזהרה של אל תאבלו ממנו נא, כן כמה המעלבים את הגאולה. גם הבאתי דברי הש"ם סנהדרון דף ל"ח ע"ל אין בן דוד בא עד שתכלה מלכות הזלה מישראל, ופיי רש"י ז"ל שלא תכת לכם שום שלענות לישרתל, אפילו שלענות קלה ודלה. כרי מבואר שהודם ביאת המשיח תכלה אותה מלכות כזלב, שאי אפשר ביאחו באופן אחר, והיא המעכבת את הגאולה. וכעין זה מפורש יולא בדברי הרמב"ם באגרת תימן, אלא שלריכין לרחמי שמים שתכלה אותה המלכות אך ורק על ידי כח מלמעלה מאת בשו"ח. לא על ידי באומות. כי אם ח"ו יביי ע"י האומות היא סכנה גדולה לישראל כמובן, והשי"ת ירחם עלינו ועל כל עמו ישראל, ועכ"פ כל הנהנים ומשתבחים מחוחה המטכה. הרי משתבחים הם מכתעכבות ביאת המשיח, ואוי לה לאותה בושה ולמוחה בלימה.

ולפי שהגאולה חלוי בזה הענין, לכן מתגבר הילה"ר והס"מ כל כך להמשיך את כל העולם לרעיון פגול זה. כמ"ש התוספות יו"ע במסי אבות פ"ה על המשנה דחושב בהדי ניסים שנעשו בביהמ״ה, וחשיב נמי הנם שלא אירע הרי לכהן גדול ביום הכיפורים. וכתב ע"ו: יש מי שהקשה ולמה יארע לו קרי אחר שביי מזרזין אותו כל שבעת בימים ובוא בעברב כל כיום ככות, וזקני כעם כל כלילב לת יחשו מחרזו. והתשובה כי יל"ע והילה"ר מחקועעים זה עם זה כשני אויבים, וכשאחד מהם קהוב להיות מנולח יתחזק על עמדו בראותו כי כלחה אליו הרעה וכוי. ולזה היי קרוב מחד הכהן להיות בעל קרי יעיי"ש, וחם כן כל שכן בזה שאנחנו עומדים קודם הגאולה, וידוע דאחר בגאולה יתבעל הילה"ר והס"מ ויהיי מנולח לגמרי בחופן שלא הי׳ כן מיום שוברא העולם, וכמו שהביאו גם בחום׳ ר״ה דף ע״ז ע״ב ד״ה כדי מהירושלמי שאחר שיתקע בשופר גדול מעא זמנא דשען להתבלע, ובודאי שמתחזק בכל מיני החאמלות נגד אלו הענינים המביאים את הגאולה, ולריכין נסי נסים להנאל ממנו, הרבה יותר מהנס שנעשה לכה"ג ביום הכיפורים שלא ראה קרי. ושעל כן העמיד הס"מ מדינה הליונית ומלכות המינות לבעל את הגאולה והשי"ת ירחם במהרה ויחיש לנו זמן גאולחינו ופדות נפשינו.

ובמדרש רבה איכה גי י"ט בפסוק זאת אשיב אל לבי על כן אוחיל כתב לבסוף וז"ל: למחר כשיבוא קן הגאולה אומר להם הקב"ה לישראל בני אני חמה מכם האיך המחנתם לי כל אותן השנים, אני חמה מכם האיך המחנתם לי כל אותן השנים, והן אומרים לפניו רבוש"ע אלולי חורתך שנתח לנו כבר אבדוני האומות, לכך נאמר זאת אשיב אל לבי, ואין זאת אלא חורה שנאמר זואת התורה, וכן דוד אמר לולי תורתך שעשועי אז אבדתי בעניי, על כן אוחיל חכר ישייש שהאריך מתחלה במשל. וחזינן בזה וכי ישייש שהאריך מתחלה במשל. וחזינן בזה שלהמיר הקב"ה יאמר לישראל שמחמה על עמדם בזה המהין, וא"א לעמוד בזה אלא ע"י שימח לב הכסיון, וא"א לעמוד בזה אלא ע"י שימח לב להתור"ה, ואך התור"ק מגנת ומלח.

והאכות שכל דרכי המינות ר"ל מעכבים את הגאולה, כמבואר בגמרא ראש השנה דף י"ז ע"א

המינין והאפיקורסין שכפרו בתורה ובתחיית המתים וכו׳ יורדין לגיבנס ונידונין בה לדורי דורות, גיבנס כלה והם אינם כלים שנאמר ולורם לבלות שאול וכל כך למה, מפני שפשטו ידיהם בזבול, שנאמר מזבול לו, ואין זבול אלא בית המקדש, שנאמר בנה בניתי בית זבול. ופי׳ רש״י ז״ל שפשעו ידיהם בזבול, שהחריבו ביהמ״ה בעוונס. והובאו הדברים ברמב״ם פ״ג מהל׳ תשובה, אלא שהוסיף בלשונו "והכופרים בביאת הגואל". ולכאורה אינו מובן הטעם שאמרו בגמרא בשביל שהחריבו בית המקדש בעוונס, חדא דלא מלינו שנחרב בית המקדש בעון מינות, דהרי בית הראשון נחרב בעון עבודה זרה, ובית שני בשביל שנחת חנם, ולא מלינו מוזכר בשום מקום עוון מינות ואפיקורסות. ועוד, אף אם נניח שביי אז גם עבירה דמינות יתכן לומר כן רק על מינים ואפיקורסים שהיו בזמן הבית. אבל כיון שנאמרה מימרא זו בימי חכמי הש"ם בעתם ובזמנס, וגם כובא ברמב"ם ז"ל, ע"כ דקאי על המינים והאפיקורסים שבכל הדורות, וגם אי אפשר לומר דקאי רק על המינים שבזמן הבית, כי מה נפקח מינה לן בזה הרי מה דהוה הוה, והבית השלישי הרי לא יחרב עוד כנודע וכמבואר במס' מגילה בסידור תפלח השמ"ע, שהודם בנין הבית יכלו המינים וכאפיקורסים, ואם כן איך אמרו סתמא על המינים והאפיקורסים שבכל הדורות וכל הזמנים שעעם העונש הקשה עליהם הוא בשביל שפשעו ידיהם בזבול שכות בית המקדש, כלה אין לנו ביהמ״ה זה הרוב לחלפים שנה, וחיך חפשר לומר עליהם שפשעו ידיהם בדבר שאינו במציאות כלל.

וצריך לומר שהוא ע"ד שאמרו חז"ל כל דור שלא נבנה בית המקדש בימיו כאילו נחרב בימיו, וכמינים והאפיקורסים גורמים בעוונותיהם שלא נבנה בית המקדש, ולכן הוי כאלו החריבו אותו, ועבור זאת נקראים פושעים ידיהם בזבול. א"נ אפשר לומר ע"ד שאמרו שביהמ"ק של מעלה נבנה ע"י עבודת הלדיקים ומעשיהם העובים, וכשיהי נגמר הביהמ"ק של מעלה יבא משיח זדקט, אבל הרשעים במעשיהם גורמים חורבן למעלה והורסים מה שהלדיקים בונים שמה במעשיהם העובים. ופ"א אמר מרן הקדוש מלאנז בעל בברי חיים זלה"ה בשלחנו העהור, שהביהמ"ק של

מעלה נגמר אלא שחסר טדיין הפרוכת. וענה הרה״ק כ״י מטאמאשוב זלה״ה שאנחנו מאמינים באמונה ר״י מטאמאשוב זלה״ה שאנחנו מאמינים באמונה מלימה שרבינו הקי יוכל לעשות הפרוכת. ולא השיב אז הד״ח זלה״ה דבר, אלא פעם אחרת כשישב אל השלחן החהיל לומר "מהיכן אחם יודעים שלא עשיחי את הפרוכת, אלא שרשע גדול במעשיו קרע אותו״. ומבואר בגמרא חגיגה דף י״ב גבי ז׳ רקיעים שברקיע הלקרא זבול בו ירושלים וביהמ״ק ומזבח בנוי, ואם כן אלה הרשעים גורמים בעוונוחיהם עד לב השמים ברקיע הנקרא זבול ששם ירושלים וביהמ״ק, ונעשים שמה חורבנות ר״ל ע״י עוונוחיהם, והם פושעים ידיהם בזבול ומחריבין. לכן מחגבר הם״מ להמשיך את העולם אחר מחריבי הזבול ומטעה את הבריות לומר עליהם שהם מצילים, כדי לעכב עו״ז את הגאולה.

ובספר זרע קודש מראפשיען כתב בפי חלא עה"כ

כי תבנה בית חדש וגו׳ וזל"ק: עפ"י מה שפיי ובנה חותה בקרוב בימינו בנין עולם, שבונה ירושלים ה׳, ובמה בונה חותה בימינו ע"י הימים שלנו שבכל יום כשחדם עובד חותו ית׳ הכל לפי מעשיו בונה חת ירושלים וביהמ"ק וכוץ. כן בונה האדם מישראל שעובד כ׳ בכל יום עד שיכי׳ נבנה בשלימות ב״ב, וכן שמעתי מהרב הקדוש מו"ה אלימלך זלוק"ל שכשעשה עליים נשמה ראה שנושאים את כלי ביהמ"ה ואמרו לו שהם אותם ככלים שבוליא בוא מכגלות. ופ"א אמר שנפלב בית טומאה אחד בצורה גדולה מאד, ובכל יום עולים אלפי אלפים בעלי מלאכות בנאים לבנות החומה, אבל יש לי שומר טוב שכשהרב מו"ה יעקב ילחק מלחנלהוט מחפלל תפילת י"ח מתפילת מנחב מפיל כל מב שבונים, והבנתי מדבריו הקדושים שמפיל זה ע"י שע"י תפלחו בונה חומת ירושלים וביהמ"ה ולפי ערך שבונה חומות ירושלים, לפי ערך זה מפיל בהבית הזה של עומחה, כי כשוה קס זה נופל, עכ"ל הקי. ובוה מובן החיך הרשעים עושים חורבנות בביהמ"ה של מעלב כי כוח זכ לעומח זה של כוחות בעומחה שלהם, וה׳ ירחם.

והגה ראיתי כי שורש הטעות הנמשך בזה בעולם, הסיבה הראשונה היא לפי שלא ירדו לעומקן

של דברים בביאור הלכה זו של השלש שבועות. עד היכן הדברים מגיעים באיסור הנורא של להיחת ממשלה טרם הגיע הזמן, וע"כ לא התגברו על חאותם להיות ככל הגוים. עם וממשלה שלא כדת. - ושוב מלאו גם אמתלאות להתחבר עמהם אף שהמה מינים וכופרים ומסיתים ומדיחים, בחושבם שכן היי בימי אחאב ומנשה, וח"ו הותרה הרלועה להחחבר לממשלה כואת. וכל זה בא מפיתויי הילר, ושאני מינות דמשכי, כמו שיתבחר בפנים. והנה עיקר היסוד של חיסור שלש השבועות לא מבואר כ״כ היעב בפוסקים כשאר כלכות אחרות המלויין בכל יום ויום בכל הדורות. וכמ"ש העור יו"ד סיי של"ב בדין להע שכחה ופיחה שבשביל שהחידנה חין נוהגים בהם לפי שהרוב נכרים. לפיכך אין רלונו להאריך בדינים אלו אף שבודאי יש מליאות שיבי׳ באיזה דור מקומות שיהי׳ שדות לישראל במקום שאין רובם נכרים, כמו שהוא גם עכשיו בארץ ישראל בכמה מקומות, אבל יען שלא היה כן בזמנו לא רלה להאריך בדינים אלו. ובביאור יותר כתב העור בתחלת סי׳ של"ח בדיני תרומות ומעשרות. שכיון שחינו נוכג בחוץ לארץ, לא רלה להאריך בהם, אף שודאי היי נוהג אז בארץ ישראל, כי לא מלאו לנחוץ לבאר רק כנוכג בזמנס ובמקומס.

ונראה שכוח ע"ד שכתב כחובת כלבבות בהקדמה, שנשחל ח' מן החכמים שחלה נכרית בעניני הגירושין, והאריך להוכיחו ולביישו ע"ז, שיען שעדיין לא השלים את נפשר בכל הידיעות ההכרחיות שיש חיוב על החדם שלח להחעלם מהם בשום זמן, למה יעריד נפשו בשחלה נכרית, והחריך שם בחובת הלבבות ובפירושיו בענין זה עיי"ש. ונרחה שבשביל זה היה דרכם שלא לבאר אלא הדינים הנוהגים בזמנם ובמקומס. כי כתוכ"ק ארוכה מארץ מדה והלבצות קלרות, שלא יוכלו עמוד לתכלית הידיעה כראוי אף במה שלריכין לידע בכל רגע ורגע, לכן לא רלו להעריד עוד במה שאינו נוהג בימיהם, שלא לקלר ממה שיש הכרח לידע באותו הזמן. ואמרו חכז"ל בבבא מליעא דף קי"ד ע"ב בארבעה לא מלינא, בשיתא מלינא, ופירש"י ז"ל בחמי זרעים אינו נוהג בחו"ל וכן טכרות. ובחשובת לחם רב שבמקומות שאין המלכות נוחנת רשות לפסוה בדיני ממונות. אף הגדולים שבשם

אינם בהיאים כל כך בדיני ממוטח, יען שאין עוסקים .003

וענין זה של התעוררות תטעה לעבור על השבועות הללי לא מליט מימי בן כוזיבא עד זמנו של ברמב"ם שבות לערך חלף שנים, וכן מזמנו של הרמב"ם עד ימי הש"ן, וכן חחר זמנו של הש"ן עד עכשיו בדורוחיט אלה. עכ"פ חלפו ועברו הרבה מאות שנים שלא עלה על לב שום אדם לעבור על זה, ולא חשבו כלל על כך. ממילא היה דבר שאינו מלוי כלל, ילכן הפוסקים שבכל אלו הדורות לא ראו שום לורך לבאר ענין זה בזמניהם, וע"כ לא נחבאר זה כ"כ בפוסקים, אבל כל אשר שם לב לאותן הפוסקים ראשונים וגדולי האחרונים שדברו מזה. ימלאו דברים ברורים שלא לטעות בדבר. וכנה זה ודאי שאלו כשבועות כמה הלכות קבועות בלי שום חולק, שהרי ר"י בסוף כתובות שחידש את ההלכה שאף יחיד אסור לעלות למדו מחלו השבועות. ור"ז שחלק על ר"י בהלכה זו טרחו שם בגמרא ליישב ולפרש השבוטות גם אליבי׳. אלמא שאי אפשר לומר שיש איזה חולה באלו השבועות, אלא כולי עלמא מודי בכו דכלכתא רבתא נינכו בעונש חמור זמר ר"ל, מה שלא מלינו עונש השה כזה צשום מבירה שבכל התורה כולה. ולכן נתתי אל לבי להעלות על הגליון ביאור סוגיא זו בכל פרעיה וכל המסתעף בעניני מדינה זו, וההתחברות אליה, וגם לקיחת חלק בהבחירות שלהם. ומה שיולא בכ"ז הלכה ברורה לאמיתה של תורה.

והנה הרבה יותר ממה שכתוב כאן יש בענין זה שחי חפשר להביח הכל על הגליון, ובפרע שאני עמום החלאה ברוב טירדות עלומות ומרובות ברבב יותר מכפי כוחי, אלא שבחמלה בי עלי זב במעע שעולה בידי בכל הענינים שחני עמל ויגע וחין לי זמן ולב פנוי לסדר הדברים כראוי, ואולי לפעמים באחי בארוכה בלשון שאינו מסודר כייכ, ולפעמים בקלרה, עכ"ו אקום שימלאו אנשים שאחר בעיון בכל בדברים שכתבתי, יהיי להם תועלת מדברי. ואם יעלה בידי שאוכה להוליא מהמבוכה בדעה הרעה הואת אף אחד מישראל, הכל כדאי, כי אם נהח כל פירצות הדור ובעבירות במרובות בנעשות בכל בעולם וישימו אותם

בכף מאזנים אחת, ומדינה הליונית בכף מאזנים השניי, חכריע את הכל, שהוא השורש פורה ראש ולענה של אבי אבות העומאה שבכל אבות הנזיהיו שבכל העולם כולו, והן המה המעמחים חת כל בעולם כולו.

משה

ובוה המעט שכתבתי הבאתי הרבה טעמים לחומר באיסור בנורא של בתחברות אליכם ושל כליכה אל הבחירות. ויש בזה עוד הרבה יותר מה שאי אפשר לבעלות על הגליון, אבל אם גם מי שהוא יערער על הדברים שכתבתי. אף אם לא ישאיר לו אלא טעם אחד ממה שכתבחי. די להבין חומר האיסור שיש בזה. אבל לדעתי כל מה שכתבתי המה דברים ברורים, כי לא כתבתי כלום מדעת עלמי, אלא לקעתי הכל מדברי חכו"ל וגדולי הראשונים והאחרונים בקלת הסבר וביתור דבריהם ז"ל, ולפעמים קלח פלפלח כל שהיא, כדרכה של חורה מה שיש חועלת להענין מאותו הפלפול אבל לא כתבתי פלפולים אחיכים אלא בערות בשייכים לביאור בענינים.

וכבר אמרתי במה שאמרו חכו"ל בגמרא שבת דף נ״ה מעולם לא ילאה מדה טובה מפי הקב״ה וחזר צם לרעה חוץ מדבר זה וכו', אמרה מדת הדין לפני בהב"ה מה נשתנו אלו מאלו. אמר לה הללו לדיקים גמורים והללו רשעים גמורים. אמרה לפניו רבוש"ע היי להם למתות ולא מיתו, אמר לה גלוי וידוע לפני שאם מיחו בהם לא יקבלו. ואמרה לפניו אם לפניך גלוי לפניהם מי גלוי וכו' וממקדשי וכו'. תני ר"י אל חקרי מקדשי אלא מקודשי אלו בני אדם שקיימו את התורה כולה מאלף עד תיו. - וקשה לכאורה מה שאמר שקיימו את התורה כולה מאלף עד חיו, כלא כיון שלא מיחו בידם כרי לא קיימו מלוח עשה דהוכח תוכיח וחסר להם אותה המלוה מהיום החורה כולה. וברמב"ו פרשת חבות עה"כ חרור חשר לא יהים וגו' כביא מכירושלמי דהאי על כחיוב לכקים התורה ביד המבעלים אותה. וכתב שם ח"ל: ואפילו כי׳ כוא לדית גמור וכי׳ יכול לכחזית כתורה ביד ברשעים המבעלים אוחה, הרי זה ארור עייש, וא"כ חמורה מלוה זו יותר משחר המלוות, וכן בסועה דף ל"ז ע"ב חיחה שנכרתו חלפים בריתות בברוך

יב

תקדמה

וארור על בערבות, וחיוב בערבות כוא מכ שלריד למחות, ובכל אופו אין מנוב זו פחותב משאר מנות. וא"כ איד האמר עליכם שהיימו כל בתורב כולה מאלף

ואמרתי לחרן דבגמהה ערכין דף ע"ו ע"ב יש פלוגחה עד כמה היה מנוח תוכחה, רב המר עד כדי הכחה, ולשמוחל עד כדי קללה, ולר"י עד כדי מיפה. וכן הוא שם פלוגתא דתנאי ר"א ור"יו ובן עואי. והרמב"ם בפ"ו מהלי דעות הלכה ז' פסה כרב. שהשיעור הוא עד כדי הכאה. והסמ"ג הקשה עליו שהרי בכל מקום רב ור"י הלכה כר"י. ופסה כר"י דעד כדי נזיפה, והביחו שם בהנה"ח וכתב אח"כ שיש ראיה להרמב"ם ממדרש תנחומא פרשת תזריע דחמר: חמרה מדת הדין מה נשחנו חלו מאלו וכוי עד אעפי"כ היה להם להחבזות ולקבל על עלמם הכחות מישראל כשם שהיי הנביחים סובליו. שהרי ירמי׳ וישעי׳ כמה לרות סבלן מישראל כדכתיב גוי נחתי למכים וגוי. מיד חזר ההב"ה ואמר למלאכי חבלה וכו' עכ"ל, ומבוחר מזה שהחסרון היי שלח סבלו הכאות כמו אותו הנביאים, ושמע מינה שמיחו בכם אלא שלא ביי עד כדי הכאה, שאלו לא כיי מוחיז בהם כלל הול"ל יותר מזה שלא מיחו כלל, ומדאמר רק שלא סבלו הכאות. זהו הדבר החלני בפלוגתא, דלשיטת ב״ע וכ״יו שהסמ״ג פסה כווחייהו שפיר קיימו מלוח חוכחה אעפ"י שלא הי' עד כדי ככחב. וידוע שבשעה שמדת הרחמים והחסד שולע בעולם סומכין על שיעת המקילין, ולכן ערם שהיי שליטת מדת הדין בעולם, נאמר עליהם שהיימו כל בחורה כולה מחלף עד חיו כדעת ב"ע ור"י. כי בחמת אלו ואלו דברי אלקים חיים. כאשר כן כוא בכל פלוגתות תנאים ואמוראים. אד אחר ששלע מדת הדין בעולם נקטו כדעת המחמירין. דלריך עד כדי הכחה, שגם הרמב"ם פסק כוותי, ולפי"ן לא יצאו ידי חובחם במחתה. יען שלח היי עד כדי הכחה, ולכן שלעה בהם מדת הדין על שלא מיחו. וחזינן מזה עד היכן הדברים

ובתב הרמב"ם ז"ל בספר המורה ח"ג פ' כ"ע בדבר מה שהיי לח״ח ע״ה עם בני דורו, ח״ל

שם באמלע הדברים: אין ספה אנלי שהוא עייה כאשר חלה על דעת בני חדם כולם. שכיו מחללים ומגנים ומבזים אותו בתועים כבם. וכאשר סבל ככל בעבור כשם. וכו כדיו לעשות לכבודו. עכל"ה. ויש לכביו לכאורה. מאחר שכבר סיפר שכן עשה אברהם אביני ע"ה, שסבל הכל בעבור השם, הנה ודחי כל חה שעשה א"א ע"ה הי הכל כדין וכהלכה, ולמה הולרך לומר אח"כ שכן הדין לעשות, וכי יעלה על הדעת שאברהם אבינו ע"ה עשה ח"ץ שלא כדין, ולייל לפי שאפשר לחשוב שמה שעשה אברהם אבינו ע"ה כך. טשה זאת ממדת חסידות, שהרי חסיד ופרוש מותר לו למסור נפשו על המנוח אף במקום שאין חיוב מוד כדין למסור נפשו, ולכן דייה שפיר וחמר שמה שעשה טשה על פי הדין שכן הדין לעשות לכבודו, ולא מצד מדת חסידות. ולפי"ז כיון שהוא מלד הדין. א"כ כל אדם מחויב לעשות כז. וחין להתחשב כלל למה שיחמרו הבריות אם הדבר נוגע לכבודו יח"ש ולכבוד חורתו כסדושה.

ויש לדייה עוד בדברי חכז"ל במסכת שבת הנ"ל דהנה ביבמות דף ס"ה ע"ב איתא כשם שמלוה לומר דבר הנשמע, כך מאוה על אדם שלא לומר דבר שאינו נשמע, ר"א אומר חובה, שנאמר אל חוכח לז, ורבינו בחיי ברים פרשת שמות כתב שני כתות אמ מלווין שלא להוכיחם, והם ללים וכסילים ורשעים. והביא כ"ז מקראי. ולריך לחלק כמו שחילתו החום׳ שם בשבת, דהיכא דיש ספק אם יקבלו תוכחה, לריך להוכיחם, כמו דחיתת שם לפניהם מי גלוי. אבל היכא שיודעים אנו ברור שלא יקבלו, אין להוכיחם, ולריך להבין לכחורה החיד מפשר לחדם לידע בודאי מה יהיי אח"כ, אם יהבלו או לא יהבלו תוכחה. ומי גלוי זה לבני אדם. ולריך לומר דמיירי היכא דמוחזה בכך שחינו מקבל חוכחה. כיון דסוהלין ושורפיו על החזקות. הוי זה כודחי. או י"ל ע"ד שכתב האלשיך כה' בפירושו למשלי עה"כ אם יפתור חטאים אל תאבה, שדייק למה הולרך הכתוב להזהיר שלא ישמע לשפוך דם נקי, ופיי הכוונה שלוה שאומר לשפוך דם נקי אל יאבה לשמוע אליו להחחבר עמו בשום דבר אף בדבר עוב. ושמא תאמר אם כן בעלת ממנו מלות כשבת רשעים בחשובה, לזה חמר שחם העת

פניו לכחטיאך לשפוך דם עמו וכיולא ולא בוש, שוב לא יחבייש לקבל ממך חוכחה לשוב מרשטחו, לכן לא מאבה להיות אתו, ישיי"ש שהאריך. נמלא לפי דברי האלשיך מי שמטיז פנים בגלוי להחטיא אחרים עמו, הוי זה ודאי שלא יקבל חוכחה.

ואחרה וש להבין לחה קטרגה מדת הדין על אלו ואחרה ואחרה לפניהם מי גלוי, כלא כבר הוכיחו אוחם ירמיי ויחזקאל הנביאים בשליחות מפי ה', וכ"ז לא הועיל להם, אם כן כבר הוחזקו שאינם מקבלים חוכחה, זהוי זה כודאי. זנראה מזה דרק ביחיד או ליבור שמכירין את כל אחד ואחד ויידעין בו שהוא בחזקה זו שלא יקבל חוכחה, אז אסור להוכיחם. אבל בחקה זו שלא יקבל חוכחה, אז אסור להוכיחם. אבל המה שוגע לכלל ישראל כולו או רובו או אפילו סחם חלק גדול מכלל ישראל, שא"א לידע בבירור אם לא נמלא ביניהם חמימי דרך שראוין לקבל חוכחה, ולפעמים נכנסין הדברים בכמה מהם ועושים רושם בלבם להפכם אל העוב, וע"ה אמר לפניהם מי בלות כלומר הלא לא נגלה להם בחי׳ כל הנפשות שיש בישראל, אולי ימלאון איזה אנשים שחועיל להם בחוכחה.

ואפשר שכם חשבו מחחר שכרוב כוח בחוקת שחינם מקבלים תוכחה ואסור להוכיחם, שוב אין לחוש למיטוטא בכר"ג, ובפרט שהמיטוט היי ספה לפניהם, והרוב היי ודאי וברור שאינם מקבלים תוכחה שאסור להוכיחם, וחשבו שבכה"ג אין ספק מוליא מידי ודמי, ויוכל לכיות שזכ תלוי בכך פלוגתא דמסי יומא דף פ"ד אם הולכין בפיקוח נפש אחר הרוב ישיי"ש כמה גווני. ולכן בעת שהיי שליעת מדת הרחמים בעולם היי זה לימוד זכות עליהם ונחמר עליהם שהיימו כל בתורב כולב מא' עד ח', אבל אח"כ בעת שליעת מדת כדין כיי קטרוג עליכס, לפניכס מי גלוי אס לא יכוי תועלת בתוכחתם לאיזה אנשים מועעים. מכ"פ נעושו כ"כ בעונש השה ר"ל, אעפ"י שהיו לדיקים גמורים וקיימו כל כתורה כולה מחלף עד תיו, זולת אותו בחשא שלא בלכו במחאות נגד אנשי דורם עד כדי הכתות. וגם בשעת רחמים לת היי הלימוד זכות אלת מחמת שגלוי וידוע היי לפני הקב"ה שלא היו מקבלים, כי הלדיקים היו לדיקים בלאו הכי, וכל אותם שנשתהעו

אז בחטא לא כיי ביניכם מי שיקבל חוכחב, אלא שלפניכם מי גלוי וכיי זה ספק לפניכם, ע"כ כיו מחוייבים למחוח.

והנה מה שאסור להוכיח לאותו שאינם מקבלים תוכחה, זה לא שייך כשאומרים לרבים. ואומרים בפירוש שהדברי תוכחה אינם מכוונים אלא להמקבלים תוכחה. ביינו אם המנא ימנא ביניהם מי שיהבל תוכחה, אבל לא לאוחם שאינם מקבלים, כאשר אביא להלן דברים ברורים מס' מעין גנים. ובנדון דידן אף שרובא דרובא דעלמא נחפסים ברשת זו טמנו לכם בליונים באפיהורסים במחטיאים את ברבים ר"ל. ולכם לא יועיל מאומה אף דברים ברורים יותר משמש בלברים, כם לא יאבו ולא ישמעו, ואדרבא כל שכו דפקרי טפי, אולם לעומת זאת גם זכ ברור בלתי שום ספק שעדיין נמנאים בישראל חמימי דרך המקבלים דברי תוכחה ווכנס בלבבם דבר אמת, ומועיל להם דברים ברורים שמאירין עיניהם. ואף אמלם כי מועעים המה, כבר כתבתי שאף אחד מישראל חשוב ויקר בוא מאוד לכאיר עיניו ולכעמידו על כאמת. ובעיד כנסיון שנמנאים בישראל אנשים חמימי לב שבחים לידי כבנה, וע"כ חוב עלום מחוד לברר החמת גלוי לפין כל וימלאו עוד לבבות בכותלי ביהמ"ד וגם בחולות וברתובות שיכיי לכם תועלת מזכ. ובפרט שהוא ענין הנוגע לכל עיקרי האמונה וקיום כל החורה כולה, כי כל במעשים הנעשים וגד החוה"ק המה סחירה נגד האמונה. ומכש"כ אוחה המדינה הליונית שכים לגמרי נגד כחוכ"ק, ומיוסדת על כפירם נורחם ר"ל, שאין ספק שהוא לגמרי נגד האמונה בהשי"ת ובתורתו כקדושה, ואי אפשר שיהיו אלו שתי האמונות — אמונה במדינה זו, ואמונה בחוה"ק — באדם אחד, כי כמה שני הפכים לגמרי, ואי אפשר שישתמשו בכתר אחד, כאשר יתבאר עוד בהמשך דברי בקונטרם בפנים. ואף בחסרי חבונה שאינם מרגישים בתחלב, לבסוף בחים לידי כך, כמו שכחב העקידם פרשת ואתחנן על העובדים בשיחוף, שלבסוף עוזבים לגמרי את כשו"ת ונשארים רק בע"ז, יעייש באריכות דבריו, וכן הוח הסוף של כל הפוסחים על שחי בסעיפים.

תקדמה

ומבואר מכל זה שכל מה שמהורו מבני מפירי הדת

ברד"ה.

ובירמיי ו"ד פסוק ו"ג: ואומר אכה ה"א הנה כנביאים אומרים לכם לא תראו חרב ורעב לא יכיי לכם. כי שלים אמת אתו לכם במקום הזה, ויאמר כ' אלי שקר הנביאים נבאים בשמי, לא שלחתים ולא ליויתים וגו׳ שתר וקסם מתובאים לכם, לכן כה אמר כי על כנביאים וגוי. וכעם אשר כמה נבאים לכם יכיי וגרי. - וכנכ מובן מחליו שחי חפשר לפרש סתם שירמי׳ הנביא סיפר להקב"ה מה שאומרים וביאי השחר כהוכחה וטענה. כי הלא ידע שאין בהם אמת. אבל פירשו בזה הרד"ה ושאר מפרשים, שבים תפלב ולימוד זכוח על ישראל, וכן כוח בתרגום יונתן שירמי אמר הבל בעותי ה׳. שכיון שנביאי השהר מתעים אותם א"כ אין בכם אשם ואין מן כראוי לענוש אוחס, כי מה יעשה העם שאין יודעים להבחין בין האמת והשקר, ובזה רלה להלילם מהעונש שהזהיר אותם בקב"ה. ולפי זה יש להבין מה השיב לו הקב"ה שהמה נביתי שתר, וכי לח ידע ירמיה מזה, חלח שכוונתו כים רה ללמד זכות על ישראל, ומתשובת כבויית בפסוק לכאורה לא מבואר שום חשובה על דבריו מדוע אין בדברי ירמי׳ לימוד זכות. אמנס ברד"ק שם ביאר בארוכה. שביי לאוחן וביאי השקר כח להגיד עחידות ונחברר כי לדקו דבריהם בכמה ענינים, ובזה יכלו להטעות את ישראל שלא יפחדו מדברי ירמיי כשהזהיר אותם על העונשים. כי המה ברגיעו את דעתם באומרם כי רואים הם בנבואה שלא יהי׳ חרב ורעב והי׳ מייפים להם מעשיהם הרעים. וזה שאמר בקב"ה, אעפ"י שנביאי בשקר מחעים אוחם, מכל מקום ביי לכם לכבחין בין נביאי כאמת לנביאי כשקר, כי נביא אמת מעמיד אותם על תורת משה, ונביאי השקר מייפים להם ע"ז, שזה ביעול התורה, ואשפ"י שנוכחו לדעת כי נתקיימו כמה דברים ממה שהגידו להם וביתי השקר בעתידות, עכ"ו היי להם לחלות הדברים ההם בקסם ולא בנבואה, כי כלא דבריהם מכוונים לביטול החורה, והיא כעכו"ם. שאפילו יעשה אותות ומופחים אמרה חורה יומח כי דבר סרב. וכבר אמר הכתוב העעם למה מחקיימים כאותות וכמופתים ככם של נציאי בשקר וקוסמי קסס, כי מנסה ה׳ אלחיכם אחכם, אח"ד ועיי"ש

כייל זכו ברור שאיו זה מהשיית. אלא הנית אותם בהב"ב לנסות בם את ישראל, ולכן אז בימי ירמי׳, בחורבן בית ראשון, נענשו בני ישראל בעונש רע ומר כל כך, אף שגם נכיאי השקר היו מגידים עתידות ונתקיימו דבריהם, וגם לא היי מליאות להבחין שאיו דבריכם אמת אלא במבחו זה שבדבריכם היי ביטול דברי תורה. שזה ודמי מיו במלימות שיהי' מחת כי, ולא כועילה גם תפלחו של ירמיי כנביא ללמד עליהם זכות שתועים המה אחרי נביאות נביאי השחר. כי אין מקום להסתפק בדבר. ומכל שכן בהקמת אותה המדינה הליונית. המעבירה על הדת ר"ל מחות רבבות אלפים מישראל. שזה ברור שכל מי שמאמיו בהשי"ת אין אללו שום ספק שהמה מקור העומאה הארורה של המינות והכפירה ר"ל. אוי לנו שכך עלתה בימינו. ואיככה נוכל לשהוע ולראות בהפרת עיקרי האמונה ויסודות כל התורה כולה. ובפרע שאם כל היראים הנחלחים עוד בדורונו ישימו יד לפה שלא לדבר האמת. גם יעמנו ידם בללחת שלא לכחוב האמת מאימת הדור. א"כ ישתכח ח"ו דרך החמת לגמרי מהדור. וכל מה שהרעישו העולם הגאונים והקדושים נ״ע שבדורות שלפנינו, על סכנת הליונים המבלים העולם. כמעע יבא לידי שכחה. ואם גם להלאה יהיו דברינו בהעמנה ולא יתגלו לעיני בעולם. א"כ ישתכח לגמרי ח"ו כאמת בעיקרי האמונה ויסודי החוה"ק, אשר אף אם יעזור השי"ת שיבה עוד זמן שיקם סערת הליונים לדממה, אבל כיון שנשתכח דרך האמת ואין איש שם על לב מי יורם דעה ומי יבין שמועה להקים עולה של חורה, כי שתיקת כל כדור ודאי שתיקה כהודאה גמורה, ואין טולה עוד על הלב להחבונן עד כמה נטבע ונשקע העולם בשקר העלום המהרם כל התורה כולה. וע"כ אחריות גדול ועלום מועל עלינו ללעוק ככרוכי׳ גלוי לכל ישראל נגד הטומאה הטמוקה שהתפשטה כל כך בדורינו, ותקוחינו שימלחו כרבה חנשים שחף חם עכשיו לא יועיל להם מאומה, מכל מקום לאו כל כזמנים שוות. ויבות עוד זמן שיפתחו חיזה לבבות בני ישראל ויפחחו עיניהם ויגיעו לחזניהם החולות כמלללים מדרך כראשונים, שבקשו אמת ואמונה כראוי. משא"כ אם ח"ו הקולות יחדלון, ואין אומר ואין דברים בלי נשמע קולם בכל גבולי ישראל ח"ו

אבדה כל תקוה. וכבר הבאתי מדביי הרמב"ם שעפ"י הדין מחויב כל אחד ואחד לסבול הכל מאנשי דורו עבור כבוד השי"ח וחורתו הקדושה, כמו שסבל אברהם אבינו ע"ה.

ועוד שם בירמי׳ ה׳ בפסוק שוטעו בחולות ירושלים וראו גא ודעו ובקשו ברחובותי׳ אם חמולה איש, אם יש טושה משפט מבקש אמונה ואסלח לה. וחמהו כל המפרשים, הלא מצינו שהיו אז גם ברבה לדיקים וקדושים, והאיך אמר שלא נמלא איש. ופיי שם הרד"ק בשם אביו ז"ל כי ירמיי אמר בחולות ירושלים ואמר ברחובותי׳, כי החסידים שהיו בירושלים כינ מתחבאים בבחיכם ולא כיו יכולים לכתראות ברחובות ובחולות מפני הרשעים. וכן פיי השלה"ק שלכן אמר בחולות וברחובות. שאלו לא כיו יראים מו כעם לגלות כאחת בחולות וברחובות היו חגינים עליהם. וכחב הרחב"ע בפרשת וירא עה"כ ויאמר הי אם אמלא בסדום חמשים לדיקים בחוך העיר ונשאחי לכל המקום בעבורם וז"ל: וטעם בחוך העיר, שהם יראים את ה' בפרהסיא, וכן שוטטו בחולות ירושלים עכ"ל. ומבואר מזה שגם הוא פיי הכתוב שוטטו בחולות ירושלים שהכוונה היא שיהי' בפרהסיא נודע בחולות וברחובות. ופי׳ בזה גם הכוונה בתפלחו של אברהם אט"ה שאמר בתוך העיר דהיינו יראי ה' בפרהסיא שאינם יראים מאנשי העיר. ולדבריו למה לא התחיל אברכם אבינו ע"ה כלל להתפלל אם ימלאו לדיהים כאלו שיראים להגיד האמת בחוך העיר, שגם לדיקים כאלה יהי׳ בכוחם להגין על העיר. ול״ל שזה ידע בוודחי שלדיקים כאלו אינם יכולים להגן על העיר, וע"כ אין להתפלל על זה. חה ברור שבסדום היה זה ודאי נסיוו גדול ונורא לגלות דעת יראת כ' בפרססיא בתוך בעיר, כי ברי ירדו לחייו של בבולך בדרך אמת. כנודע מהמעשה שהי׳ בריבה אחת שנתנה פת לעני, וכן במה שמבוחר בכחוב שהקיפו ביתו של לוט על שקיים מלות בכנסת אורחים ובכנים את במלאכים לתוך ביתו, וא"כ ביי לכם חזקה ברורה ועלומה שאינם מקבלים תוכחה, עכ"ז לא ביקש אלא על לדיקים שאינם

יראים מאנשי בעיר.

איברא דכתב הרמב"ם בהלכות דעות פ"ן, שממדינה שאין אנשיי הולכים בדרך ישרה ילך משם אף למערות ולחוחים ולמדבריות, ובגמרת ע"ז דף י"ח דרשו על הברהם חשרי החיש חשר לח הלך בעלח רשעים זה אברהם שלא הלך בעצח דור הפלגה, ובדרך הטאים לא עמד שלא עמד במעמד אנשי סדום מפני שאנשי סדום חטאים כיו וכו׳. ולכאורם אינו מובן מה זה השבח לאברהם שלא הלך בדרך רשעים גמורים וחטאים כאלה ובעלחם, הלא הוא היי מובחר הילירים אף מן הלדיקים לא רק מן רשעים גמורים כאלה. וכתוכ"ה כאשימה גם את לוט על שלא נמנע מלשכון עם אנשי סדום, כמ"ש רש"י ז"ל בפי לך פסוק י"ג. ואין זה שבח לאברהם. אלא ע"כ הכוונה שלא עמד עמהם אף בכוונה עובה כדי לעשות תיקונים ביניהם. כי עמידת לדיה בין רשעים כחלו מזיה להעולם שנמשכיו אחריהם, והמהרש"א ז"ל שם כתב שלא עמד עם אנשי סדום אף במקום שהי׳ ראוי לעמוד עמהם. דהיינו במעמד המלחמה של אנשי סדום עם הארבע מלכים כדי להליל את לוע לא עמד עמהם, וע"כ נפלו במלחמה עד שהולרך אח"כ אברהם לרדוף אחר הארבע מלכים להציל את לוט. ובמקום אחר הארכתי לבאר מה שאמר שלה כלך בעלת דור כפלגה, אין מקומו פה. אבל עכ"פ זה ודאי שלריך לברוח מלהתחבר עם רשעים שלא ילמוד ממעשיהם, אבל לא ימנע מלפרסם הדברים בדרך יראת כ' אף בתוך העיר, בחולותי' וברחובותיי.

משה קול מלחמה במחנה, פיי דגם יהושע הבין שהוא קול ענוח, רק שהסברא נוחנת שאי אפשר שישחקו הלדיקים למעשה הזה, ויש מלחמה במחנה, ויגם משה חשב ג"ב זה, דמהאי עעמא הביא הלוחות וגם משה חשב ג"ב זה, דמהאי עעמא הביא הלוחות ולא הניחם למעלה או שברם למעלה, כי חשב שיש ביניהם לדיקים, רק כאשר בא הרגיש שאין כאן מלחמה לדון עפ"י אומדנא וכו׳ עד שראה וכו׳, עכ"ל, והרי שהיא סברא מוכרחת ממשה רבע"ה שאם נעשה בדור חועבה כואת אי אפשר לעבור עליה בשחיקה שלא לערוך עכ"פ מלחמה נודה עד שיהי נשמע קול מחמה במחנה. ומכש"כ בחועבה הרעה הואת שהשביע מדינה הליונית נגד בשבועות החמורות שהשביע מדינה הליונית נגד בשבועות החמורות שהשביע מדינה הדינה במחנה הדעה הואת שהשביע מדינה הליונית נגד בשבועות החמורות שהשביע מדינה הדעה הדעה הדעה החמורות שהשביע מדינה הליונית נגד בשביעות החמורות שהשביע מדינה הליונית נגד בשביעות החמורות שהשביע מדינה הליונית נגד בשביעות החמורות שהשביע הדעה הדעה החמורות שהשביע מדינה הליונית נגד בשביעות החמורות שהשביע מדינה הליונית נגד בשביעות החמורות שהשביע מדינה הליונית המהיונית החמורות שהשביע מדינה הליונית המהיים בתחנה הייד ביידינה הליונית נגד בשביעות החמורות שהשביע מדינה השביעות היידינה הליונית המהיידים החמורות החמורות במחנה המהיידים החודה החודה המהיידים החודה החודה

ובתב החת"ם ז"ל בפי כי חשת עה"כ ויחתר חל

אותנו הקב"ה, וגם מעבירה על הדת ומשרישה מינות וכפירה בכל העולם כולו ומעכבת גאולתינו ופדות נפשינו, שבודאי לריך ללחום נגד הרעיון העמא הזה במס"נ עד ישקיף וירא ה' משמים וירחם עלינו להוליאנו מגלות המר והנמהר הזה ויפקחו עיני ישראל לראות האמת ולשוב אל השי"ת ולתורתו הקדושה.

לראיתי להעחיק פה דברי מרן הקדוש המהרל"א ז"ל

בעהמ״ח ס׳ בני יששכר שכתב בהקדמתו לס׳ מעין גנים בהתלהבות עזה וברוב קנאות נגד מהרסי כדת שבישראל, וכתב בסוף דבריו וז"ל: וזאת לדעת ידיד כקורא שאין כוונתי בדברי אלה להחווכה עם ברשעים במופקרים כאפיקורסים, שיודו על כאמת וישובו אל הי, כי כבר אמר המלך החכם לא יחפוץ ככסיל בתבונה וגוי, ודע מה שחשיב לחפיהורם חמר ר"י לא שנו אלא אפיקורם גוי, אבל אפיקורם ישראל כל שכן דפתר עפי, ואמר כל שכן דאפיקורם ישראל חלולה להשיבו, כיון שהוא אינו רולה כי אם בהתגלות לבו באפקרותא ולכסיר ממנו משא כתורם וכעבודם. אפילו חשיבהו חבילות חבילות חשובות. ישתדל ויתאמז לשנות באולחו להשיב עוד על דבריד. ובכל פעם יתחזה יותר בהפקירות בהתרחבות הדיבור עמו בוויכוחים שונים, והוא הנרלה בדברי רש"י ז"ל וכו׳ אם חשיבהו ידקדק מאוד להשיב על דבריך חשובות כוזבות במלילות שונות ולילנות וכיולא. ע"כ חם ליי לזרעא דאבא לעבור על דברי חכז״ל. ואין רלוני בדברי אלה להתווכת עם ברשעים לבעתידם על באתת. ידעתי גם ידעתי אם יראו דברי אלה הנאמרים באמת כל שכן דפקרי טפי ויבואו להשיב במליצותיהם ובליצנות, כי זה דרכם כל ביום, ונופת תעופנה שפתי זרה. אך כל מגמתי בדברי אלה להציל את הנפשות העגומות מאחינו בני ישראל ולבציל את בילדים אשר אין בכם כל מום לברחיק נדוד מאכלי האנשים ברשעים כאלה אשר פרהו עול משה דברי הז"ל מעל לווחריהם ודברו סרם גם על מצות כ׳ כמפורשין בתורה שבכתב גרועים כם מכת הקראים אשר כבר הרחיקו אותם בני ישראל מחבל נחלת כי עד ששבו לחומה בפני עלמה כיתר כגוים. וכנה האנשים הללו כל שכן דגריעי עפי המה מתערובות בערב רב מהעמלקים וכו'. אחינו בני ישראל

סורו נא מעל אהלי האנשים הרשעים האלה ולא יהיי לכם עמהם שום התחברות וכוי, יעיי"ש שהאריך בדברות קודש מלהבות אש.

והעתקתי חלק מלשונו בקי כי נוכל ללמוד מזב הרבה על תקופה שלנו, כי הרשעים שבדורינו גרועים באלפים ורבבות דרגות מהרשעים שבדורו, ונוכל להתבונו בזה עד כמה לריך להתרחק מהם. גם אמר בפירוש שאינו מדבר אל האפיקורסים שאסרו חז"ל להשיב להם. ובזה ילא ידי חובתו שלא עבר על דברי חכז"ל. וככה אומר גם אני, שאינני כותב כלל לכל אלה הכתות שאסרו חכז"ל להוכיחם, כי אם לאנשים מועעים המבקשים לידע האמת ורק השפעת רובא דעלמא עם כל המפלגות הנגררים אחר הליונים מבלבלים המוחוח, ומהם אפשר עוד להליל נפשוח יקרות. גם רבים כם המשוחדים מחמח לבוד או ממון, או משום אימחא דליבורא וכדומה, וכל אלו אינס יכולים לכודות על כאמת כי נעלם כוא מאתם. כי בתוב"ת אמרה כי בשוחד יעור עיני חכמים, וכאריכו חז"ל במס׳ כחובות דף ק"ה עד כמה מסמא העינים אף שוחד דברים, ומכש"כ בשוחד עלום, ומי שבות סומת ועור עינים חינו רותב תף תת כשמש בלכרים, וכאיד יוכל לראות כאמת. אבל עכ"ז עדיין בחולים בישראל אנשי לבב שאינם משוחדים כ"כ ומכירין האמת.

דיודע אני כי יותו המורים חלים ובליסטראות עד אין שיעור על כל הדברים שכתבתי, כי כן דרך הליונים מעולם, וביותר הדתיים הנגררים אחריהם, לשפוך בוז וקלון חרופין וגדופין ואיומים נוראים ושקרים וכזבים על כל מי שאינו נמשך אחר דעותיהם ואינו הולך בעקבותיהם, ומגלים פנים בתורה שלא כהלכה ברוב הבלים עד אין שיעור וערך, כי אין קך לדברי רות, אבל אברך את ה' אשר יעלני שלא להתחשב כלל עם כל דבריהם כאפם וכאין המוחלע. ואקום להשיית העוזר וסומך להאיר עיני המחכים לו לראות האחת, ויזכנו השיית שיתקדש שם שמים על ידינו עדי מכה לגאולה שלימה ומלאה הארץ דעה את ה"

ואנן רואים בפירוש הרד"ה הארוך על חהלים שבכמה מזמורים האריך לסתור דעת הנולרים שמביאים משם ראי׳ להנולרי ר"ל, וכן הרמב"ם באגרת תימו כתב לסתור מה שהביא אחד ראיי מהתוב"ה על המחמד. והנה הנולרים באו עם חיבורים רבים ארוכים בראיות משונות, ולא כביא כרד"ה ככל. כי אי אפשר לטפל בכל השהרים ודמיונות שחיו שיעור. חעפי"כ ערח הרד"ה בכמה מזמורים לבאר שלא יהיי מהום לטעות ח"ו כשיטת בנולרים, ומבקשי באמת באו לידי בכרב אף ביתר הדברים שלא הובאו בדברי הרד"ק. והאמת עד לעלמו. ובדורותינו חלה ככה עושים הדחיים הנגררים אחר הליונים ומשתחפים עמהם, שמביאים ראיות מכתוכ"ה לשיעת כליונות בלבושים שונים ומטעים בזה אף לבבות חמימי דרך. כמו שעשו הלדוקים והנולרים וכח הש"ן וכל מפירי החוה"ק בזמניכס, ועוד יותר מזכ עכשיו שכחלבשו בחילטלח ירושלמית בשם חיבת כחרץ וכללת ישרחל, וכשהרים וכזיופים מרובין כם עד אין שיעור לכטעות עיני כבריות.

ובקונטרם כזה כחבתי בדרך אגב לסחור כמה ענינים שהתפשעו מהם בעולם להטעות עיני כבריות, וכל מי שיש לו מוח בקדקדו יראה האמת, אבל אי אפשר לעפל בכל כבליכם ושקריכם ודמיונות שוא ודברי זיופים שלכם להביא הכל על הגליוו. כי אין הן לדברי רוח ולבושי כשהר ודמיונות כוזבים אין להם גבול, אבל השם לבו לדבר הי רואה כי כל דבריהם כבל כבלים אין בכם ממש וכולם ישאם כרוח. ועכשיו בעהבה דמשיחה ערם כבירור כהחרון כתגברכ כסע"ה בכת במסיתים וכמדיחים של אלה הדתיים הנגררים אחר כליונים יותר ממה שהתגברה בכל המסיתים וכמדיחים שבכל משר הדורות שהיו מיום שנברת כעולם עד עתב, וכל חלקלקות לשונו של כנחש בקדמוני שביי אצל אדם כראשון וכן כל חלהלהות לשונם של כל במסיתים ומדיחים שכיו בכל כדורות בלבושים שונים. כולם לא כגיעו כלל לאוחה המדה של חלקלקות לשונם של במסיחים וכמדיחים שבזמנינו בחופנים שונים ומשונים ליכד לחדרי בטנו של כל אחד ואחד מישראל. כי כן כוח שרם ביעול הסט"א מישראל, כמו שהבאחי למעלב מכתום׳ יו"ע, ולריכים אנו לרחמים גדולים

להנאל מהם ומהמונם. השי"ח ירחם עלינו ברחמיו העלומים עד אין שיעור וערך, ובמהרה ישמחנו כימוח עניחנו, ונזכה להחקרב אליו יח"ש בקדושה ובעהרה ולראות במהרה בישועת כל ישראל ושמחתן בב"א.

\* \* \*

וכראתי שם החונערם הזה "ויואל משה" משני טעמים. הא' מפני שחכז"ל אמרו בספרי דברים ובכ"מ במדרשים. וכן כוח בגמרח נדרים דף ס"כ ע"ח אין ויואל אלא לשון שבועה, שנאמר ויואל שאול את בעם. ולפי שהקונערם הזה מערתו לבאר השבועה שהשביע הקב"ה את ישראל, שפיר שייך עליו שם ויואל משה. ואף ששבועה זו היא בשיר השירים, מכל מהום ברי מבואר במד"ר פ' יתרו פ' כ"ח שכל מה שהנביאים עתידים להתנבחות בכל דור ודור הבלו מהר סיני. שכן משה אומר להם לישראל כי את אשר ישנו פה שמנו עומד ביום ואם אשר איננו פה ממנו היום ובפרע שיר השירים. שאמרו"ל בפי׳ שהוא מסיני כמו שהביח החלשיך ז"ל, וכל מה שניתן בסיני הי' על ידי משה רבע"ה. א"כ הוי שבועה זו ג"כ בלשון ויואל משה. שהשביע את ישראל. כדכתיב ויואל שאול את כעם. שהשביעם. וגם מה שדרשו חכו"ל שם במהומו שהשביע יתרו את משה שלא ישוב למלרים בלתי רשותו ג"כ הוי מעין שבועה זו, דלכחורה חין להבין, כיון שראה יתרו שמשה רבינו ע"ה איש קדוש הוא. כי כרי מבואר במד"ר שם שראה שהמים נחברכו בשבילו ועוד נסים. ומבוחר בפרהי דרבי חליעזר פ״מ שהמטה שנברת בין השמשות ינמסר לחדם ברתשוו בגו עדו ואח"כ לאבות הקדושים עד שבא למצרים ולהחו יתרו ונטעו בתוך גן ביתו ולא היי יכול אדם ליקרב אליו טוד, וכשבה משה לביתו נכנס לגן ביתו של יתרו ורחה את כמטב והרא באוחות אשר עליו. ושלח ידו ולהחו, וראב יתרו ואמר זה עתיד לגאול את ישראל ממצרים. לפיכד נתו לו את לפורה בתו לאשה יעייש. א"כ הלא ראב יתרו שמשה הוא הגואל ישראל, ובודאי אינו נחשד לדבר שקר ושלה יעמוד בדיבורו, הם כן למם כים לו לכשביע אותו, וכי לא סגי ליי בכבעחב, אלא דוקא ע"ד שבועה. אולם יעו שהיי יחרו יודע שמשה עחיד לחזור למצרים לגאול את ישראל, ואם כן בגאולב תלוי בו, ומזכ ביו יראים שניכם פן ואולי מחמת רוב

אהבת ישראל וכשיראה בעני שמו ולערם הגדול לסבול עול כגלות, אולי יקדים לילך לשם קודם כזמן, לכן השביע אותו. ומלינו שגם על דוד בן ישי הולרך אברהם אבינו ע"ה לעשות פעולות שלא יבוא הודם הזמן. כמו שדרשו חכו"ל בפסוה וישב אותם אברם. ולכן ניחא להו להתקשר בשבועה בענין זה, כי על השבועה בודאי לא יעבור ולא יבוא לידי דחיתת התז. והוי שבועה זו ג"כ כמו אלו השבועות שהשביע הקב"ה. וכן הוה, שגם אח"כ כששלחו הקב"ה לגאול אח ישראל הולרך לילך למדין להחיר שבועתו בפניו, כמבואר בגמרא נדרים דף ס"ה. ומה שסירב משה בשליחותו ג"כ ידוע שזה היי לעובת ישראל כי ראה שלא נשלם עדיין הזמן ויצערכו להשלים בגלויות אחרות. ע"כ רלה שתתאחר כנאולב ובלבד שתכים גאולה שלימה אשר לא יהיי אחרי שום גלות. אולם לא כיי כזמן גרמא אז, כי לא יכלו להחמהמה כמו שאה"כ, וכפיי האר"י ז"ל כנודע. ובישמח משה מק"ז זללה"ה פי שמיני כתב שכוונת משה בסירוב השליחות היי כדי שתהיי הגחולה ע"י ההב"ה בכבודו ובעלמו. עיי"ש. ועכ"פ שבועה זו הוא ג"כ בלשון ויואל משה, שהכל בא ע"י משה רבע"ה. ובחרגום בשיר השירים עה"פ השבעתי אחכם בלות ירושלים וגו' פחח: בחר כן אחאמר למשה בנביאה. ומבואר בזה שבאו השבועות ע"י מרע"ה. אמנס כתרגום כתב זה בשבועות הרחשונות שלשיעתו סובבים של דור המדבר שהי׳ בימי מרע"ה אבל בשבועה האחרונה כחב שם בתרגום יאמר מלכא משיחא. שהמלד כמשיח משביע שלח להתגרות למיפה נון גלותח עד דיבא רעוא מקדם מארי עלמא, נמלא שלפי דעתו השבועה האחרונה שהיא על דורינו. היא באה ממלד המשיח, אבל לפי המבואר בזוה"ק ובכמה מדרשות כמלך כמשיח כוח מרע"ב, ומה שמבוחר בכמה

מקומות שהמלך המשיח הוא דוד, כבר תי' באוה"ת הק' פ' ויחי עה"ה אוסרי לגפן עירה, שהמלך המשיח הוא כלול משניהם, א"ה נכלל גם שבועה זו בלשון ויואל משה. ובפרע לפי מה שכתבתי בלא"ה שהתגלות הנבואה על השבועות האלו הי' בסיני וכל מה שנאמר בסיני הי' ע"י משה רבע"ה, בודאי דשפיר שייך לשון ויואל משה על השבועות הללו.

ומעם כשני, כי בשם זה מוזכר שמי הדל בלירוף שמו הקדוש של ה"ז הישמח משה זללה"ה, אשר מסר נפשו כל ימיו על הגאולה, ואמר כי בעבור זאת כוח מוסר נפשו על הגחולה יותר משחר לדיקים, כי אינו דומה שמיעה לראיי, וכולם שמעו על החורבו. אבל כוא ז"ל ראב אותו במו עיניו, כי כיי באותו הדור, וכל הנעשה אז טומד לנגד עיניו, ואין ספק כי גם עכשיו הוא עומד ומבחש רחמים על ישראל ועל קדושת שמו ית׳ כאשר הבטיח, וההעברה על השבועות כית המעכבת את הגאולה ומביאה כל הלרות ח"ו. זכותו של קייו זלהייה בצירוף כל הצדיקים והקדושים יגן עלינו להצילנו מצרה זו. ירחם השי"ח על עמו ישראל בכל מקומות מושבותיהם ויאמר ללרוחינו די, ואל יוסיפו עוד לדאבה, ויהיו תחנונינו תרובים אל ה' אלהינו יומס ולילה. להעות לבבינו אליו ללכת בכל דרכיו ולשוב אליו יח"ש מחוד נחת ושמחה בלי לרה ועהחת. ובמהרה יחרומם הרן החוה"ה וישראל, ובחוך כלל ישראל ירחם השו"ח גם עלי הדל והשפל, כי נשבר לבי בקרבי ועומד ומלפה אני אך לרחמי שמים. זכות אבותי הקדושים יגן עלי לישועה ורחמים, ויזכינו עוד למשות חשובה שלימה ולעבוד השי"ת בעוב לבב כרלונו ית״ם, עדי נזכה לראות במהרה בישועת כל ישראל ושמחתן בב"ח.



## מאמר שלש שבועות





ĸ

בגמרא כתובות דף ק"י ר' זירל כוכ המשחמים

מיני׳ דרב יכודה דבעה למיסק לחרץ ישרחל. דאמר רב יהודה כל העולה מבבל לארץ ישראל עובר בטשה שנאמר בבלה יובאו ושמה יהיו עד יום פקדי אותם נאום ד'. ור' זירא ההוא בכלי שרת כתיב, ורב יכודה כתיב הרא אחרינא השבעתי אחכם בנות ירושלים בלבחות חו בחילות כשדם וגוי, וכ"ז ככוח שלא יעלו ישראל בחומה. י השבעתי אחרינא כחיב. ור"ז הכוח מיבעי ליה נכדריב"ח דחמר שלש שבועוח כללו למה. אחת שלא יעלו ישראל בחומה, ואי שהשביע הקב"ה את ישראל שלא ימרדו באומה"ע, ואי שהשביע כקב"כ את אומות כעולם שלא ישעבדו בכן בישראל יותר מדאי. ור"י אם תעירו ואם תעוררו כחיב. ור"ז מיבעי לי' לכדר' לוי דאמר שם שבועות כללו למכ, תלחם כני דחמרן, חינך שלם יגלו את כקן ושלם ידחקו אם בקץ ושלא יגלו כסוד לאומות בעולם. בלבאות או באילות השדה, אמר ר"א אמר להם הקב"ה לישראל.

אם אתם מקנימין השבועה מועב, ואם לאו אני

מתיר את בשרכם וכוי. עכ"ל בגמרא.

קשה טובא בכך מימרא שכחחיל בדר"י לומר טובר בעשה שנאמר בבלה יובאו ואחר כך אמר קרא אחרינא, כחיב השבעתי אחכם וגוי, וא"כ הול"ל שובר על השבועה. והרי"ף בע"י כחב לחרץ דמהך קרא דמהך קרא דמשבעתי שמעינן דגם הך קרא לבבלה יובאו קאי על הגולים ולא על הכלים יעיי"ש מש"כ להסביר בזה. וכעין זה כחבו גם מפרשים אחרים באופנים שונים להסביר דמקרא דהשבעתי שמעינן על קרא דבבלה יובאו. וזהו ישוב קלא למה דנקע עובר קרא דבבלה יובאו. וזהו ישוב קלא למה דנקע עובר מעשה דבבלה וגו' אף לפי מה דמסיק שהלימוד הוא מקרא דהשבעתי, אולם עדיין לא מחורץ לגמרי, כיון מקרא הבשבעתי שעובר א"כ הו"ל הו"כ הו"ל הו"כ הו"ל הו"כ הו"ל

למימר עובר על השבועה, כיון דודאי שבועה חמורה משאר עשה, ולמה הניח איפוא את החמור ונקע את הקל דעובר בעשה. ועוד דמאינו בשני מקומות בש"ם שהובאה מימרא זו, בברכות דף כ"ד ובשבת דף מ"א, ושם לא הזכיר כלל לימוד דהשבעתי, אלא עובר בעשה וחו לא מידי. ועוד ישנן הרבה קושיות וחמיהות בענין זה ואין להאריך, ובביאור הענין יחורלו ממילא הרבה קושיות ודיוקים.

התנה הרי"ף בעין יעקב נחקשה על הך מימחא דר"י שאוסר לעלות מבבל לארץ ישראל וז"ל: אין לחמוה הלא הדר בחו"ל דומה כמי שאין לו אלוקי, ואיך לוה הקב"ה בבלה יובאו ושמה יהיו. וחיי דשאני החס כיון שילאו שלא מדעתס והגלה אוחס לבבל וגזר עליהם שמה יהיו, אבל הדר בחו"ל שהוא לבבל וגזר עליהם שמה יהיו, אבל הדר בחו"ל שהוא כאלו עובד עכו"ס, מיירי ביולא מא"י בדעתו וברלונו, יעיי"ש. ולהלן נדבר עוד מזה. אמנם יותר קשה לכאורה מסחם מתניחין שאמר הכל מעלין לא"י, ולמה מקשה רק מהך מימרא דהדר בחו"ל כאלו עובד עכו"ם שאינה אלא ברייתא. ועוד דבמתניחין אי אפשר לחרץ דמיירי ביולא מא"י, שהרי אמרו הכל מעלין, וזה ודאי בדר בחו"ל. ובברייתא מפורש יותר היא אומרת לעלות וכרי.

וראיתי אח"כ בהפלח"ה שעמד בזה, וכחב דודאי לא יחלוק ר"י על סחס מחניי דקחני הכל מעלין לח"י. וחיי שהוא מפרש הך מחניי דמיירי משאר ארלוח חוץ מבבל, וכפיי רש"י בריש גיעין המביא גע ממדינח הים דהיינו לבר מבבל, אע"ג דנקע ממדינח הים סחמא. וקשה לי על דבריו ז"ל, שהרי אדרבה משם ראי שאין לפרש כאן הכי, שהרי שהרי אדרבה משם ראי שאין לפרש כאן הכי, שהרי פיי בחוםי שם דף בי ע"א ד"ה ממדינח הים וו"ל: הא לקע המביא גע מחוץ לארץ כדקחני בגמרא וכו', משום דחו"ל הוי משמע כל חו"ל אפילו רקם

כב

וחגר, להכי נהט מדינת הים דמשמע רחוק כמו האשה שהלך בעלה למדינת הים, וכמו פרעתיך בפני פלוני ופלוני והלכו למדה"י, לאפוקי רקם וחגר דפליג בהו ר"ג. ע"כ. א"כ מבואר בזה דהיכא דנהע סחמא ארן ישראל וחו"ל כל מדינות שהם הו"ל בכלל וח"ה למשושי אף רקס ותגר שהם סמוכים מאד לארן ישראל, ובתוסי נקטו רקס וחגר שהיא מבואר במחניי שם במקומו אליבא דר"ג, גם הוא סמוך יותר לא"י, והוי רבותא טפי שגם זה אין להוליא מלשון חו"ל, ורש"י הביא בכל שאמרו כן בגמרא לכלכה אף אליבא דתנא קמא. ובאמת גם בבל הוי סמוך לא"י כמבואר בש"ם כחובות. ועכ"פ כ"ז הפשר לפרש רק בלשון מדה"י דמשמע מדינות רחוקות ולא קרובות, דמשום הכי שינה הלשון לומר מדה"י. אם כן בכאן שחמרו סחמא ארץ ישראל בודאי הכוונה על כל חו"ל ואין נפקא מינה בין רחוק לקרוב, דמה שאינו ארן ישראל בודאי נקרא חו"ל אף שהוא הרוב. — ובאמת אלו היי מקום לפרש בזה שיש חילוה בין בבל לשחר חו"ל ח"כ חליבח דרי זירא שחולה על רי יהודה וסובר שאף בכל בכלל ביי יכול לפרש מה שהחשו בגמרא הכל לאחויי מאי, דבא לאתויי בבל, ולא כיי ראיי אליביכ לאתויי מנוה היפה לרעה, אבל כיון שגם בסחמא אף בלי לשון הכל אין לחלה בין המקומות שבחו"ל לכן ע"כ ל"ל דבא בלשון הכל לאחויי ענין אחר.

אמנם לפע"ד מעיקרא לא קשה מידי, שהרי שיעת ר"מ המובא ברא"ש סוף כתובות דמה דמחלק בירושלמי דחך החיש כופה חוחה וחין החשה כופה אותו, זכ מיירי בזמן הזכ, ומחני׳ וברייחא שאין מחלקין וסבירת להו דתף החשה כופה, זה מיירי בזמן כבית. וכב"ש באכ"ע ס"ם ע"ה ס"ק כ' מביא שיטה זו לפסק הלכה. אלא שהחת"ם ביו"ד סיי רל"ד פליג ש"ז, ועיקר קושייתו מדחמרינן בגיעין דף מ"ה, וכן פסקו הפוסקים, דעבד כנעני שברח בזה"ז לח"י כותב לו לרבו שער על דמיו ועושה אותו בן חורין, וביינו מסיפה דמחני׳ הין בכל מוליחין, ומקרם דלה תסגיר עבד אל אדוניו, ומנ"ל דילמא דוקא בזמן

שבית כמקדש קיים, אבל בזמן הזה לא עדיף עבד כנעני מחשה שהורע כחה בזה"ז מבזמן הביח, ודילמח עבד נמי, אט"כ גמרא דידו לא ס"ל הכי, והר"מ גופי׳ לא אמרו אלא בפי׳ הירובלמי ישיו"ב, ולפע"ד בדעת הב"ש דכיון דהך דינא דעבד שברח לא"י נלמד מקרא דלא חסגיר עבד אל אדוניו, והרמב"ם ושאר מוני המלוח מנאו זה ללאו בין התרי"ג מלוח, ובלאו המבואר בקרא לא דרבינן טעמא דקרא, ואין חילוק בין זמן המקדש לזמן הזה, ואינו דומה לדיני כפיים כחיש וכחשה שחין לחותן דינים רמו במקרת, חלם שחכז"ל חמרו כן בשביל שמצום לדור בח"י, ויש בזם כמה פלוגחות וחילוקים כחשר יחבחר חייה להלו במחמר כשני, וחין בענינים דומין לכדדי

ולפי מה שנרחה מחשובת הר"ן סיי ל"ח דמה שחמרו בנמרא הכל משלין וכופין זל"ז אינו אלא אם נחגרש, ויש נפ״מ בכפי׳ לשנין הכחובה, אבל כל זמן שלח נחגרשו חין כופין להחגרש ומשושבדים זל"ו ישיו"ש, בודחי לח דמי לעבד שברח לח"י. חלח הפילו לפי מה שנראה מסחימת דברי הפוסקים שיש כפיי גם על הגירושין ועיי ב"ש סיי ע"ה ס"ק ב' שהביח דברי הפוסקים דבכל מקום שכיפין אם לא תלך אחריו דינה כמורדת, הוי רק תקנת הכמים כמו במורדת וכ"ז שלא נתגרשו משועבדים זנ"ז מדאירייתא, ואיני דומה לעבד שברח לחרן שיולה לחירות מה"ח מקרה דלה תסגיר, וכמ"ם הר"י שהוא משוחרר אלא שחסר לו סגע בחרור, ולדעת הרמב"ם אף אם לא רלה האדון לבחרר חותו מפקיעין בי"ד בעבודו מעליו, כפשעות דברי הסוגיה בגיעין דף מ"ה, ועיי בב"י הלכות טבדים סו"ם רס"ז שפסק כן להלכה. ומ"ש בגמרא אין ככל מוליאין לאחויי עבד שברה לארץ ישראל, בודאי דאין הכוונה שלומדין דין עבד שברח לארץ מדיני כפיית האים והאשה, שכבר מבואר שיש ע"ו לאו מיוחד וחמור יותר, אלא שדרך התנא להשמיענו אגב גררא גם שאר דינים שהם כפין זה, אף שאין טעמם שוה. כחשר כן הוח בכמה דוכתי בש"ם, ובפרע שלשיטה זו כל השקלה וטריי שבשים בבלי היה לפרש המשנה והברייחה דמיירי בזמן הביח, והז בזה"ב לא כורע כח האשה והיי שוה בזה עם דין עבד שברח לארן. אבל אח"כ בזמן הזה אם נולד איזה עעם

לגרוע כח האשה מה שאין טעם זה בעבד אין לנו שום ככרת שיכיו שויו.

2

ובקרבן נתנאל סוף כתובות ובגיעיו פרק השולח סיי מ"ג הביא על דין עבד שברח לארן מדברי הרמב"ם והעור שדין זה נוהג אפילו בזמן הזה שהארץ ביד עכו"ס. וכחב ע"ו הקרבן נחנאל שוה אפילו לתום׳ ור״מ דחשה בזה״ז שחמרה לעלות חין כופין לבעל, ונראה שהבין כן מדברי העור שקשה למה הולרך לומר שם בהלי עבדים שדין זה נוהג אפילו בזמן הזה. כלא כל דיני העור כך הם, כי מה שאינו נוהג בזמה"ז לה כביה בטור כלל בשלמה ברמב"ם ז"ל שדרכו להביא כל הדינים אף אלו שאינם נוהגים בזה"ז. הולרך לפרש שם בהלי עבדים שדין זה נוהג אפילו בזכ"ז, אבל בדברי העור בלאו הכי ברור הוא שכל מה שהביא נוהג בזה"ז ולא הולרך לפרט כן באותו הדין בפרטיות. ולכן הבין הק"נ שכתב זה יטן ששיעת בתום׳ ובר״מ בכפיית כאשה שהורע כחה בזה״ז, לכן ביאר שבעבד אינו כן, ועכ״פ כחב בפירוש כמו שכתבתי לעיל לדעת הב"ש שהבין משיטת הר"מ שהורע כח כמשה בזה"ז, אף שבעבד אין הדין כן.

אלא העעם שכי הק"ג בפי השולח לחלק בזה לשונו אינו מובן, שכי דשאני החם באשה שיש סכנח דרכים או שיש למלום פרנסה מה שאין שייך בעבד שכבר ברח, דמשמע שלא כ׳ כן הרמב״ם והעור אלא בעבד שכבר ברח, הלא באמת כתבו כן אף בעבד שלא ברח עדיין אלא שרולה לעלות כמבואר בעור וב"י יו״ד סיי רס״ז, וכן הוא בש״ע שם סיי רס״ז סעי׳ פ״ד דמיירי שם רק מדין עבד שרולה לעלות, וכי שנוהג אפילו בזמן כזכ, אף שאין שם בכל כסעיף שום רמז עדיין מדין עבד שברח עד סעיף שלחחריו סעיף פ״ה.

גם כוונתו בחילוק זה אינו מובן מלשונו, אלא שהראה מהום לדברי הב"ח, ומדברי הב"ח אפשר להבין הענין. שעל מה שהקשה העור בסי׳ ע"ה על הר"מ דאי איירי בזמה"ו למה כופין אותה, כתב ע"ז הב"ח דבומן כבים שלא כיי דוחק מזונות כיפין אותו לעלות כמו שכופין אותה, אבל בזמן הזה דאיכא דוחק מזונות,

אותה היא דכופין שהרי חיוב מזונותיי מועל על הבעל לזונה ולפרנסה בכל מקום שחלך אחריו, אבל אותו אין כופין דיכול לומר עכשיו איכא דוחק מזונות, ושמא לא אשיג שם פרנסה, דבטענה זו יפה כח הבעל מהחשה, עייש.

משה

והבה זה ודאי שכחבו הדין בסתמא ולא חילקו בדבר בין אם הוא עשיר מופלג או שיש לו שם עסק טוב לפרנסה, ובפרט לדברי המעיל לדהה בסי׳ כ״ו והובא בפיית סי׳ עייה דאף שהוא מן הסוברים לגמרי כשיטת הרמב"ן שישיבת א"י הוא מלוה דאורייתא גם בזכ"ז, וכאריך לדחות כל כחולהים בזכ, גם דחה שיטח ר"ח ומסיק דכחיוב לעלוח גם בזכ"ז, אפילו עם בנים קענים ואין שום עענה בדבר, ואעפי"כ כתב אח"כ דתנאי אחד יש בדבר, שכל זה הוא רק אם יש לו שם מקום מוכן לפרנסה בריווח, דכל שחין לו שם פרנסה מוכנה, עניות ח"ו מעבירה על דעתו ודעת קונו. ואף אם הוא יודע בעלמו שיכול לסבול חיי לער לעבוד את ד׳ שמה, אבל לא יוכל להכנים בזה בניו הקענים דחוב הוא להם שמא לא יוכלו לעמוד בנסיון וילאו ח"ו לתרבות רעה. ואותן הנוסעים שיש להם בחו"ל פרנסה, ושמה יולרכו להחפרנם מן הלדקה לא עוב עושין, כי גדול הנהנה מיגיע כפו, שיי"ם שהאריך בזה. והחת"ם בתשוי אה"ע ח"א סיי קל"ב כתב על דברי המעיל לדהה החלו שדבריו מחוקים לחיד, והחליט כן להלכה.

והנה לא מיבעיא לדעת כמה פוסקים שסוברים שאין בזמן כזה מצוה כלל לעלות לא"י כאשר יתבאר בחורך במחמר השני שבדעתי לכתוב חי"ה לבחר כל השיעות שבש"ם ופוסקים במלות ישוב ארן ישראל, אלא אפילו לדעת המעיל לדקה שהוא מהסוברים שחיוב גדול לעלות לא"י אף בזכ"ז, כאשר העתקתי לעיל דבריו בהלרה, ואעפי"כ החליע שכל זה אינו אלא אם מוכן לו שם פרנסה בריוח, נמלא לפי"ז דלכולי עלמא כחיוב לעלות לח"י כוח כה בחם יש לו שם מקום מוכן לפרנסה. הגם שלדינה עדיין לייע חם יש לחלק בהך דינת דהכל מעליו היכת שחין לו שם מקום פרנסה, ובמקום אחר אי"ה אדבר מזה. אבל עכ"פ זה ודאי דמיירי אף אם יש לו שם מקום מוכן לפרנסה

או שהוא עשיר מופלג, אבל מכל מקום אפשר להבין דברי הב״ח, שחילקו בזה בין כפייח האיש להאשה אף ביש לו פרוסה כי הוא גלגל החוזר בעולם ולא פלוג רבון בדבר השכיח עובא שמה דוחק מזונות ויש להבעל עענה מעלייתא נגד האשה, שמא יחגלגל המצב שלא ישיג שמה פרוסה, משא״ה האשה שאין דאגת פרוסה עלי׳ אלא על הבעל לעשות כל עלדקי שבעולם לפרוסה חמיד.

נמצא לפי"ז מובן היטב החילוק שבין אשה להטבד,

כי מבואר במשנה גיעין דף י"א ע"ב שאם ירצה שלא לזון את עבדו רשאי, ושלא לזון את אשהו אינו רשאי, וע"ש בסוגיא דף י"ב, וכן הוא בשו"ע יו"ד סיי רס"ו שאינו מחויב לזון את עבדו, א"כ יש חילוק ברור בין אשה לעבד לפי דברי הב"ח שלכן הורט כח האשה בשביל שאיו לה דאגת פרנסה ו"ל שפיר דבשביל שהל בעיניי לכוף את הבעל לכך בשביל שאשה אינה לריכה לדאוג עבור פרנסה. לכן לא נחנו לה חכמים כח זה, משח"ל העבד יש לו דחגת פרנסה כמו האדון, כי במלב דחוק אין מחויב רבו לזונו, ולא שכיח כ"כ שיכוף ליכנס לחסרון מזונות, לכן לח חילקו חכמים בין בעבד להאדון. עכ״פ מיושב בזה דבריהם של הקרבן וחואל והביש. אך מה שוראה מלשון הק"נ שהבין כן מדברי העור כמו שכתבתי למעלה עדיין אינו מיושב כ״כ, כי העור ע״כ לא נחית לחילותו של הב״ח כי החשה על הר״מ ולדברי הב״ח

לחיטוקו של יהציים כי המשב על הל יתו ומזכני הב"ח לא קשה מידי. ואולי גם הטור לא דחה לגמרי את דברי הר"מ כי כתב עליו רק שאין חירוץ מספיק, ומלשון זה גראה שיש לו חי' אלא שאינו מספיק בעיניו, ויוכל להיות שנחית גם לחילוקו של הב"ח אלא שלא הספיק בעיניו, וא"ה אפשר שמה שכתב בהלכות עבדים כוונתו דאף ר"מ מודה בזה כדברי הק"ינ, אף דלדידיי לא סבירא כלל שיטת הר"מ, וכמו שמלינו כמ"פ במשנה ובגמרא שנכתבה מימרא בסתמא ואמרו אח"ה דלדברי בעל מחלוקותו אמר אף דלדידיי לא סבירא ליי כלל.

7

ומה שאפ"ל עוד בזה, דהנה בדרישה ס"ק ג' מאריך לפרש דלא סבר הר"מ כשיטת ר"ח שעכשיו

חין מלום כלל לדור בחרץ ישרחל חלם דסבר שחין המוזה גדולה כ"כ כמו בזמן הביח, ולכן חין כח בחשה לכפות החיש, חבל עדיין יש קלח מלום מדחזינן שיש לכפות החיש, חבל עדיין יש קלח מלום מדחזינן שיש כח בחיש לכפות. וזה ודחי ברור, שהרי גם המהרי"ע שחלק ג"כ על הר"ח הביח רחי" ממהר"מ שכחב שעדיין יש כח עכ"פ בחיש לכפותה, והרח"ש הביח דברי הר"מ ולח הזכיר כלל מדברי הר"ח, וכן הוח גם בשחר פוסקים שחלקו על הר"ח ולח חלקו על הר"מ. חלח שלריך להבין שורשן של הדברים מה שלשיעה הר"מ. חלח היי בזמן הביח מלום גדולה ועכשיו מלום קעוה, דממ"ל חם שייך גם בזמן הזה המ"ע של ישוב ח"י שמולו הרמב"ן ח"כ המלום בחוץ מה היו מלום המלום המנום הפיח, וחם חין חיתה המלום בחיץ מה היו מלום המלום המלום הקעוה.

אבל הדבר פשוט, זראימי להקדים תחלה מה שהבאחי לעול דברי הרו״ף בעין יעקב דמה שאמרו הדר בחו״ל כאילו עובד עכו״ם אינו אלא ביולא מא״י מדעתו וברלונו, ובזה חי׳ דעת ר״י שאסור לעלות מבבל לא״י שהם לא ילאו מראום אלא ע״י גלות וגזירה. ואינו מובן שהרי חכו״ל למדו זה מדהמע״ה שאמר כי גרשוני היום מהסחפת בנחלת ד׳ לאמור לך עבוד וגו׳, והלא דוד ג״ה לא הלך מדעתו ומרלונו אלא שברת מאימת מיתה, וכמו שאמר כי גרשוני, וא״ב משמע מזה דאף בהלך שלא מדעתו כן הוא. גם הלשון שאמר סחם הדר בחו״ל לא משמע דמיירי דוקא ביולא מא״י, שהרי לא הזכיר מזה מאומה, ושיקר חסר מן הספר.

אמנם עלם הסברא לחלק בין הדר בחו"ל ובין הדר
בא"י היא גם בריעב"א יומא דף ל"ח שממה
על מה סמכי כמה גדולים לדור במלרים, והביא ע"ז
חירולים שכחבו שארי הראשונים ז"ל, אבל הוא מסיק
שהנכון יותר שאין האיסור ההוא אלא בזמן שישראל
שרויין על אדמחם, אבל בזה"ז שנגזר עלינו להיות
נדחים בכל קלוי ארץ, כל חו"ל אחד הוא ואין איסור
אלא שלא ללאת מדעת מן הארץ לחו"ל. הרי שכחב
חילוק זה, אבל לא הזכיר בדבריו מהך מימרא שכל
הדר בחו"ל כאילו עובד עכו"ם. וי"ל שכיוון על
מימרות אחרות, כמו שמביא בש"ם בבא בחרא דף
ל" אין יולאין מא"י לחו"ל, וכי האי גוונא איכא עוד

מימרות שאפשר לפרשם ביולא מארץ ישראל מדעתו ומרלונו, אבל בהך מימרא שלמדו מדוד שאמר כי גרשוני היום וגו׳ לאמר לך עבוד וגו׳ שהטעם שכתב הריטב״א מחמת שנגזר עלינו להיות נדחים בכל קלוי ארץ, זה לא הי׳ שייך אז בימי דוד ושאול שהיו ישראל שרויין על אדמתם, לכן אמר דהוי כאלו עובד עכו״ם אף שלא ילא מדעתו ורלונו כי אם מחמת הכרח.

 $\pi$ 

ובלאן הכי ברוב כחבי החנ"ך, בשמואל א' כ"ו מבואר ברש"י ז"ל שם עה"כ גרשוני וגו' לאמור לך עבוד וגו׳ היולא מא"י להו"ל בזמן הבית כאלו עובד ע"ג, ומבואר בפירוש שאין זה אלא בזה"ב. אמנס באיזו דפוסים נשמעה חיבת "בזה"ב", אולם גם בלאו הכי כיון שהביא רש"י ז"ל שם על זה מ"ש החרגום יונחן אזיל דוד ביני עממיא פלחי טעוותא, שמעינן דכשהולך בגולה נקרא כאלו עובד ע"ז. וגם בפרשת ואתחנן עה"כ ועבדתם שם אלהים, פירשו שני התרגומים תרגום אונקלום ותרגום יונתן וכן ברש"י ז"ל כתב כתרגומו משחתם עובדים לעובדיהם כחלו אתם עובדים להם. והרי לך מבואר להדיא שמחמת זה נקראו ההולכים בגולה בין האומות כאלו עובדי ע"ז יען שנעשו משועבדים לעובדי ע"ז, וזה לא היי שייך רק בעת שהיו ישראל שרויין על אדמתם, והיתה שחה חמשלה החאמינים בהקב"ה, ומפני שילאו משם וכלכן לכם תחת ממשלת עובדי ע"ז, והראו כך שהם כאלו עובד ע"ז. וכן הביא רש"י ז"ל שם בחנ"ך שמואל א' עה"כ כי גרשוני וגו' את דברי התרגום יונתן שפי' כן, וכן פירש"י ז"ל בכתובות דף ק"י בהך מימרא דהדר בחו"ל כחלו עובד ע"ג שלמדו מדוד, וכתב רש"י ז"ל שנאמר כן בדוד מפני שהיי לריך לברוח מארץ ישראל אל מלך מואב ואל אכיש, ולא אמר בטעם בשביל שברח לחו"ל אלא בשביל שברח אל מלד מואב ואל אכיש, והרי שהעעם הוא רק בשביל הממשלה.

לבאמת כמבו החוס׳ בגיעין דף ב׳ ד״ה ואשקלון דארן פלשחים היא מא״י ואברהם וילחק היו דרין שם, והביאו שגם ביהושע משמע דפלשחים מא״י, וא״כ מה שברה דוד לארן פלשחים אינו מוכרה שהי׳

בחו"ל, אבל הטטס הוא בשביל שהי" שם ממשלו עכו"ם. וכבר ביארתי זה באורך שכן הוא גם דעו הרמב"ם ועוד הרבה ראשונים, ואולי גם הרמב"ן יודנ לזה. ובמאמר השני שדעתי לכחוב אי"ה במאוח ישוי ארץ ישראל אבאר זה באורך, וכאן לא הבאתי אלל להעיר בקלרה כפי האורך לעניננו. וגראה דגם אות שחולקים על הר"מ במה שכתב דהך שקלא ועריל שבבבלי בהדינים דהכל מעלין שלא חילקו בין אשה לאיש מיירי רק בזמן הביח, מודי בהך מימרא דהדנ בחי"ל כאלו עובד ע"ז שלמדו זה מדוד שהי' בזמ שבני ישראל היו שרויין על אדמחן, דא"א ללמוד משכ שהלך ממלכות שאול למלך פלשתים.

9

והנה חזינן דברייף ובראיש ובעור ובשוייע הביאו כך בלכה דבכל מעליו בכל פרעיי ואוחה המימרא

דלעולם ידור אדם בא"י שהדר בחו"ל כאלו עיבד ע"ג לא הביאו כלל אף דהני מימרות הם בש"ם בהדדי. ונראה שהיא בשביל דסברי שאין זה נוהג עכשיו ולא הביאו מה שאין נפ"מ בזמן הזה. וליכא למימר דלכן לא כביאו מאמר זה בשביל שסמכו אהך מימרא דהכל מעלין, כי באמח אין ראי׳ משם, ואף הריעב״א שסובר שעכשיו מחמת שנגזר עלינו גלות אין מלוה וחיוב לעלות אלא הדר שם אסור לו לנאת, אין ראי׳ שסובר כדעת הר״ח דלח שייך עכשיו הך דינח דהכל מעלין, וכבר כתבו דבר"ח בוא יחיד בדבר, ואלו ביי גם הריעב״א חולק על הרי״ף והר״מ ושארי הראשונים שהביתו הגך דינים דהכל מעלין היי מזכירם לפלוג עלייהו כדרכו בכ"מ. אבל באמת אין ראי׳ מהד דהכל מעליו שיש מצוה וחיוב לעלות. שהרי אמרו ג"ב הכל מעלין לירושלים כמו שאמרו הכל מעלין לא"י. ולא מלינו בשום מהום שיהיי היוב ומלוה לעלות מח"י לירושלים, והמלוה של ישוב א"י שכתב הרמב"ן הוא בכל א"י כמו בירושלים, ופשיעא שאין מקום להעלות על הדעת ביולא מירושלים למקום אחר בארץ ישראל שיהי׳ ח״ו כעובד ע״ג, ואעפי״כ אמרו הכל מעלין לירושלים, וכבר ביאר זאת החת"ם ביו"ד סיי רל"ג ורל"ד, דכיון דירושלים מקודשת יותר משחר ח"י

מקיים היושב בה מצוה יותר מבשחר ח"י, וכל רחייתו הוא מהך דהכל מעלין לירושלים אף בזה"ז, וערח כרבה לבקש אמתלאות במה שרוב גדולי ישראל מכמה דורות לא דרו בירושלים אלא בלפת. וע"כ ל"ל דאף שלא מלינו בזה מלוה וחיוב, מכל מקום כיון שהמקום מקודש יותר לכן גם העבודה שעובדין שם את השי"ת חשובה

מעעם הנ"ל

כו

יותר, ולכן יש בישיבתה עכ"ם קלת מלוה והכל מעלין לירושלים. ובודחי שבזמן המקדש היי יותר מלוה בירושלים, שהרי היו שם הרבה מלות יותר כמו אכילת קדשים ומעשר שני ותפלה בבית המהדש. וברא"ה ז"ל בספר החינוך כתב הטעם שלותה התוה"ק להביא מעשר שני לירושלים. כי על ידי בואו לירושלים ויראה עבודת הכהנים בבית המקדש יתקרב בזה יותר למבודת השי"ח מכל הפעולות. אמנם עכשיו בעוה"ר חסרנו כל אלב, ואעפי"כ ככל מעלין לירושלים, וע"כ

ומה שאחה פוסקים הביאו ראיי דיש מצוה בישיבת

ארן ישראל גם בזמן הזה ממה שהביאו הראשונים הנך דינים דהכל מעלין, הם נסתייעו בזה רק נגד הר"ח שאמר על הך דהכל מעלין שאינו נוהג בזמן כזכ דחין מלוכ עכשיו בישיבת ח"י, נמלח דסובר דעכשיו אין מצוה כלל, וע"ז הביאו שפיר משארי הרחשונים שהביחו הך דהכל מעלין אפילו בזמן הזה. וע"כ דלח סברי כשיעת הר"ח, חלח שיש עכ"פ בזה איזו מלוה גם עכשיו. ומה שישנם כמה פוסקים שסוברים שגם עכשיו הוא מדאורייתא. הוא בשביל שהבינו כן לשיטתם מלשון הרמב"ן ומלשון הספרי המובא ברמב"ן, ואין כאן מקומו להאריך בזה, אבל מהך דהכל מעלין אין ראיי, אלא כמו שכתבתי. נמנא לפי"ז שח"ח לומר שסמכו הרי"ף והרח"ש ושחרי הרחשונים ז"ל על מה שהביחו הנך דינים דהכל מעלין אף לוכ"ו ללמוד מזכ שכוא חיוב גדול כ"כ דכוי כעובד ע"ג. ונראה דסברי שאינו כן בזה"ז, כאשר בוכחתי למעלה מדברי התרגומים שהם מפי התנאים הראשונים, וגם מדברי רש"י ושאר ראשונים. איברא מה שהרמב"ם הביאו הוא בשביל שדרכו להביא כל בדינים אפילו אותן שאינם נובגים בזמן הזכ.

נמצא לפי"ז דשפיר מוכן שורש דעת הר"מ ז"ל דכזמן כמקדש כיי מלוכ גדולה שכיי אז מלוה וחיוב

דאורייתא וגם הוי כעובד ע"ז, משא"כ עכשיו שבעל כ"ז הן במה שאמרו דהוי כעובד ע"ז והן בעיקר כחיוב שמחמת גזירת הגלות בעל החיוב כמיש הריעב"א. ואך אעפי"כ יש עכ"פ הוח מווה כמו שיש מעלה יחירה בירושלים לגבי ארץ ישראל, אבל ודאי שזה נקרא מלום קטנה נגד מה שביי בזמן המקדש, ולכן חילקו בזה בדין כפיים החשה בין זמן הזה לזמן המקדש. אבל עדיין אינו מיושב למה עשו זה החילוק רק בכפיית האשה ולא בכפיית האיש, ומה יפה כתו של כחיש בזכ, חם קושית כעור, ותיי של כב"י שכתב שאטפי"כ לא רצו לגרוע כח האיש אינו מובן כיון שלא כחב טעם לדבר, וכבר הבאחי דברי הב״ח

אמנם נראה לפענ"ד עוד טעם וכון וברור בזה, דהנה מבואר בש"ע אה"ע סיי ע"ה בסעיי די ברמ"א

על כך דינא דהכל מעלין שאין לה כתובה שזה דוקא

אם נשאר בא"י. אבל אם כוא חוזר לפוף כמה שנים להתיישב בחו"ל לריך לשלם לה או ליורשיי אף הכתובה. וכתב הב"ש דהטעם הוא בשביל דאז נתברר שהיי רמחות מה שעלה לח"י. ואפילו אם כבר גירשה ולא נתו לה הכתובה לריך לשלם לה או ליורשיי. נמצא לפי זה דכשעולה לחרץ ישרחל בשביל חיזו רמחות בעל הדין דהכל מעלין. ומעתה לריך להתבונן קלת, הנה במשוה דשלהי נדרים דף לי ע"ב איתא בראשונה היו אומרים שלש נשים יולאות ונועלות כתובה. האומרת טמאם אני לד וכוי, חזרו לומר שלא חבא אשה נותנת שיני׳ באחר ומקלקלת על בעלה. ונתקשה שם הר"ן כיון דלמשנה ראשונה נאמנת האומרת טמאה אני לך אייכ מיתסרא על בעלה והאיך החירוי אח"כ בשביל שלא תכא נותנת עיני׳ באחר, וכי איסור שבה להיכן הלך. וכבית דיש מי שתירץ דתע"ג דמדינת תסורה, שרי לה רבנן ומבטלי מילחת דחורייתת בקום ועשה דגדר גדול גדרו בה. אבל קשה ע"ז שאין בי"ד מחנין לשהור דבר מכ"ח אלא בשב ואל תעשה או להוראת שעה בלבד, כאלי׳ בהר הכרמל, אבל לדורות לא. ומסיק

דמשנה ראשונה לאו דינא קתני, דמדינא אין האשה

נאמנת לומר עמאה אני לך להפקיע עלמה מבעלה

שכית משועבדת לו, אלא שכיתה תקוה במשוה

ראשונה להאמין לה, ומכי חזו רבנן בתראי דאיכא למיחש לשמא חהא נוחנת עין באחר אוקמו' אדינא.

ולפי זה לכאורה יש לדוו בהד דהכל מעליו שהאשה כופה את האיש לעלות עמה לא"י ואם לאו יוליא ויתו כתובה, הלא כיון דאיכא למיחש שמא היא רמאית יש חשש שמא עיני׳ נתנה באחר כמו דחיישינן באומרת טמאה אני לך, והגם שאין מדמין גזירות חכמים זו לזו ואיכא למימר דבלערא דגופה של מקום הדירה או במקום מלות ישוב ח"י לא גזרו רבנן, או אפשר יש לחלק דבאומרת טמאה אני לך תוכל להפקיע עלמה בדיבורא בעלמא וכאן איכא עירחה לעלות לא"י ואולי כולי כאי לא גזרינו. אולם חזינו גם בכד דינא דמעליו לח"י, בעבד אף אחר שברח לא"י שהוא מה"ח שיולא לחירות מקרא דלא תסגיר, ואעפי"כ כתבו התום׳ בכתובות ק"י ע"ב ד"ה הכי, דמשום הכי האמר נכתוב לך שערא אדמי׳ דאל״ה כל העבדים יפחיעו עלמם מידי אדוניהם שיברחו לא"י, והרי דאפילו בעבד שאין המכשול כ"כ במה שרולה להיות בן חורין, ואדרבה נטשה עו"ז ישראל גמור וחייב במלות יותר מן העבד. ואך משום היות הבעלים עשו חכו"ל תתוה שלא יפתיעו עלמס מידי אדוניהס, וק"ו באשה שהוא מכשול וענין גדול אם נותנות עיניהן באחר עד שבשביל זה יש פוסקים דשרי להו לרבון להתיר בשביל זה אף איסור דאורייתא בקום ועשה ואין אפוערופם לעריות, שלכחורה יש סברת גדולה שלח ליתן כח כלל לחשה לכוף את בעלה לגרשה. אמנס אעפי"כ אין למדין גזירות חכמים זו מזו כבמשנה ב' פ"ג דמם' ידים ובח״ר שם שחף בק״ו חין למדין וחין לטשות בזכ קושיא.

אמגם אף שאין לעשות מזה קושיא, אבל לחרץ דברי
הירושלמי אפשר להחבונן מזה דלהכי אמרו
שהורע כה האשה ענשיו בזה"ז, דבזמן המקדש שהי
דבר גדול כ"כ העלי לא"י שלא לבעל מ"ע דאורייתא
ישלא להיות כעובד ע"ז לא חשו בזה כלל לרמאות
בשלא להיות בשתא עיניה נתנה באחר, אבל בזמן הזה
שאינו דבר גדול כ"כ אף שעדיין יש בי קלת מלוה אבל
לא ראו בשביל זה לכנום לחשש שמא עיניה נתנה
באחר, משא"כ באיש כחו יפה בזה דל"מ בזמן הש"ם

לה כיי חשש כלל דהם עיניו נתן בחחרת כיי יכול לגרשה בעל כרחה גם שם במקומו, ואין צורך כלל לרמאות של בעליי לא"י. ואף לאחר בחדר"ג דיש דעות בשו"ע חב"ע סיי הע"ח סעיי עי דיש לחוש גם חללו שמא עיניו נתן באחרת שא"א לגרשה מחמת החדר"ג, מכל מקום עדיין חילוק גדול דחם ניחוש פה לחשש רמאות שלא יחבטל החדר"ג יתבטל המלוה של חהנת חכמים שעשו בהכל מעלין בשביל ישוב חרץ ישרחל, ורבינו גרשום לא גזר במקום מלוה, ואף שלא דמי כ"כ דחם יש רמחות חין כחן מלוב, חבל מ"מ חם ניחוש לספק שלא יחבעל החדר"ג בע"כ חחבעל החקנה שעשו חכמים אף באותן שרולים לעלות לש"ש. כי אין אנו יודעים להבחין, ומאי חזית לבעל חק"ח מחמת תקנת ר"ג, ובלא"ה תקנה שניתקנה בזמן הש"ם אין לשנותה בניקל, בפרט היכא דעדיין טעמא רבה איכא במילחת. וחינו דומה להחשה שהית חשת חיש מדאורייתא ואינה יכולה להפקיע עלמה מבעלה מה"ח, וא"כ אין הושיא כלל אם יפה כח האיש מו האשה.

ובזה מוכן ג"כ מה שהילקו בין אשה לעבד דבעבד אין החשש כמו באשה, ראשית עשו תקנה בעבד לכתוב שעלה הדמיי, ובחשה לה עשו תקנה זו, כי החשש שמא עיניה נחנה באחר אי אפשר לחקן בדמים, ואין אפוטרופס לעריות, גם החששא שבאשה הוא ענין חמור יותר מבעבד, גם ענין הגירושין הוא ענין קשה יותר משחרור העבד, כמו שאמרו בגמרא סוף חולין דף קמ"ח שכולרך קרח בשילוח כקן אף לדבר מלוה. אף דמאי אולמי׳ האי עשה מהאי עשה, מכל מקום סלקא דעתך אמינא כואיל דאמר מר גדול כשלום שאמר הקב"ה שמו שנכתב בקדושה ימחה בשביל לעשות שלום ביו איש לאשחו. וגם כיון שאמר בקרא בהדים לא תסגיר עבד גילה לנו הכחוב בפירוש שלא לחוש בזה לרמאות כי לא ניתנה חורה אלא לבני אדם שאין יודעים מחשבוחיו של חברו, משח"כ בחשה שחינו חלח תקנת חכמים.

Ħ

ובשו"ת אבני מר יו"ד סי' תנ"ד כתב בתחילה דמה שהביא הב"ש דעת המהר"ם לפסק הלכה

כוא לכאורה דעת יחידאה, שהרי ביו"ד מבואר דגם כעבד יכול לכוף את רבו אף בזכ"ז, ולכאורם נראין הדברים שהאשה יכולה לכוף את בעלה מה"ו שיד כאדון על עבדו עשר ידות ממה שהבעל שליט על אשתו. והע"ו והש"ר שחקו ולא הביאו חילוק זה, מכלל דלא ס"ל כהב"ש, ועיי"ש. וכבר הארכתי מילחא בטעמא שאין לדון ה"ן לאשה מעבד. אמנס גם האבני מר בעלמו כחב אח"כ לביפר שם באוחה החשובה אות כ"ב שהקשה על הרמב"ם דבהלי עבדים כחב דגם בזמן הזה העבד כופה את אדונו, ובהלכות אישות לא ביאר זה, ודוחה לומר שהרמב"ם סמד על מש"כ בהלפות עבדים. וע"כ האריך אח"כ וכתב שמצות בעלי׳ לח״י בות כה ללדיה, וע״כ בתיש שכות מותזה ואינו תובע הכתובה יוכל לפעון שהוא ראוי לעלות לח"י שכוח לדיה. חבל כיח תובעת ורוצית לכוצית כתובתה מיד המנחזה. ויוכל לומר שאינו מאמיו לה. וגם בעבד בות מוחזה בעלמו כמש"כ בחוםי, וע"כ הורע כח האשה מהעבד ועייש שהאריך בסברות שיש לפלפל בהם הרבה

והנה לא ראיתי בכ"ז מה שיש לחרץ דברי הרמב"ם. כי כל החילוחים האלו הם לפי שיעת הר"מ שמחלק בין האיש להאשה, אבל הרמב"ם אינו מחלק כלל בין איש לאשה, ואין בזה שום חיי על הרמב"ם למה לא ביאר בהלכות אישות. שנוהג אף בזה"ן כמו שביאר בהלכות עבדים. ואין לומר שהרמב"ם מחלק שכל הדינים דהכל מעלין בין בחים ובין בחשה חינו נוהג אלא בזמן המקדש לא בזמן הזה אלא שבעבד שיפה כחו כמייל הוא נוהג גם צומן הזה, דוה יהיה חידוש גדול, שהרי לפי"ז תהי׳ דעת הרמב"ם כדעת הר"ח שבתום׳ והפוסקים כתבו שדעת הר״ח הוא דעת יחיד, ושום פוסה לא הזכיר מדעת הרמב"ם. גם הב"יו לא כזכיר מזכ כלל, וכולי כאי לא כוי שתקי מלכודיענו. ונראה שסוברים שהרמב"ם סמך בזה על מה שכתב בכלכות עבדים וזכ באמח דוחה גדול. וכיד מלאכי בכללי ברמב"ם אות ו' בביא מבכנב"ג ומבתום' יו"ע פ״א דערלה וספי״א דפרה ועוד מכמה פוסקים שאין לומר שברמב"ם סומך עלמו על מה שכתב במהום אחר אלא שכתב במקום אחר קודם לזה, אבל לא שיסמוך על מה שיכחוב לחחריו, אך הביא אח"כ מהחוי"ע

טלמו פ"ג דגיטיו ששינה את טעמו ואמר שהרמב"ם בהי גירושין סמך אמ"ש בהלכות תרומות. זכן הביא טוד מהכ"מ הלכוח נדרים ובשאר מהומות שכתב להיפך, וע"כ נשאר בזה בלי הכרעה.

ולפענ"ד מה שכחב על החום׳ יו"ע ששינה את טעמו, באמת המעיין בתום׳ יו״ע בגיעין כתב העעם דלכן סמד הרמב"ם על מ"ש בהלכות תרומות בשביל ששם מקומו וא"כ אין זה סחירה למ"ש במקומות אחרות שאין שם טעם זה, גם הכ"מ בהלכות נדרים כתב הטעם בשביל שהוא ה"ו שבועות מנדרים שהוא דבר פשוט ששבועה חמורה מנדר, והשה לטייו בכל המקומות, אבל הנראה בזה שבמקום שיש טעם מספיה למה סמך על מ"ש לאחריו אפשר לומר כן, אבל בלי טעם מספיה אין שום סברא שיסמור על מ״ש אח"כ, ולכן אינו מובן מה שבהלכות עבדים ראה לבאר שנוכג אף בזכ"ז, ובכלכות אישות לא כזכיר מזכ מאומה, והלכות עבדים הוא מאוחר מהלכות אישות. ואולי בשביל שלא ברירא מילחא בדעת כרמב"ם אולי הי"ל איזו סברא לסמוך בזה על מ"ש בהלכות עבדים לכן לא הזכירו מדעתו מאומה, ולע"ג.

נחזור לעניננו דלה קשה מידי על ר"י מהך מתני וברייחה דהכל מעליו. דלה מיבעיה לדעת המהר"ם דמחני' וברייחה לה מיירי הלה בזמו המהדש אינו ענין כלל לדרב יהודא דלא מיירי אלא בזמן הגלות. אלא אפילו לדעת כעור שחולה על כמכר"ם כחב כעעם דאי מיירי בזמן כזכ למה כופין אותה, וא"כ אלו לא כיי מחלק בין כאיש לכאשה לא כיי מחשה עליו במה שמחלק בין זמן המקדש לזמן הזה, וא"כ יוכל להיות דרב יהודה לא מחלק כלל בין האיש להאשה אלא סובר דהכל מיירי רק בזמן המקדש לא בזמן כזכ. וגם לכחת"ם שכתב דהבבלי אינו סובר כן מדכתב כך דינא בעבד בזכ"ז וגם כר"מ אינו מפרש כן אלא לדעת הירושלמי, מלבד שלא נראה כן מלשון הר"מ וברח"ש. אבל אף לפי דבריו אין קושיא כלל אם ר"י סובר כהירושלמי אבל כבר נחבאר שדעת הב"ש

שכבית שיטת כר"מ לפסק כלכה הוא נכון ומיושב מכל בקושיות. גם מה שהקשה הרו"ף מהא דאמרו כדר בחו"ל כחילו עובד ע"ג לח קשה מידי דכבר נתבחר שחין זה חלח בזמן הבית. ור"י ודחי דמלי סבר כו.

אמנם אף שמתורלין דברי ר"י ולק"מ, מ"מ להלכה נרחם דקיישל כר"ז, שהרי הרי"ף והרח"ש והעור ושויש הביחו להלכה הך דהכל מעליו אפילו בזה"ז, גם כר״מ סובר דעכ״פ בחים כוח כן גם בזכ״ז, ולר״י אין זה אלא בזמן הבית, וע"כ דלא סברי כוותי". גם חזינן בגמרא כמה אמוראי דסלקו מבבל לא"י ועשו מעשה רב דלא כר"י. וע"כ דסברי דהלכה כר"ז.

ואחר שנדפס זה שמעתי מפקפקים במה שכתבתי דבלכה כר"ז שהרי מבוחר בכ"מ הלי מלכים סוף פיים על מיש הרמביים שם כשם שאסור לואת מכארז לחו"ל כך אסור לנאת מבבל לשאר ארלות שנאמר בבלה יובאו ושמה יהיו דהך מימרא דר"יו אמר שמואל שאסור לנאת מבבל חדא היא עם מימרא דר"י דלעיל מיני׳ שאמר כל העולה מבבל לא"י עובר בעשה שנאמר בבלה יובאו ושמה יהיו ומ"ש הרמב"ם שאסור לנאת מבבל לשאר ארצות אף א"י בכלל ומשמע כחם בגמ' דאמוראי בתראי נמי ככי ס"ל, נמלא לפי"ז לדעת הכיימ פסח הרמד"ם כר"י ולא כר"ז.

אבל כנה הל"מ עם הביח דעת רש"י ז"ל שכתב בהך מימרא דאסור לנאת מבבל שהוא בשביל שיש שם ישיבות המרבילות חורה חמיד ונמלא דלית לי׳ כדברי הרמב״ם דטעמא משום דכתיב בבלה יובאו דסבירא ליי לרש"יו ז"ל דכאי קרא דבבלל יובאו לא כוי אלא דלא יעלו לא"י דייקא כדקאמר קרא עד יום פקדי אותם דלא יעלו מאליכם אבל לארצות אחרות ילכו אי לאו טעמא דיש שם ישיבות כרבה, וכבית רחיות לדעת רש"י ז"ל. גם מהשה טובת על מה שנראה מדעת הרמב"ם דהני תרי מימרות חדא וגם המימרת שניי שתסור לנחת מבבל לשחר חרצות כוא מטעמא דקרא דבבלה יובאו דא"כ למה לא אמר לעיל כל היולא מבבל עובר בעשה סחס ולמה אמר כל ביולא מבבל לא"י עובר בעשה דמשמע

דלשתר תרלות לח וכ"ת דלרבותה נהטי' דתפילו לח"י עובר וכש"כ לשאר ארלות א"כ למה הולרך תו למימרא דאסור לנאת מבבל לשאר ארצות, ועוד באריך לבקשות וסיים דהשמועה מוכחת כדעת רש"י ז"ל עיי"ש, ונמלא לפי"ז לכאורה היא פלוגחא בין רש"י והרמב"ה ז"ל אם לכלכה אסור לנאת מבבל לא"י שזה עיתר פלוגחת כ"ו וכ"ז

משה

אמנם בחמת גם בדברי כרמב"ם ז"ל מה שהביו ככ"מ בכוונתו שגם לח"י חסור כוח דבר תימה כאשר נחקשה בזה הלח"מ. גם המהרי"ט בסוף כתובות כתב דמהך מימרא דאסור לנאת מבבל לשאר ארלות משמע דלא"י מותר והגד תרחי מימרא לאו חדא ביא אלא כא דידיי וכא דרבי' וכתב אח"כ דיש חימה על הרמב"ם שכחב בהך דחסור לנחח מבבל לשאר ארצות שהוא מטעמא דקרא דבבלה יובאו שאין טעם זה אלא לא"י, וכחב עוד קושיות על דברי הרמב"ם בזה ולא חיי מאומה יעיי"ש. ובהגהות עמק המלך מהגה"ה מהר"א מפפ"ד הנדפסים בספרי ברמב"ם תמה על הכ"מ וכתב דוודאי לא הוי שתה רבינו מלהשמיענו חידוש זה דחף לח"י לא יעלה אלא דלא פסק כוותיי וכן כמה מעשים מוכיחים דלא כר"י אלא במימרא שניי שאמר משמיי דשמואל שלא לצאת לשאר ארצות כוא דהיימי אמוראי כוותי׳ חו דעת רבינו אבל בעליי מבכל לא"י לא פסח כר"י אלא כר"ז אלא דנתחשה אח"כ לתרז הושית כלח"מ כחזקת וסיים בליש. ובספר ושמת כל חי מכגחוו בחברייף זייל בסיי מייט בחליט דלה חיוייל כרייי חלה כרייז וכי חייל דחפיי הרמביים דפסה בפייה מהי מלכים שחסור לנחת מבכל לשחר חרצות לחו ח"י בכלל שכרי מצינן כמה אמוראים דעלו ולא השגיחו בזה, ומ"ש מרן בכ"מ דא"י בכלל אחר המייר נראה דליתא והריע לפסוק דבעולה מבבל לח"י עובר בעשה שכ"ל. גם היעב"ן בסידורו בהקדמה החליט שאין הלכה כר"י אלא שלשונו לייע אבל כביא מכמה מקומות בש"ם הרבה אמוראים אין מספר שטשו מטשה ונסטו מבבל לא"י א"כ כולם סברי כר"ז, חם ודאי ראי׳ שאין מלוי תשובה ובש"ם לא ערער בשום מקום מכל אותן המקומות שהביאו מעשה רב מהנוסעים מבבל לא"י וכיאך אפשר לדחות זכן אלא שלריך לחרץ

5

הקושי החזקה מה שהבית הרמב"ם ע"ז הקרת דבבלה יובתו שמבותר בגמ' דקתי על ח"י, וזה קושיות המהרו"ע ושתר מפו', ונרתה שזה טעמו של הכ"מ שהבין מדברי הרמב"ם שגם ח"י בכלל כדברי ר"י מדהבית ע"ז הד הרת דבבלה יובתו.

אמנם לפי מיש בעיון יעקב מבעל שבות יעקב על בע"י דמה שלמד ר"י מהך הרא שאסור לעלות מבכל לח"י כוח מרישה דהרה דכי בכלה יובחו ודרשה שניי שלמד שחסור לנחת מבבל לשחר חרצות ביח מסיפת דקרת דכ' שמת יכין שכות מיותר דכו"ל לכתוב בבלה יובאו עד יום פקדי אותם ומדכתב עוד קרם מיותר שמה יהיו ש"מ שהוח לדרשה שחסור לנחת משם לשחר חרצות יעיוש שלשונו צייע. חבל מפשר ליישב בדרך זה דעת הרמב"ם לפי דעת כמה גדולים דלח סברי כהכ"מ חלח כפיי של המהרי"ט דבהר מימרא שאסור לנאת מבבל לשאר ארנות איו איי בכלל ומיש הרמביים עייו הדרשה מאותו הקרא אין זו כדרשה דר"י שלמד מרישה דקרה דבבלה יובחו שמסור לעלות לח"י דבזה לה קיי"ל כוותיי אלה כר"ז מחמת כמה סוגיות הש"ם שהרבה חמורחים עשו מטשה רב לעלות לח"י וחין פולה פה ומלפלף, חלח בכד דרשה שחמרה משמיי דשמוחל שחשור לנחת משם לשתר ארלות שזה נלמד מדרשה אחרת מיתורה דסיפה דקרת בזה סובר הרמב"ם כוותי׳ מחמת שבהתיסור לשאר ארלות מלינו עוד אמוראי דסברי כוותי׳ והרמב״ם זייל כשלחב האיסור לנאח מבבל לשאר ארצות העתיק ש"ז כל הקרא דכתיב בבלה יובאו ושמה יהיו וכוונתו על סיפא דחרא של יחורא דשמה יהיו כנייל.

ולהלכה כנם אף ככ״מ שכבין מדבריו שאסור לאח מבבל לא״י כדעת ר״י זה ודאי שאין זה מבואר בדברי הרמב״ם אלא שדייק כן מאותה הסוכחה שהביא בקרא דבבלה יובאו ודעת רשיז״ל בודאי שאינו שהביא בקרא דבבלה יובאו ודעת רשיז״ל בודאי שאינו כן כמ״ש הלח״מ, וכבר הביא הב״י באו״ח סי׳ קנ״ט מהת״ה דבפלוגחא דרבווחא אף במקום דקיי״ל דנקטיון לקולא מ״מ מאי דאשכחנא בפסקי הגאונים בהדיא ולא אשכחנא בפסקי גאון אחר בהדיא להיפך אלא דדייקינן מיני׳ בסוכחה דהכי סבר קשה לסחור בזה דדייקינן מיני׳ בסוכחה דהכי סבר קשה לסחור בזה דברים המפורשים בהדיא והעיקר בזה דכמה גדולים

לא סברי כלל כהכ"ת בזה אלא אדרבא מפרשים גם דברי הרמב"ם דסובר כר"ז הן מהוכחת לשון הרמב"ם ומכמה מעשיות בכ"מ בש"ם וכחבתי דהלכה כר"ז כדעת כמה גדולים שהבאתי ומיסחבר עעמייהו.

ומעתה לריך להכין דעת ר"ו ופירושן של השלש שבועות. וכנה לדעת ר"ז יחידים מותרים לעלוח, ואין השבועה אלא על עליה בחומה. ולריד להבין פירושו של חומה, שיש לפרשו בג' פנים: ח) עליי של כנופים גדולה ביחד; ב) עליי של רוב ישראל; ג) עלי׳ ע״י מלחמה שלח ברשות נגד החומה היושבת שמה. ודברי רש"י ז"ל סתומים. שכתב יחד ביד חזהה. ולשון זה לריך ביאור להבין כוונחו, ויתבאר להלן מה שאפשר לפרש בזה. גם דברי המהרש"א אינם מובנים דנראה שמפרש לשון בחומה על בנין החומה, ובנין מאן דכר שמיי, ולא אמרו בגמרא בנין חומה אלא עליי בחומה. ובגמרא יומא דף טי דרש ר"ל אם חומה היא. אם עשיתם עלמיכם כחומה ועליתם כולכם בימי עזרא וכוי, הרי שקרא לעלי׳ מרובה בלשון חומה אף שהיי הכל ברשות והיו יכוליו לעשות הכל. אמנס גם שם פיי המהרש"ח דעל ידי שעלו חושים מעע ביו לריכים חומה למשמר מהאויבים. ואלו היו עולים כרבה לא היו לריכים לחומה. ועי׳ בבא בתרא דף ח׳ דפליגי ר"י ור"ל בפסוק אני חומה, דר"י אמר חומה זו תורה, ור"ל אמר הומה זו כנסת ישראל, ופירש"י ז"ל כולם שוין לענין הומה וגודרים עלמם מלהעמע בעכו"ם, הרי דר"ל שדרש ביומח לשון חומה על עליי מרובה דרש כאן לשון חומה על הגדר שאינם נעמעים בין העכו"ס. ורש"י ז"ל פי׳ בשה"ש עה"כ אם חומה כיא, אם תחזק באמונתה וביראתה להיות כנגדם כחומת נחושת שלא יכנסו לתוכה, ר"ל שלא תתחתן בם וכם לא יבואו בה ולא תחפתה להם. כרי שקרא לשוו חומה על חוזק האמונה ולא להתפתוח לאוה"ע, וכן פיי אח"כ בפסוק אני חומה חזקה באהבת דודי. ונראה מזה שכל ענין התחזקות קרוי בלשון חומה.

ובמדרש רבה דרש הרבה דרשות עה"כ אם חומה היא שאמר הקב"ה לאברהם אם מעמיד דברים כחומה. גם דרש אם עושים מעשים טובים כחומה,

ועוד הרבה דרשות. ושם בפרשה ח' אות י' הביא שר"ל כד הוי חמי להון מלמחין בשוקא הוי אמר להון בדרו גרמיכון, א"ל בעלייחכם לא נעשיתם חומה וכאן באתם לעשות חומה, ופי' במחנת כהונה כשהי' רואה אותם בני בבל נאספים ומחוברים בכנופיא אמר להם פזרו עלמיכם, בעלייחכם לא נעשיתם חומה וכאן באתם לעשות חומה כדמייחי לעיל עיי"ש, כי לעיל מזה איתא שם הך דרשה דדרש ר"ל ביומא דף ע' אלו עליתם כולכם בחומה. ומדקרא לאותה כנופיא שראה בימיו

נעשות חומה כדמייתי נעיד עיי"ש, כי נעיד מזה חיתח

שם הך דרשה דדרש ר"ל ביומא דף ע" אלו עליתם

כולכם בחומה. ומדקרא לאוחה כנופיא שראה בימיו

בשוק בבבל שהוא חומה והחרעם על שלא עשו כן

בעלייתם בימי עזרא מבואר שכל כנופיא גדולה אף אם

אינו רוב ישראל ואף ברשות נקרא חומה, כי בודאי

לא היתה אסיפת מרידה ח"יו, שזה בלאו הכי אסור

משבועה שלא ימרדו באומות, וגם בימי עזרא הי" הכל

ברשות בלא מרידה. גם אינו נראה שהיו מחאספים

רוב ישראל שמכל העולם בפעם אחת באיזה שוק בבבל,

שלאחר בית שני נתפזרו ישראל בארבע כנפות העולם,

אלא שהי" שם באותו השוק כנופיא גדולה. ונראה מזה

נקראת חומה, כאשר הבאתי לעיל מפירש"י ז"ל, וכן

מראין הרבה דרשות שבדברי חז"ל.

### \*

וביפה קול ממהר"ש יפה בעל יפה חואר על שיר השירים בפסוק השבעחי אחכם וגו׳ שחשב שם במדרש הג׳ שבועות הביא פירש"י שפי׳ על שלא יעלו בחומה יחד ביד חזקה, וכתב וז"ל: וק׳ דאין מרד גדול מזה, ואחר דמשביע שלא ימרדו במלכיות מרד גדול מזה, ואחר דמשביע שלא ימרדו במלכיות הא למה לי, וי"ל דסד"א דוקא בעודן חחת רשותן הוא שלא ימרדו בהן אבל כשיכולין ללאת מתחת רשותן ילאו, להכי קאמר שלא יעלו חומה עד שיגאלו על ידי משיח. ולי אפשר דהכא אפילו ברשות המלכיות החתבן ולהיות כחומה לעלות יחד לא"י עד שיקבלנו להתקבן ולהיות כחומה לעלות יחד לא"י עד שיקבלנו הי" משיח. וראי׳ לדברי מהא דאמר לקמן בפ׳ אם חומה היא, אם עלו ישראל חומה מן הגולה, והחם לא מיירי ביד רמה, עכ"ל, הנה מבואר דעתו שאף ברשות מיירי ביד רמה, עכ"ל, הנה מבואר דעתו שאף ברשות

המלכות חלה השבועה, אלא שאינו מבורר אם הוא

דייקא כשכל ישראל, ר"ל רובו, רולין לעלות, דזה ודאי

דרובו הוי ככולו, דאי אפשר שלא יחסרו איזה אנשים מועטים, וכבר כחב הטו"ז בה' ראש השנה דכל הוי רובו, או אפשר אם הוא כנופיא גדולה אף שאינו רוב ישראל ג"כ הוא בכלל זה.

#### 3

והרמב"ן במחמר הגחולה סוף שער הרחשון כתב וזלב"ה: וכנה אחר הגאולה הואת שנעשתה ברשיון כורש אתה יודע ממגילת אסתר הפזור הגדול והפירוד העלום אשר היי לעמנו בכל מדינות המלך אחשורוש מהודו ועד כוש, ואחרי כן לא עלו לארץ רק מעטים עלו עם עזרא מבבל וכו׳, ויתכן אללי כי רשיון כורש לא כיי אלא למלכות יכודה, ואם תאמר שהיי רשיונו על הכל כחשר חמר בכל מלכוחו. לח רצו שאר השבטים לעלות שלא אבו לדחוק את הקד. שידוע היי אללם כי פקידת שבעים שנה לבבל נאמר ולא עליהם, עכלה"ק. והרי לך מבואר להדיא שאף שהיי אז ברשות המלכות והיתה פקידה מן השמים לעלות לארץ ישראל ולבנות בית המהדש, והי׳ אחר זמן הקן המבואר בקרא שבעים שנה, וגם התנבאו הנביאים שהיא פקידה לעלות כמבואר בקרא, אעפי"כ פחדו בכל המדינות לעלות מחשם דחיקת הקד, יען שלא עליהם נאמרה הפקידה כ"א על בבל, ומה שאמר שלא אבו לדחוק את כקן, אף שזו שבועה אחרת לבד השבועה של העליי לח"יו בחומה, מכל מהום כיון שעל כל אלו כשבועות כזכיר ככתוב בלשין אחד אם תעירו ואם תעוררו את האהבה עד שתחפן, שפיי חז"ל שזה קאי על עת הקץ, אלא שהולרך על שלש ענינים אלו שלש שבועות, שכל אחד מהם הוא ענין אחר שלא היינו למדין אחד מחברו, אבל אחר שגילה לנו הכתוב ג׳ שבועות על כל אלו הענינים שוב ידעינן שהכל הוא מטעם אחד שלא לדחוה את הקד, שכל אלו הג' מהראות

ולכאורה קשה ע"ז מגמרא יומא דף ט" שדרש ר"ל שאם היו עולים כולם בימי עזרא היחה השכינה שורה בבית המקדש. ובמדרש איתא יותר שלא הי' חרב בית המקדש. נמלא שהי' חטא בדבר, ואין זה מתאים לכאורה לדברי הרמב"ן ז"ל. אבל לא קשה מידי, ראשית

המה בלשון אחד.

לב

לעלות.

כלא מבואר בגמרא אח"כ דפליג בזה ר"י על ר"ל ולא ס"ל כך דרשת. אלא אף אם היו כולם עולים לא ביתה השכינה שורה כמו שדרש מקרא דיפת אלהים ליפת וגו'. והפנ"י כתב דיש ללמד זכות על אותו שלא עלו עם עזרא כיון שעדיין לא הגיע הזמן והא דאמר ר"ל בפ"ק דיומא א"ל קא סנינא לכן שלא עליתם כולכם בימי עזרא לאו מימרא פסוקה הוא ואגדות חלוקות כן עיי"ש. וחידוש שלא כביא ששם בגמרא במהומו פליג ר"י על האי אגדה דר"ל. ואפשר שכלל זה בלשון אגדות חלוקות כי ראה גם שאר פלוגתות במדרשות ועכ"פ אין קושיא מהך מימרא דר"ל. ועל הרמב"ן בלאו הכי לא קשה ממימרא דר"ל כי הרמב"ן כתב דבריו על שארי המדינות שלא היתה הפקידה אלא על בבל, ור"ל מיירי מבבל שאמר סנינא לכן כי גם מבבל לא עלו רה מעוטא דמעוטא. ויותר נראב שנם מר"ל לא קשה מידי דלא אמר ר"ל שחטאו בזה שלא עלו כולם אלא שנרם כחעא שלא זכן לעלות כולם כמו שאמרו בגמרא ראויים ביו בימי עזרא ליעשות לכם נם כבימי יהושע אלא שגרם החטא, וע"ז אמר סנינא לכו שגרם החטא שלא ניתן להם רשות מן השמים לעלות כולם. ובגמרא ערכין דף ל"ב ע"ב דמשה לא בעה רחמי לבעל ילרה דע"ו דלה כוי ליב זכוחה דהרד ישראל אף שעשה כל עלדהי ליכנס לא"י אלא שהיחה גזירה מז השמים שלא יכנם לארץ, מכל מקום לא הוי לים זכותא דא"י, ואם כן כל שכן בזה דאף שגרם החטא שלא היה מן השמים שיעלו כולם, מ"מ לא היה להם אותו הזכות שיביי שם השראת השכינה, וא"כ אין מזה סחירה להרמב"ן והפנ"י שאמרו שלא הגיע הזמן

וכן מסתבר נמי, דקשה לומר שרוב ישראל שבבבל לא שמעו בקול עזרא, ובודאי אלו כיי אומר להם שמחוייבים לעלות, ושבעלייתם חלוי השרחת השכינה שבבית המקדש, ודאי לא היו ממרים את פיו. ואמרו חכז"ל בהידושיו דף ס"ע לא עלה עזרא מבבל עד שעשאה כסולת נהיה ועלה. אלמא דהשגיח עליהן. וחוץ לזה היתה שלשלח של חורה וקדושה בכבל בכל משך זמן הבית, וכלל הזקן אשר בכל הכלכות אנו סומכין עליו דהלכה כב"ה, גם הוא היי דר בבבל כמבואר בגמרא פסחים דף ס"ו ע"א, אדם אחד יש

שעלה מבבל והלל הבבלי שמו, שעלה אז לרגל לעשות פסח. וכשנחמנה לנשיא הוכרח לבוא לירושלים. אבל עד שנחמנה לנשיח היי כל ימיו בבבל. והמהרש"ח שם פיי דברי כלל שאמר מי גרם לכם שבקב"ה נחו בלב כלל לבוא מבבל לירושלים בפסח זה שחל י"ד שלו בשבת. ומבואר בזה שאר אז על אותו הפסח עלה כלל מבבל לירושלים וכן מורה לשון הש"ם אדם אחד יש שעלה מבבל ומשמע שעלה אז מבבל וכן בקוראם אותו שמה הלל הבבלי שמו מוכיח שהיי מבבל, וממה שאמרו ביומא די ל"ה שבא לביהמ"ד של שמעני ואבטליון ללמוד חורב אין ראיי שביי דר שם כי כו בי' דרכם ליסע ממדינה למדינה ללמוד חורה כמ"ם בטירובין ד' נ"ד ע"ב מאי דכחיב רוכבי אחונות לחורות אלו תלמידי חכמים שמהלכין מעיר לעיר וממדינה למדינה ללמוד חורה, לחורות שעושין חוחה כלהרים וכו'. ובתום' הידושין ד' כ"ע ע"ב ד"ה כא דבני בבל כיו כולכין וגורסין משניות כתנאים בא"י חוץ למקומס, ובסוף דברי כתוס׳ שם שלפעמים גם בני ח"י כיו יולחים חוץ למקומם לבכל ללמוד תורב יעייש, ואמרו ז"ל בני גולב למהום תורב. אלא שבספרי סו"פ ברכה עה"כ ומשה בן מאה ועשרים שנה איתא הלל הזקן עלה מבבל בן ארבעים שנה ושימש חכמים ארבעים שנה ופרגם את ישראל מ' שנה. ובזה מבואר לכאורה שעוד בהיותו בן ארבעים שנה עלה מבבל דלא כדמשמע מדברי הש"ם שעלה אז מבבל בעת שנתמנה אח"כ לנשיא ופירנם את ישראל, ואולי אין הפי׳ בספרי שעלה מבבל לא״י לקבוע דירתו שם אלא ללמוד תורב מפי חכמי א"י שזב נהרא שימוש ת"ח כמ"ש אח"כ בספרי ושימש חכמים מ׳ שנים והתחיל זה בהיותו בן ארבעים ויום א׳ בשנה חשיב כשנה לעניו זה כמבוחר בגמ' חגיגה ד' כ' ע"ב דריב"ח כוי רגיל דחזיל חלחה ירחי באורחא וחד יומא בבי רב וכו' דרש ר"י ואותי יום יום ידרושין לומר לך כל בעוסק בתורה יום אי בשנה מעלה עליו הכי כאילו עסק כל השנה כולה, ויוכל להיות שבקביעות הו׳ דר בבבל אלא שאחר שהגיע למ' שנה התחיל לשמש ח״ח משך כל המ' שנים עד שנחמנה לנשים ונסע בחוחן המ' שנים ששימש ח"ח לכמה מדינות כמ"ש בגמ' הנ"ל שהולכין מטיר לעיר

וממדינה למדינה ולאו מכל אדם זוכה אדם ללמוד

תורה. ובספרי אינו מוזכר כלל שעלה אז מבבל לא"י אלא סחס שעלה מבבל ויוכל להיות שהיי זה לכחה מדינות לבהש תורה כנ"ל ועכ"פ מדברי הש"ם חשמע כמו שכתבתי.

ובירושלמי פ"ו דפסחים בהלי הי בטובדה דחחח

דחי שבת ששחלו את כלל ולא כודו לו בחחלה כתב שם הלשון כבר המרנו הם יש תוחלת מבבליג ופי׳ הפ״מ לפי שבאותו הדור לא היו סומכין כ״כ על הבבליים. עוד שם בירושלמי על ג׳ דברים עלה כלל מבבל ומבוחר בזכ שחד בשביל חלו כג׳ שחלות עלה מבבל וא' מהג' שאלות היא בחו"כ פ' תזרוע סוף פ' ע' יכול אם אמר כהן על עמא עהור יהא טהור ח"ל טהור וטהרו הכהן, וסיים שם בחו"כ על הדבר הזה עלה הלל מבבל ופיי הרחב"ד שם שני פירושים הח' שהוח הי' מסופה במדרש הפסוה כזה ועלה מבבל לח"י ללמוד מפי שמעי' ואבעליון וי"מ לבני א"י נסתפה הדבר ושלחו לבבל בשביל כלל ועלכ ולמד יעיי"ש. ונרחה שבחלו השני פירושים נהלקו הפ"מ וקרבן העדה מפרשי הירושלמי שבהה"ע פיי שעלה מבבל לשחול שחלות חלו מפי שמעיי ואבטליון ובפ"מ פי׳ שהי׳ זה בידו מבבל ועלה לא"י לדרוש להס. ועכ"פ לכל הפירושים אד בשביל אלו סג׳ שאלות עלה מבבל וזולת זה למד תורתו בבבל ובפ"מ בתחלת הפרק כתב גם על שמעי' ואבעליוו שמקודם היו יושבין בירושלים ואח״כ הלכו לבבל וקבל הלל מהם ואינו מביא המקור מהיכו לחת ששמעיי ואבטליון הלכו אח"כ לבבל כי מהלשון שבירושלמי שאמר שהיו יובבין אלליכם אינו מוכרח כ"כ יע"ש ודוק. ועכ"פ על הלל נראה ברור מכל הנ"ל שלמד רוב תורתו בבבל

ובגמרא הידושיו דף ע"ח ע"ח בימי רבי בהשו לעשות בבל עיסה לארץ ישראל. אמר להו הולים אתם משימין לי בין עיני. ופירש"י ז"ל משום דרבי ממשפחת בבל היי מבני בניו של הלל שעלה וקבל נשיאותו מב"ב. מבואר בלשון זה שעלה לא"י בעת שקבל נשיחותו ובניי וב"ב היו משפחת בבל. ובחום׳ פסחים ד' ג' ע"ב ד"ה מאלי נחקשה בריב"ב למה לא

עלה לרגל, וא' מן התירולים הוא דוליבין חו"ל הוא. אלמא דמה שהיי דר בחו"ל לאו קושיא היא כלל. אלא מה שלא עלה לרגל. ובזה י"ל כמ"ש הרמב"ן שלא היי הפחידה אלא על בבל ולא על שאר המדינות. אבל כלל כבבלי ובניו וכן שאר חנאים וקדושים שהיו דרים בבבל השה לכחורה. ול"ל כמ"ש הפנ"י שלח היו לריכים לעלות כולם שלח הגיע הזמן. ומ"ש הרמב"ן שלא ביתב הפקידה על מדינות אחרות, אפשר שהכוונה שעל מדינות אחרות לא היתה פקידה כלל, אבל על בבל היתה פקידה שיעלו חלק מהם. אבל לא שיעלו כולם כחומה, כי גרם החטא של ע"ז שבזמו בית כראשון ולא כיי אז תיהון כראוי שתביי גאולה בשלימות אלא פהידה גרידא.

משה

#### 33

אבל קשה בזמן הבית שהיי מלכות של תורה בארץ ישראל, ובפרט בימי עזרא, האיך היי מותר לדור בחו"ל חחת ממשלת עובדי ע"ז, שזה ודחי הוי כעובד ע"ג אף לפי הפי׳ שהבאתי, ול"ל דהגם שכתבתי לעיל המסתימת הלשון שבברייתה שכתב הדר בחו"ל אינו נראה דמיירי ביולא מא"י כיון שלא הזכיר מאומה. אבל אח"ב ראיתי במהור מימרא זו שביא בתוספתא דע"ז פ"נ שכתב בלשון זה: "כל המניח ארץ ישראל בשעת שלום ויולא, כאילו עובד עכו"ם". והרי שכתב בפירוש דמיירי ביולה, וכשהות בשעת שלום, וכן הות בתו"כ מימרא זו וכתב להדוא היולא מא"י. וכן בשיטה מקובלת שם כשהעתיק לשון הגמרא כתב היולא מא"י. א"כ ברור דמיירי רק ביולא מא"י. ומה שאמרו בגמרא סתם הדר בחו"ל, אפשר שהוא ע"ד שכתבו התום׳ בקידושיו דף כ"ע ע"ב גבי כא לן וכא לכו, שאמר הלכה לבני בבל, אף שלבני א"י הי׳ לריך לומר בהיפר. מ"מ אמר כן לבני בבל, יען שאצלם כך הוא ולכן סתם הדברים כך. ומלינו כמה פעמים בש"ם ענינים כחלו, וע"כ אפשר שנחמרה מימרא זו לבני א"י ואצלם לא היי אפשרות לדור בחו"ל כ"א ע"י שיצא מא"י, ולכן סתם הדברים. ובזה יש ליישב מה שהרבה תנחים וקדושים עד אין שיעור כיו דרים בבבל ושאר מדינות בהו"ל אף בזמו הבית. ומה שמובא באיזה ספרים

שעזרא הסופר הקפיד על כמה מקומות על שלא עלו לחרץ ישראל וגם שהזיקה להם הקפדתו, אפשר שכאלו במהומות ביי לו טעם מיוחד שיעלו לח"י ורצה שיעלו עמו, וקרא אותם ולא שמעו בקולו, ולכן כקפיד עליהם, אבל רוב המקומות והמדינות. גם על הנשארים בבבל לא כיי שום כקפדם, כיכן כיתה הכשגחה מו השמים, כחשר יתבחר עוד להלן, ועכ״פ מבוחר בדברי ברמב"ן שבשבועה היימת אם עולין בכנופיא אף

ויותר מזה מבוחר בדברי הרמב"ן פ' כי תבוח בסוף פ׳ בתוכחה, וזלה״ה: ודע כי התוכחה במחרה וכו׳ ושאר כל התוכחות הם כולם עד כלותו אותר מעל

באדמה אשר אתה בא שמה לרשתה. אבל אחרי הגלות לא יהלל אותו רה לעבוד שם אלהים אחרים עד ואבו וכו׳ ואלה התוכחות בהיותם בארץ. כי כן יאמר אחריו ונסחתם מעל האדמה שהוא הגלות וכוי. אבל אחרי היותינו בגלות בארלות אויבינו לא נתקללו מעשה ידינו וכו׳ כי ישיבתינו בגלות הוא ההבטחה שאמר לנו ואף גם זאת בביותם בארץ אויביכם לא מאסתים ולא געלתים לכלותם להפר בריתי אתם כי אני כ׳ אלקיכם. עכ"ל הקי. — ומבוחר מזה שהבעחתו של השי"ח שלא יכי׳ ח"ו כלי׳ כיא רק בכיותינו בארן אויבינו לא בא"י. א"כ ביא גזירה נוראה מאתו יח"ש להיות בגולה לא בא"י, והלא בכל דור ודור עומדים עלינו לכלותינו והקב"ה מלילנו מידם, ואם ח"ו בעלה הבטחתו יח"ש בהללה זו, אין לך סכנה עלומה ונוראה יותר מזו, וא״כ א״א לומר שמותר לעלות ברשות. כי אף בעליי ברשות המלכות עכ״פ לא נתקיימה הגזירה לביות בארץ אויביבם. וזה ודאי נראה ברור שאם רוב ישראל הם בארצות אויביהם וסובלים גזירת הגלות, שאז היימת הבטחתו יח״ש לשמור מכלי׳ אף את בני ח״י, וחין כוונת ברמב״ן חלח חם רוב ישרחל עולין בחומה נגד רלונו ית"ש שגזר הגלות, נמלא לפי"ז שישיבת רוב ישראל בגולה כגזירת הבורא יח"ש היא המצלת גם תושבי א"י.

120

ועיין חוכ"ח כקי פרשת בחקותי עכ"כ וכתודו חת עונס וגו' והבחתי חותם בחרץ חויביהם שכי וז"ל: פי׳ גם זה יחמרו בכלל הוידוי. והנה ממה שמלריכם ה' להתודות עליו אתה יודע שהם היו מרשיעים בפרט זה ורשע הוא כי יאמר למה הי יוליאם מארלם ויגלם ביו באומות אם לפרעוו עונם ייסרם חוך הרצותם ולה יגלם בין האומות כי הדרבה זה יסובב הפך חיקון המבוקש, שאם המבוקש הוא להיטיב מעשיהם, הנה כשיזרה אותם בארצות יגמרו לעשות רע ויתערבו בגוים וילמדו מעשיהם. וזה יחזק מחשבת הרי, לזה כשחמר הי והתודו, זכר שיחמרו ג"כ בוידוי כי לדיק ב׳ וכו׳ בהביחם בחרץ חויביהם וכו׳. עכ"ל יעיי"ם שהאריך עוד בהסבר הדברים. עוד כתב אח"כ בפסוק ואף גם זאת בהיותם וגו' וז"ל: כי כ' נותן טעם להקפדת כל חכם לב למה יגלה ישראל מארלו ולא שם לו שם בארז עלמה משפט תט אשורם מני אורח עוד הוסיף לומר אף גם טעם זה והוא באמלעות הבאתם בארץ אויביהם וכו׳ לא מאסתים לכלותם ע"ד או' ז"ל כי ה' השליך חמתו על עלים ואבנים למלע עם בנ"יו וכו', גם יסובב רחמיו ותכבש מדת הדין בראות עם עליון בני מלכים שפלים ביד אויביכם וזכ יסובב שפלם שלא תכלכ אותם חדת כדיו. וכוח חומרו וחף גם זחת סיבה להבחתם בחרץ אויביהם, שבהיותם בארץ אויביהם לא מאסתים וגו׳ לכלותם, וללד זה בחרתי בעונש כזה. עכ"ל הקי, והן המה דברי הרמב"ן ז"ל כי בהיותם בארץ אויביהם בזה נחמעט הקטרוג ואין מדת הדין מכלה אותם ועמקו מחשבותיו יח"ם גם בזכ.

אלא שלריך להבין לכאורה אלו השני מאמרים שהבאתי

מדברי כאוכ"ח כקי שבמאמר כראשון כתב שברשע בוא שאומר למב כם בארלות אויביכם ולעתיד יתוודו ע"ז, ובמחמר השני כתב כי הקפדת כל חכם לב בזה. ובאמת אינו מובן למה יהי׳ נקרא רשע על שאלה זו שלריכה לכאורה עעם והסבר. אמנם מיבו הדבר כי בודאי כל חכמי לב מלטערים בזה על שלריכים לאותו דבר לביות בארצות אויביכם וזכ נקרא בקפדת חכם לב, אבל מאמינים בהשי"ת ובתורתו הקדושה וכיון פרעה דופק על פחחן של משה ואהרן, א"ל הא שועה

בלילה אנו יולאין, אמר להם הא מתו כל מלרים. אמרו

לו מבהש אתה לכלות את המכה בזו ממד אמור ברי אתם ברשותכם כרי אתם עבדיו של בקב"ה. בתחיל

פרעה לווח לשעבר הייחם עבדי, אבל עכשיו הרי אחם

בני חורין, הרי אתם ברשותכם וכו' וברכתם גם אותי. התפללו עלי כדי שתכלה ממני הפורעניות. ותחזה

מלרים על כעם שהיו מבהילין ועורדין אותן לנאת. ע"כ. א"כ כרי ברור שלא היי אז אלל פרעה שום

כפי׳ או יד חזקה ממנו על ישראל. אלא לווח הרי אתם ברשותכם ונכנעו בהשתחוי והכנעה מרובה לפני משה ותהרו. וע"כ שמה שתמרו שהיו מבהיליו ועורדיו

אותן לנאת אין זה אלא בהלה של תחנונים עלומים

ורוב דברים. ובמכילתה פרשת בשלח היתה כשחמרו

האוקטורין ששלח עמם פרעה ביום הרביעי הגיע

פרוזימים שלכם לחזור למלרים. שנחמר דרך שלשת

ימים. אמרו להם ישראל כשילאנו ברשות פרעה ילאנו,

שרואים מהכתובים ומדברי חכו"ל (כמו שאביא להלן טוד ראיות ברורות כשמש) שזה הוא רלונו יח"ש, שוב אינם מכרכרים אחרי מדותיו ית"ש, וק"ו שאינם אומרים דבר שלא כרלונו יח"ש, אבל רשע הוא האומר נגד זה דברים אשר לא כדת ומעיח דברים כלפי מעלה. וכנה רוה"ק הופיעה בבית מדרשו של האוה"ח הקי. כי מכשיו הרשעים מתעטפים בדברים כחלו.

725

והבה באבני מר יו"ד סיי תנ"ו דחה בשתי ידים את דברי השואל שהביא מספר אהבת יונתן דאפילו ברשות כל כעמים חלה השבועה שלא לעלות לא"י יחד. וכל ראייתו אינו אלא מלשון רש"י ז"ל שכחב ביד חזקה, ואם כוא ברשות אין זכ ביד חזקב, וע"כ כתב שא"א לזון מפירש"י ז"ל. ואני חמה האיך בנה ע"ז יסוד גדול כ״כ על כלשון שאם כוא ברשות א״א לומר בלשוו

וצריך לומר ש"כ דבכל מה שהחדם מפליר ומחחזק הן אם על ידי תחנונים מרובים והן על ידי פעולות החרות, שיש בכן כתחוקות נקרא יד חוקכ. ובפרשת ואתחנו פסוה ל"ד או הנסה וגו' להחת לו גוי מקרב גוי במסות באותות ובמופתים ובמלחמה וביד חזקה, גם שם א״א לפרש ביד חזקה על איזו כפיי של מלחמה שהרי כבר כתב שם ובמלחמה, גם חשב כל כנעשה במסוח באוחות ובמופחים. ובראב"ע פיי שם ביד חזקה שילאו ישראל ביד רמה. ונראה הכוונה בזכ על התחזקות יתירם שביי לכם, וכמו שפיי התרגום בפרשת בשלח ביד רמה — בריש גלי, וכבר נתבחר גם על לשון חומה שמתפרש על כמה חופנים שרש"י ז"ל בשכ"ש עכ"כ אני חומה מפרשו על התחזקות ביראה ואהבה להשי"ת כי כל ענין של התחזקות מדמה לחומה שיש לו כח חזק, וחכז"ל אמרו אם עליתם כחומה דהאי על עליי מרובה כי אם העליי מרובה יותר יש בזכ ענין של כתחזקות ודומה לחומה, אף אם כוא

שנאמר ממחרת בפסח ילאן בנ"י ביד רמה ולא אמר שכפה אותם לנאת אלא שהיי ברשות, ואעפי"כ הראו יד חזקה לדחות עי"ז דברי הגאון ז"ל באהבת יונחן, ראשית הנה מקרא מלא בסוף פי שמות כי ביד חזהה ככתוב ביד חזקכ. ישלחם וביד חזקה יגרשם מארלו, ופירש"י ז"ל ביד חזקה ישלחם מפני ידי החזקה שתחזק עליו וביד חזקה יגרשם על כרחם של ישראל, וכה"א ותחזק מלרים על כעם למכר לשלחם, ופיי שם המזרחי והג"ה דמשום ככי פירש"י רישת דקרת ביד חזקה ישלחם על ידו כחזקה של הקב"ה ולא על של פרעה כי ידו החזקה של פרעה הוא בסיפא דקרא דקאמר ביד חזקה יגרשם. וברי שקרא בכתוב מה ששלח אז פרעה את ישראל ממצרים שהיה ביד חזקה של פרעה אף כי ודאי פרעה לא עשה שום מלחמה או איזו כפיה נגד ישראל. שברי אדרבא הרא אותם ובתחנן לפניבם בהכנעה מרובה שימהרו לנאח. ובמדרש תנחומא על הכתוב ויקרא למשה ולאהרן וגו' קומו לאו למה בא הוא ועבדיו, שבשעה שא"ל פרעה אל תוסיף עוד ראות פני א"ל משה כן דברת לא אוסיף עוד ראות פניך ולא נצא מכאן עד שירדו כל עבדיך אלה אלי וכשתחוו לי לאמור לא אתה וכל העם וגרי. וחלק משם כבוד למלכות שלא אמר לו אתם וכל עבדיך. וכעין ברשות. וכו כוא כלשון של יד חזקכ דקאי גם על זה הוא בגמרא זבחים ק"ב ומביאו ברש"י ז"ל פרשת בתחזקות של עליי מרובה ודמי לחומה. בא במקומו, ובמדרש ילקוט עכ"כ קומו לאו מלמד שכיי

1

ובזה מתפרש היטב לשון רש"י ז"ל שכתב יחד ביד חזקה. דאם נימא דכוונתו ביד חזקה על ידי מלחמה שלא ברשות ושהבין כן מלשון חכז"ל שלא יעלו בחומה דהאי על שלא ברשות שזה נהרא בחומה. מנא לים לכוסיף עוד לומר יחד, דכיון שהכוונה בש"ם בלשון בחומה דהאי רה אם הוא שלא ברשות אייכ זהו טעם האיסור בשביל שהוא שלא ברשות ואז אין נפהא מינה אם הוא יחד או לא. ומנא ליה להוסיף עוד חנאי של יחד כיון שלפי פיי זה אין לו שום מקור בש"ם. וע"כ נראה ברור כוונת דברי רש"י ז"ל שתפס לשוו ראשון מה שאמר יחד שהאיסור הוא בעליי מרובה יחד, ומה שאמר אח"כ ביד חזקה הוא לפרש המאמר דלמה נקרא העליי מרובה יחד בלשון בחומה, בשביל דכשהעליי היא ביחד יש להם שמה יד חזקה, כלומר התחזקות יתירה כנ"ל, ולכן נקרא בחומה. וכן הוא ביפה הול שהעתחתי לעיל לשונו שהביא קודם לשון רש"ו ז"ל יחד ביד חזקה, ושוב פיי אח"כ דמיירי ברשות. ומייתי ראיי מגמרא יומא ולא מסתבר שיחלום בפי׳ על רש"י ז"ל ונרחה שסובר שגם ברש"י ז"ל חפשר לפרש כן דמיירי ברשות, גם מפרש אח"כ ביפה קול מה שאמר במדרש רבה אחר שהביא השבועה שלא יעלו חומה מן הגולה, אם כן למה מלך המשיח בא לקבץ גליותיהן של ישראל, ופיי בזה אם יעלו חומה מן הגולה למה ילטרך מלך המשיח לבוא לקבץ נדחי ישראל, ומכיון דקיי"ל דמלך המשיח יקבן נדחינו מכמה הראי, א"כ אין בידינו להחקבן מעלמנו יחד. עכ"ל. ומבואר מדבריו הקדושים שהקיבוץ יחד לעלוח כוא נגד כמה קראי שהמלך המשיח יקבן את ישראל.

ובאור החיים הקי פי בחקותי עה"ל ואתכם אזרה

בגוים וגו' כתב וז"ל: שהשביע ה' את ישראל וכו' שלא יעלו בחומה פי' ביד חזקה וכו', והוא מאמר ואתכם אזרה בגוים וכו' ואומרו והריקותי אחריכם מרב יתבאר, ע"ד שאמרו שאם אין מקיימין השבועה אני מתיר את בשרכם והוא אומרו והריקותי אחריכם חרב, שתהי' חרב מרועה לפניכם אם לא תקיימו גזירת זירוי בגוים כנזכר יהי' בשרכם וגו'. ואומרו עוד והיתה ארלכם וגו' חרבה הוא נחינת עעם על הדבר למה

יחפון כי בזירוי בגוים, כדי שחכיי ארן שממה וערים חריבות כדי שאז תרוב הארץ, לזה וריך שתהיו אתם בארץ אויביכם וכוא אומרו ואתם בארץ וגוי. עכ"ל יעיוש. הנה התחיל לומר הפיי של בחומה שהוא ביד חזהה ולבסוף סיים טעם הדבר שלריכים להיות בחרץ אויביכם שתביי כארן שממה ולפי עעם זה ברור שאף ברשות אסור לעלות ביחד. כי הגזירה היחה שיהיו בארץ אויביהם ולא בא"י, ואעפי"כ כחב לשונו של רש"י ז"ל ביד חזקה, שמע מינה שדעתו ז"ל שחין הוכחה כלל מלשון זה דמיירי דוקא שלא ברשות. וכבר העתקתי לעיל לשון הרמב"ן ז"ל בב' מקומות שדעתו ברור כן שאסור אף ברשות. וכמ״ש באהבת יונחן וביפה הול ובאוה"ח הקי ועוד כמה גדולים וקדושים. כאשר יתבאר עוד להלו בראיות ברורות. ומ"ש הרמב"ן בספר המלות שיחידים מקיימין מלות ישוב ארץ ישראל בישיבתם שם אף בזמן הגלות זה יתבאר אי"ה במאמר כשני בענין מלות ישוב א"ינ

יוו

ובגמרא פסחים דף פ"ז אר"א מאי דכתיב לדקת

פרזונו בישראל, לדקה עשה הקב"ה בישראל שפזרן לבין האומות. ובע"ז דף י' על הא דכחיב כי כארבע רוחות השמים פרשתי אחכם כשם שאי אפשר לעולם בלא רוחות כך אי אפשר לעולם בלא ישראל, ופי׳ שם המהרש״ה שעל ידי שפיזר הוחם בד׳ רוחות בעולם בתפרסם בכל בעולם אמונתו ותורתו ובוא קיום של עולם וכן נראה מלשון רש"י ז"ל תענית דף ג' ע"ב על כא דאמר אי אפשר לעולם בלא ישראל שאין העולם מחקיים אלא בשביל ישראל והכי אמר קרא כי כד' רוחות כשמים פרשתי אתכם לרותות העולם כדי שיתקיים שנאמר אם לא בריתי יומם ולילה חקות שמים וארץ לא שמתי. ומבואר בזה שרלון הבורא בהוב"ש הוא לעובת ישראל ולעובת העולם שבזמו כגולה יהיו ישראל מפוזרין בכל ד' רוחות העולם ולא יעלו כולם לא"י. ובתנדב"א סא"ר פ"י שמדבר שם ממה שפיזר הקב"ה את ישראל כתב ע"ז המשל בעה"ב הוא יודע באיזה מקום יפקיד את כליו, וכשיבוא בעה"ב לביתו יביא כליו עמו לתוך הבית. ומבואר בזה שאך הקב"ה שהוא הבעה"ב יודע לסדר

באיזה מקומות יפזר את ישראל כמש״ה מה' מלעדי גבר כוננו וכשיהי זמן הגאולה לבוא אל ביתו והיכלו, אז יקבלם השי״ת הוא ולא אחר. ובמדרש רבה פרשת לך עה״כ ויאמר לאברם ידוע חדע כי גר יהיה זרעך וגו' דרש ידוע שאני מפזרן, חדע שאני מכנסן, ידוע שאני ממשכנן, חדע שאני מורקן, ידוע שאני משעבדן, חדע שאני גואלן, ע״כ. הנה אמר הכחוב ידוע חדע שלריך לידע זה שאך הקב״ה הוא המפזר והוא המכנס, ומצלעדו אין רשות להתערב בזה. ועי׳ בנזה״ק שמאריך לפרש דאף שהכתוב מדבר בגאולת מלרים, מכל מקום הראה לנו שגאולת מלרים הוא האולה העתידה שכן יהי׳ הכל כמו במלרים כמו במאמר כימי לאחך מארץ מלרים אראנו ופלאות.

#### 27

וגדולה מזו מלינו במדרש רבה שיר השירים ב׳ עה"כ קול דודי הנה זה בא זה מלך המשיח, בשעה שהוא אומר לישראל בחודש הזה אחם נגאלין, אומרים לו האיך אנו נגאלים והלא כבר ישבע הקב"ה שכות משעבדנו בע' חומות, וכות משיבן שתי תשובות ואומר לכם אחד מכם גולה לברבריא וכו' דומה כמו שגיליחם כולכם. ולא עוד אלא שהמלכות הזאת מכתבת טרוניי מכל העולם מכל אומה ואומה, וכ"א בא ומשעבד בכם וכחילו נשתעבדתם בע' חומות ובהודש כזכ אתם נגאלים, ע"כ, כרי שאף אחר ביאת המשיח טדיין יהין יראים ישראל המאמינים בשבועתו של כהב"כ לכיות גולה בכל ע' חומות שח"ח שתהיי גאולה לעובה ערם שנחקיימה השבועה בדבר הגלות. ואף שחכו"ל במדרש שם גילו לנו החשובה ע"ז, מכל מהום לא סגי עד שיאמר לכם הקב"ה שכן הוא שהגיע קן הגאולה האמיחית, ומעלמנו לא נוכל לידע אם נחקיימה גזירת הגלות בחופן הנ"ל שחושב שם במדרש, זולת הקב"ה שהוא היודע ועד וסוקר הכל בסקירה ממת.

מבואר מכל הלין שעליית כולם לא"י קודם ביאת המשיח, נגד שבועתו של הקב"ה, מעכב את הגאולה. וככה מבואר גם בכתבי האר"י ז"ל בשער המצות פרשת ראה במצות זכירת יציאת מצרים עה"כ למען חזכור את יום לאתך מארץ מצרים וגו' והאריך

שם טובא בטנין זה, ותמלית הדברים שהי׳ חילוק בי גאולת מלרים לשאר הגאולות בבל ומדי וכו׳, שבמלרים מתבררו בגאולתם כל הנשמות כמש״ה וינללו את מלרים לכן לא הי׳ לריך להיות שם עוד, אבל בשאר הגאולות לא נגאלו לגמרי ונשארו נשמות שלא נחבררו לגמרי, ונשארו ישראל תחת יד בבל ומדי ולא עלו בבנין בית שני כנודע, כדי לברר הנשאר שם. גם כתב לחלק בין שרי כנודע, כדי לברר הנשאר שם. גם כתב לחלק בין הר׳ גליות של בבל מדי יון ואדום, ששם הוא גלות מרובה מכלל ישראל כיון שהם השרשים, אבל בשאר ע׳ אומות כיון שגלה שם אחד מישראל נחשב כאלו גלו כולם, כי המה רק פרטים וענפים, ולכן אין כל ישראל לריכין לילך בגלות שם, זולת אותם בני אדם לגלות שם כדי לברר ולהוליא משם נילולותיהם שנפלו שם, שייש.

ונשמע מזה שני ענינים: הא' מה שכחוב במדרש שההכרח להיות בגולה תחת יד כל שבעים אומות, אלא דסגי באחד, אמנם לריכין להיות בכל אותן המקומות שנמלאים שם נילולותיהם השייכים לשורש נשמחם, וזה א"א לאדם לדעת אלא הקב"ה. והוא המסבב הסיבות ומכין מלעדי גבר, אף בלתי ידיעת האדם עלמו. שלרוב אינו יודע למה הוא בא שמה: והב׳ שאף בימי עליית עזרא הי׳ לורך בדבר שישארו בבבל חלק מישראל כדי לחקן הנשאר שמה, ובודאי היי גם דעת עזרא הסופר כן. והנה נתבאר זה לעיל גם לפי פשועו, ולא תקשה הלא הגלות היי מחמת בחשא. דמפני חשאינו גלינו מארלנו ולולא בחשא לא כיי גלות, ואם כן מה היי אז עם כל אלו הנשמות וכניצוצות. כי כבר תי׳ זה באוה״ח הק׳ פ׳ בהר בפסוק כי ימוך אחיד. שכתב שאחד מהטעמים של גזירת כגלות, ולא סגי שייסרס ה׳ בשבט מוסר בארלס ובנחלתם, שהוא כדי לברר הנילולות של קדושה מבין הארצות שבכל העולם, וכתב אח"כ וז"ל הקי: וא"ת א״כ אם לא היו ישראל חוטאים וגולים מי הי׳ מברר כמתבררים עתה בתפוצות ישראל. דע כי אם לא היו ישראל חוטאים היי להם כח לברר נילולות הקדושה במקום שכם מכל המקומות אשר באו שם, משא"כ אחר חטאם דחלם כוחם ולואי שתשיג ידם במקום עלמו אשר שם הנילולות, עכ"ל הקי.

ויותר מזה כתב המהר"ל מפרחג ז"ל בספרו נלח ישראל פי כ״ד, שמאריך שם טובא בדין אלו השבועות שלה לשנות כלל בענין הגלות וסיים לבסוף לפרש מה שאמרו שהשביען בדורו של שמד וז"ל שר"ל אף אם יהיו רולים להמית אותם בעינויים קשים, לא יהיו יולאים ולא יהיו משנים בזה וכן הפיי אצל כל אחד ואחד משבושות כללו ויש לכבין זכ, ישויש באריכות דבריו. ונמלא לפי דבריו שלא די מה שאסור לאח מן הגלות אף ברשות. אלא אף אם יכופו עליהם בכפיי של מיחה ר"ל. גם אז אסור לעבור על השבועות כללו כמו בכפי׳ של שמד ר״ל. ונראה ממרוצת דבריו שסובב בזה גם על השבועה שלא יעלו בחומה. ובעיקר כדבר מ"ם בענין זה משפע חרון של יהרג ואל יעבור. יתבאר אי"ה להלן טעמו ונימוקו.

#### #5

ובמספר בי דמסכח עדיות משנה עי איתא: ובמספר כדורות לפניו וכוח ההד ופי׳ שם כרחב"ד ח"ל: אעפ"י שניתן קץ לגלות ישראל ולשעבוד שלהם בשנים, מכל מקום לענין בעובות ובנחמות באמורות להם במספר הדורות הוא תולה לפי שהוא רואה את הדור זכאי ומתגלגל עמהם עד שמגיע לאותו הדור. וכן היי בשעבוד מלרים. אעפ"י שנגאלו בסוף ד' מאוח שנה לא שבו לשבת בארן עד דורו של יהושע, וכן היי בגלות בבל וכוי, וכן לימות המשיח כשיגחל חותם הקב"ה לא יכנסו מיד לארץ, אבל יוליך אותם למדבר העמים כנבואת יחזקאל כי, עכ״ל, ומבואר בזה שאף אחר הגאולה לא ירצה הקב"ה להכניסם מיד לארץ עד שיכיו הודם במדבר ששם יהי׳ הבירור, והנשחרים יעשו חשובה שלימה כמבואר בנבואת יחזקאל והושע.

ובזה הבנתי סדר הברכות שבברכת שמו"ע המבוחר במס׳ מגילה דף וייז ע"ב שאחר ברכת השיבה שישובו שופטים כברחשונה חומרים ולמלשינים שע"יו בשופטים כלו כזדים, ואח"כ מתרומם קרן כלדיקים.

ושוב נבנית ירושלים. נמלה' בנין ירושלים יהיי אח"ב. ויש לדייק כלא מתחילין בברכת חקע בשופר שכוא היבוץ גליות. ואם לא יכיי עדיין נבנה ירושלים להיכן יתקבלו. ולפי דברי הראב"ד שהקיבון הראשון יהיי למדבר ניחא, וכן אנו אומרים בתפלחינו ושא נם לקבן גליותינו, גם סיום הברכה הוא בסתמא מקבן נדחי עמו ישראל, ולא אמר להיכן. ומה שאומרים באמצע הברכה וקבלנו וכוי לארלנו, ל"ל הכוונה שתכלית הסיבוץ הוא לבוא אח"כ לארלנו, אבל הסיבוץ הראשון לא יכיי לארז ישראל אלא למדבר בעמים. ויש נוסחאות בכמה סידורים שאין לומר כלל חיבת לארצנו בכל כברכה של תקע בשופר, ובליקועי מהרי"ח שאסף וליהט כל הנוסחחות כתב שבסידורי חשכנו ליתח תיבת לארלנו, וכן נראה מדברי העור והאר"י ז"ל שכחבו שיש בברכה זו כי תיבות, וכן נהג אבא מארי זלה"ה שלא אמרו. אבל בתחלת הברכה ובסיום הברכה אינו מוזכר בשום נוסח להיכן יהיי הקיבון. אף שבודאי ההיבוץ למדבר אינו התכלית והוא רק בשביל לזכותינו וללרוף אותנו להיות מוכשרים להתקבץ לארלנו הקדושה, שוה כל חקוחינו בכליון עינים, אלא שבשביל שההיבון הרחשון לא יהיי לא"י אלא למדבר וברכה זו נאמרה על הזמן שקודם החזרת השופטים וכליון המינים שאז לא יהי׳ עדיין הקיבון לא״י, לכן אין מזכירין מזה בתחלה ובסוף שהוא עיקר הברכה, וגם להזכירו באמלע, שהוא בשביל התכלית לבוא לארלנו. גם זכ תלוי בשינוי כנוסחאות ויש עוד חילוקי דעות, ואין להאריך בזה. ועכ"פ זה ודאי שהוא קל וחומר ב"ב של ק"ו שקודם הגאולה אין רלון הבורא ית"ש להכנים כל ישראל לא"י, ויש עוד הרבה ראיות ברורות, אלא שדי במה שכתבתי, ואין להאריד עוד.

והעולה מכל המקובן שבהרבה מקומות מפורש יולח בדברי חכז"ל שהקב"ה אומר שבכל משך ימי כגלות עד ביחת המשיח יהיו ישראל מפחרין בכל ארבע כנפות הארץ. וזה ודאי שלריך שיהיו בארץ ישראל טובדי ה' בטהרה במקום הקודש, ולדעת הרמב"ם ז"ל כוא ככרת בשביל קידוש החודש והמועדים, ולכל כדעות היום התורה והמלות שמה חשוב ויקר יותר עד

אין שיטור, כאשר יתבאר במאמר השני, ולריך להתאמץ בכל אופן ואופן להחזיק את תושבי הארן בגשמיות וברוחניות בכל מה דאפשר, בפרט שכשיו שההכרח להלילם מזרם המינות ר"ל, וכמה יגיעות מועל עלינו עבור החזקת חושבי הארץ כנודע, גם אנכי בעניי טרחתי הרבה בזה. אבל האומרים שכל ישראל מכל מהומות מושבותיהם יסעו לח"י. כל אלו מדברים בפה מלא נגד כל דברי חכז"ל שבכמה מקומות בש"ם ובמדרשים ובכתבי האר"י. והוא באמת הפלא ופלא. האיך ירהבו עוז בנפשם אף קלת שומרי תורה ומלות לדבר דבר נגד דברים המבוחרים כ״כ בפי׳ בהרבה מקומות מדברי חכז"ל שהבאתי. גם יש בזה העברה על השבועה שלא יעלו בחומה. ואינם שמים על לב שהמינים בדו זאת מלבם לתפום ברשתם את כלל ישראל ואינם מאמינים בגזירתו של הקב"ה ובהשגחתו יח"ש. וכדי להטעות את הבריות נתנו לזה שם חיבת הארץ שלה כדת, וכי ירחם. וכנה נתבחר שתי השבועות הכשבועה שלא ימרדו באומות קאי על כל מרידה בין בארץ ישראל בין בחוץ לארץ, והשבועה שלא יעלו בחומה האי על עליי מרובה יחד אף אם הוא ברשות או אפילו מ"י כפוי

75

ומעתה אבוא לבאר כשבועה כשלישים שלא ידהקו את הקן, ולריך להבין פירושו. והנה רש"י ז"ל פיי לשון דוחק שלא ירבו בתחנונים על כך יותר מדאי. ולכאורם אינו מובן כלל מה הוא הגבול של תחנונים יותר מדאי, כלא בכל כתפלות יסדו לנו להחפלל על הגאולה, גם בחפלת שמונה עשרה שתקנו לכל ישראל לומר שלש פעמים בכל יום יש בה הרבה תפלות על הגאולה ועל בנין ירושלים ולמיחת קרן בן דוד, ולדיקים מסרו נפשם בכל עת בתפלות האלי, והאיך אפשר איפוא לידע הגבול שנכנס בגדר איסור השבועה. אמנס הרמב"ם ז"ל באגרת חימו בסופו פי׳ שבועה זו על משיחי שקר שעושים התעוררות לגאולה ערם שהגיע הזמן, וכחב וז"ל: לפי שידע שלמה ברוכ"ק שהאומה הואת באורך זמן גלוחה תפלר להתנועע בלא עחה הראוי ויאבדו בשביל זה ויבואו עליכם לרות והזכיר מלעשות זאת וכשביע

האומה על דרך משל ואמר השבעתי אתכם וגו' ואתם אחינו אהובינו קבלו עליכם שבועתו ואל תעירו את האהכה עד שתחפץ, עכ"ל. וכן הוא בכל המדרשים, מדרש רבה ותנחומא, מכילתא וילקוע ושאר מדרשים שפי שבועות אלו על בני אפרים ובן כוזיבא ואחרים שעשו פעולות ליקח לעלמם גאולה וממשלה ערם הזמן הראוי ונכשלו עי"ז ר"ל בפורעניות קשה ומרה עד מאוד. השי"ח ישמרנו.

ובמדרש רבה שיר השירים בי סיים אח"ב חבו עד שחחפן מלכוח של מעלן לכשחחפן מדח כדין מאלים אני הוא מביאה בקולי קולות ולא אתעכב, לכך נחמר עד שתחפץ. ובתרגום יונתן על שה"ש פיי ג"כ באלו השבועות דלא חזידון למיסה לארעא דכנען עד דיכת רעות מן קדם כי, וכן פיי בכל כגי שבועות, אלא שפירש בכל אחת מהשבועות על זמן אחר. ולפי התרגום יונתן הבנתי שינוי הלשון בקרחי, שבכל כשבועות כתב כלשון אם תעירו ואם תעוררו, ובשבועה האחרונה שבפרשה ח' כתב הלשון מה תעירו ומה תעוררו, וטעמה בעי. המנם לפי דברי התרגום יונחן שפי׳ שבועות הראשונות על דורות הראשונים ובשבועה האחרונה כחב יאמר מלכא משיחא משביע אנא עליכון עמי בית ישראל מה דין אחון מתגרין בעמי ארעא למיפק מן גלוחא, ומה דין אחון מרדין בחילוחי׳ דגוג ומגוג ומה שאמר בחיילותי׳ דגוג ומגוג אף כי מלחמת גוג ומגוג יכי׳ החר ביחת כמשיח עם מלך המשיח אבל החיילות דגוג ומגוג המה מאותן הרשעים המלערים ולוחמים עם ישראל גם קודם ביאת המשיח כי לא יעמדו אחר ביאת המשיח רשעים חדשים בחחה"מ לבוא וללחום עם מלך המשיח אלא הרשעים הארורים הסובלים מהם קודם ביאת המשיח הן המה חשר יביו אחר ביאת במשיח חיילותיו דגוג ומגוג] אתעכיבו פון זעיר עד דישילון עממיא וגו' ובחר כן ידכר לכון מרי עלמא רחמי לדיקיא ויהא רעוא מן קדמוהו למיפרקכון, ע"כ, ואמר כאן אתעכיבו פון זעיר מה שלא אמר כן בשבועות הקודמות, כי שם קאי על דורות הראשונים שהיי עוד זמן ארוך להמחין לכן היתה השבועה על זמן ארוך, אבל בעת ביאת המשיח והמלחמות המה התחלת גוג ומגוג אמר אתעכיבו פון זעיר, כי אין השבועה אלא על זמן הור מעם מזעיר.

שאם היו מקיימין השבועה עוד זמן קצר כבר היי ביאת המשיח וע"כ אמר בכאן מה תעירו ומה תעורו, דלשוו מה מורה שהוא מילחא זוערתא כמו שאמרו בגמרה בפרשת הירחה דכיון דכתב לשון מה פריך אטו יראה מילתא זוטרתא היא. ובטוה״ר שטברו על השבועה ולא המתינו עוד מעע מזעיר. האריכו הגלות בעוה"ר עד אשר ירחם הי ויחום על עמו ועל ארצו, ועוד אבאר זאת להלן. ועכ״פ מבואר גם בתרגום יונתו הפיי בהשבועה של דחיקת כהן שלה לכתגרות בעתי ארעה למיפק מן גלוחה, ושלא להזיד למיסה לארעא דכנען עד דיהא רעוא מן קדם מרי עלמה למיפרק ישרהל מן גלותה, וזכן כדעת ברמב"ם ז"ל וכמבוחר בכל המדרשים

והנה בודמי יש חילוק בין אותן הענינים, דבעושין פעולות בעלמם לגאולה ערם שמלאו חזון מאת כ׳ שהגיע הזמן, הוי בזה חסרון אמונה, כדמלינו גם בבני אפרים בשיר השירים ב' על בני אפרים שעעו בחשבון שחשבו משנגזרה גזירה ומשנולד ילחק התחיל.וכתב שם במדרש רבה שנפלו מהם חללים הרבה מפני שלח באמינו בבי ולא בטחו בישועתו על שעברו על החץ ועברו על השבועה. ונחקשה שם המהר"ש יפה ביפה הול דכיון שהיי טעות ולפי חשבונם הגיע הקן החמור בחורה משנדבר בין הבחרים, מאי שלא האמינו, אדרבה נראה שהאמינו בדברו ובטחו בישוטחו לפי מחשבתם ואין כאן עבירה לא על הקז ולא על השבועה אלא טעות בעלמא. ותי׳ דאף שלפי חשבונם הגיע הזמן מכל מקום כיי לכם לכמתין על כוראה מו השמים ולא בחרבם וזרועם יוושעו, ומדחשבו לנלח בזרוע בשר לח כאמינו בפקידת כ' ותשועתו ולא תששו לכשבעתו שלא יתעוררו לנחת עד יהיי חפץ מהי, שמחחר שלח מנחו חזון מכי כיי לכם לדעת כי לא כגיע כקן ועעו בחשבונם.

ובמכילתא רוש פ׳ בשלח דרש עוד על בני אפרים ככתוב לא שמרו ברית אלקים ובתורתו מאנו ללכת, ויתבאר זה עוד להלן, עכ״פ חזיכן דאף בבני אפרים שלא כיי אלא טעות, מכל מקום כיון שהוא

טעות כנוגע לאמונה הרא עליהם את הכתובים בנ"ל ונענשו בעונש מר ר"ל, ומכל שכן בחז הגחולה שהוח טמיר ונעלם ולא נחגלה אפילו לנביאים, ואין לנו שום ידיעה ואף אין מקום לעעות אלא עינינו צופיות למרום שיתגלה לנו מן השמים עפ"י דרך התורה והמסורה, אם כן אין שום ספק שעשיית פעולה חלה כל שהיא לנלח בזרוע בשר טרס שהגיע הזמן הוא נגד האמונה בהי ובתוה"ה. כאשר יתבאר להלן כ"ז באריכות. אולם לפי פירוש רש"י ז"ל שהשבועה שלא ידחקו את הקץ היינו שלא ירבו בתחנונים יותר מדאי. בזה לכאורה ודאי אין חסרון אמונה, דהלא אדרבה הרי כות מרבה בתחנונים רק לפני השי"ת שישלח לנו גואל לדה, א"כ כוי זכ אמונה גדולה בהשי"ח, ולמה יהיי אסור לנו זאת. אבל צ"ל לפי פיי של רש"י ז"ל דגם זה אסר הקב"ה, לפי שראתה חכמתו יח"ש דכל דוחק והפלרה בענין הגאולה באיזה אופן שיהיי מזה לא יצמה טובה לישראל. אלא ח"ו אדרבה, וכמו שהביא כש"י ז"ל בפרשת לך עב"כ וירד בעיט וגו' וישב אותם אברם, דרעיט נקרא בן דוד, ופעל אברכם שלא יניחו אותו לכלות את כאומות עד שיבוא מלך כמשיח, ובודאי שלא נחכויו לעובת האומות אלא לעובת ישראל.

### 15

ולפי זה יש להבין כיון שכל המדרשים והתרגום יונתן היו גלויים וידועים לפני רש"י ז"ל, שהרי הוא מביחם במקומות אין מספר, ובכל הדרשות מבואר שהשבועות כוונתם על פעולה אנושית בידים. כמו שעשו בני אפרים ובן כוזיבא ומשיחי בשקר. א״כ מנא לים לחדש פיי חדש שלא נזכר בדברי חכז"ל שהאי על המרבה בתחנונים יותר מדאי, כיון שבודאי יש חילוק בין הענינים. והמהר"ל מפראג בספרו נלח ישראל פרק כ"ד ביאר אלו השבועות, ובתחלה כתב כדברי רש"י ז"ל על כח שלח ידחקו חת כקן, פיי להביא את הקץ שלא בזמנו ע"י תפלה ורחמים, ולבסוף פיי מה שחמרו שהשביען בדורו של שמד, דר"ל שלח ילאו מן כגלות וכשעבוד אף אם יכיו ח"ו מייסרים אותם ביסורים קשים כמו בדורו של שמד שכיו סורקים את בשרם במסרקות של ברזל, ואף אם יכיו רולים להמית חותם ר"ל בעינויים קשים לח יהיו

יולאים, וסיים אח"כ ויש להבין זה, עכ"ל, והנה הרכיב ב׳ הפירושים, דבתחלה כתב פי׳ רש"י ז"ל דקאי על תפלה ורחמים, ולבסוף כחשר כחב שלח יעברו על השבועה אף אם יכופן אותם בעונש מיחה ר"ל זה א"א שתהיי הכוונה על תפלה. דכבר אמרו חכז"ל איזה עבודה שבלב זו תפלה, ולא שייך כפיי על מה דבליבא תליא מילחא. וע"כ שכוונתו על פעולה אנושית של יליחה מן הגלות קודם הזמן, ובפיי כתב שלח ילחו מן כגלות וכשעבוד, וזכו כמ"ש כרמב"ס וכמשמעות דברי המדרשים והתרגום יונחן, נמלא שלדעתו השבועה שלא ידחקו את כקן כוללת כל מיני דחיקה, באיזה אופן שיביי, ולריך להבין אם כן למה השמיע בתחלה זאת ולא הביא אלא פיי רש"י ז"ל, וגם לריך לחקור המקור, מנא ידעינן דקאי גם על חפלה ורחמים בעונש כולי כאי, כמו שדקדקתי לעיל, ותו דלא ביאר הגבול של בהשת רחמים יותר מדאי.

13

גם הגירסא שהביא ברש"י ז"ל שלא ירחקו את הקן
ופי׳ שלא ירחקו אוחו בעוונס, גם זה אינו
מובן, דאם כוונחו על כל החורה כולה שלא יעשו
עוונות שכולם מעכבים את הגאולה, ע"ז כבר מושבעים
ועומדים אנחנו מהר סיני שלא לעבור על שום דבר
מהחוה"ק, ואין שבועה חלה על שבועה כמבואר בגמי,
ואם הכוונה על אחה ענין פרעי שמביא לידי כך
שמעכב את הגאולה א"כ הי׳ לו לבאר על אחה ענין
סובבת השבועה הזאת. ובמדרשים מבואר הגירסא
שלא ידחקו כאשר הביאו ע"ז ראיה מבני אפרים
ובן כוזיבא ושאר מעשיות שהיו באופן דחיקה קודס
הזמן, וכן הוא גם במפרשים.

73

וק"ז זלה"ה בפי חפלה למשה על חהלים על הפסוק שוא לכם משכימי קום וגו' עמד על שבועה זו שלא ידחקו את הקץ ודייק שאינו מובן פי' רש"י ז"ל שלא ביאר הגבול של בקשת רחמים, וע"כ פי הוא ז"ל שהוא כעין דוחק את השעה, כמו שהי בש"ץ ימ"ש שלא יאחזו עצמם בהבל קודם ביאחו כי הרשעים

המקדימים בהבל הם גרמו אריכות הגלות בהרשיעם להרבה מישראל מאוד מאוד, ופיי בזה הכתוב שוא להרבה מישראל מאוד מאוד, ופיי בזה הכתוב שוא לכם משכימי קום שהם משכימין הקום הרומז על הגאולה קום בחולת ישראל בשקר ובהבל קודם זמנו ועי"ז מאחרים שבת כי מאריכין הגלות, אוכלי לחם העלבים, כי בעי באב שהכל מחענין ומתאבלין ועלבין על החורבן, הם אוכלים ושמחים, וסיים ע"ז שזה רמז אמיתי שרמז דהע"ה ברוח קדשו, יעיי"ש. הנה בזה רוה"ת הופיעה בבית מדרשו, שהאוכלים לחם העלבים שאוכלים בע"ב ואינם מתאבלין על החורבן ומשכימין שמאריכין הגלות בעוה"ר, כאשר יתבאר מזה עוד להלן. ופירושו שפיי במה שאמר שלא ידחקו את הקן הוא פירושו של הרמב"ם ומשמעות דברי המדרשים. אמנם על דברי רש"י ז"ל עדיין לא מלאנו שום פיי.

ובישמח משה הנדפס על שה"ש כתב בדברי רש"י האלו וז"ל מה שאמרו רז"ל השביע הקב"ה את ישראל שלא ידחקו את כקן כוא משולל כבנכ מה הוא דחיקת הקץ דהא אמר אח"ב שלא יעלו ישראל בחומה ואי כפירש"י ז"ל דדחיקת הקץ הוא שלא להפליר בתפלה יותר מדאי זו קשה מן הראשונה דמה הוא הגבול מה נקרא כראוי ומה נקרא יותר מדאי וע"ה למה לא מלינו בגמ' והרמב"ם והפוסקים שיזהירו שלא להפליר בתפלה על הגאולה. והנ"ל עפ"י מה שפירשו בפסוק את ה' אלקיד חירא אותו תעבוד ובו תדבק ובשמו תשבע ופירש"י ז"ל אם יש בך כל בחדום בחלו חתב רשחי לבשבע בשתו ופירשו עפ"י שבועת אלי אם יהי בשנים באלה על ומער או שבועת חוני המעגל שזה אין רשאי לעשות רק מי שיש בו כל המדוח האלו אז יש לו רשוח דוודאי מקים דבר עבדיו ועלת מלאכיו ישלים אכן זולת זה הוי שבועת שוא וכיינו שלא ידחקו את כקן דכיינו כני בני עלוי עפ"י שבועה עכ"ל. וכעין זה כחב גם כחתם סופר (ליקועי שוית סיי פייו) שלח לעשות כמו שעשה ר"י דיליריינה ע"י השבעות וכדומה אבל תפלה בעלמה מותר הכל. הנה אף שזה נכון בפירוש דברי השיים שלה ידחקו חת הקץ אבל בלשון רש"י ז"ל קשה להעמים זה שכחב שלא ירבו בתחמונים יותר מדאי ולא הזכיר לא שבועה

מב

ולא כשבעות אלא תחנונים בעלמא. אלמא שגם בתחנונים בלבד יש גבול ועדיין קשה עובא מה הוא סגבול, ורוב התפלות מיוסדין על הגלות והגחולה ולדיקים מסרו נפשם בתפלחם על הגאולה עד כלות כנפש ומה הוא השיעור שנכנס בכלל איסור השבועה.

וכבר אמרתי הנלפענ"ד בפי׳ של רש"י ז"ל עפ"יו דברי הגמרא ב"מ דף פ"ה אליי הוה שכיח במחיבתה דרבי, יומה חד כוכ נגב ליב ולה החת. א"ל מאי טעמא נגה ליה למר, א"ל אדאוקימנא לאברהם ומשינא ידיי ומללי ומגנינא ליה וכן לילחק וכו ליעהב, ולוחמינהו בהדי הדדי, סברי חקפי ברחמי ומייתי ליי למשיח בלא זמניי, א"ל ויש דוגמתו בעוכ"ז. א"ל איכא ר' חייא ובניו, גזר רבי תעניתא אחתינהו לרבי חייא ובניו, אמר משיב הרוח ונשב זיקא, אמר מוריד הגשם ואחא מיטרא, מטא למימר מחיה המחים, רגש עלמא, אמרי ברקיעא מאן גלי רוא בעלמא, אמרי אליי, אתווי לאליי מחינהו שיחין פולסי דנורא, אחת אידמי כדובת דנורת על בינייהו וערדינהו, ופיי שם המהרש"ה ז"ל דחתי לומר שלה חתי עדיין זמן המשיח. והרי מבואר שהיו לדיהים אשר היי להם הכח בתפלחם כ"כ כמו רבי חיים ובניו שתפלחם היחה מכריחה להביא ביאת המשיח אף בלא זמניי, כמו אילו היו מתפללין כל האבות ביחד, ושלכן היי ההכרח לטרדינהו מחפלחם, וחפלה כזאת ודאי בגדר דחיקת הקן, ומובן לפי זה שזהו הגבול מה שנחסר בשבועה

ונכועין היו דמף שרבי חיים ובניו היו חלמידי רבי ונכועין מפניו כמבואר בגמרא מכל מהום בכח התפלה כיו כם יחידים בדורם, כמבואר בגמרא שלא אמר אליי שיש דוגמחן בעולם הזה רק על רבי חייא ובניו, וכידוע שיש בחינות ומדריגות שונות בלדיקים וחין חתד דומה לחבירו, ויוכל להיות שבענין אחד הוא גדול מחבירו, ובשחר ענינים חבירו גדול ממנו.

אלא שלפי זה לכחורה קשה יותר על רש"י ז"ל שסובר שלכרבות בתחנונים כוח בגדר חיסור כשבועה.

כאיך כתיר רבינו הקדוש לרבי חייא ובניו להתפלל תפלה כזאת שבכחה להכרית ולהביא את הגאולה לפני הזמן, שזה אסור לדעת רש"י ז"ל. בשלמא על רבי חיים ובניו אפ"ל שהם לא ידעו ממדריגתם הרמה בכח בתפלב עד אשר נחגלה להם מן כשמים ואתי אליהו לטורדינהו, אבל רבי שגלה לו אלוי שתפלת רבי חיים ובניו היא כתפלת האבות הקדושים ביחד, ושבכחה להבים הגחולה לפני הזמן, החיך אמר להם להתפלל כך. ואפשר שבתחלה סבר רבי שאין הפיי כן בלשון דחיקת כקן אלא כפירושים אחרים, אבל תפלה ותחנונים מותר בכל אופן ואופן, אלא שאח״כ כשנתברר דמחינהו לחליי שיתין פולסת דנורת עבור זה וערדינהו מן כשמים, מזה רחיה שאסור לעשות כן, ושוב אפשר לומר שהוא בכלל השבועה.

ובעין זה כתב הר"ן בנדרים דף ס"ה גבי נודר על דעת חבירו אם יש היתר שלא בפניו, ויש מביאים ראיב מלדקיי כמלך שהיי לדיק גמור והסנהדרין החירו לו הנדר שלח בפני נבוכדנחלר, שמע מינה דבדיעבד עכ"פ יש היתר. והרחב"ד ושחר ראשונים כתבו שאין להביא ראי׳ משם, שהרי לא וראה מה עלתה בו ובסנהדרין. וכעין זה אפשר לומר שסובר רש"י ז"ל שאין ראיי משם להחיר תפלה כזו, כיוו שחזינן שלח הסכימו מן השמים לדברי רבי בזה. חבל עדיין קשה מה הביאו לרש"י ז"ל לחדש זה, הלא אפשר לומר דאף שלא כסכימו מן כשמים למכר אז כגאולכ, אבל מכל מקום אינו בכלל השבועה שיהיי בעונש חמור כ"כ שחמרו חכז"ל על חותה השבועה, ומחחר שאנו רואין ברור ומפורש דעת חכו"ל בתרגום יונחן ובכמה מדרשים פיי אחר על דחיקת הקץ ופיי של רש"י ז"ל לא נמצא לא בש"ם ולא במדרשים, אדרבא לכאורה יש ראי׳ מדברי רבי שהחיר, אף שיש לחרץ בדוחק כמו שכתבחי, חבל עכ"פ רחיי להיפך חין לנו בודאי, ולריך להבין דעת רש"י ז"ל בזה מה ראה על ככה לחדש דהחי גם על תפלה.

ולבאר כל הענין ראיתי להעיר איזה הערות בענין זה. ראשית לריך להבין מדוע השמיע הרמב"ם

ז"ל בכלכותיו בספר היד את השבועות כללו שהמה מבוארים בגמרא בלי שום חולה. כי ר"י ור"ז פליגי רק. בפירוש הג׳ שבועות חם שייך גם ביחיד העולה מבבל, אבל על בעלי בחומה ודחיקת ההן לית מאן דפליג בחלו כשבועות בכל דברי כש"ם, וגם כל המדרשים מלאים מזב, ומדוע השמיעם. ואף שאין זה שכיח כ"כ ברוב הזמנים כי אם לעתים רחוקות ודרך הפוסחים להשמיע ענינים כאלו דהוי כהלכתא למשיחת. או אפשר שלא היי לורך להזכירו לרוב פשיטותו כאשר כתבו במקומות אחרים על הרבה ענינים כי האי גוונא. אבל הרמב"ם ז"ל הלא דרכו להביא הכל ובההדמת ספר המצוות כתב הרמב"ם ז"ל שבחיבורו (כוונתו על ס׳ היד) כלל כל דיני התורה ומשפטיי עד שלא יהיי דבר חסר ממנו וכו' שום שאלה לריכה שלא אזכרה או אזכור שורש תלא ממנו השאלה בהים, יעייש, נמלח לפי"ן שיש דברים שלח הזכיר בפירוש אלא סמך על מ"ש השורש שממנו חלא השאלה הכוח, ועכ"פ לריך להחבונן בדברי הרמב"ם ז"ל היכו מכר בדבריו שורש העניו שממנו יתבונן דעתו ז"ל בענין .51

והנה באגרת תימן האריך הרמב"ם ז"ל עובא בענין ביחת המשיח, ושמה הזהיר מחד שלח לעבור על אלו השבועות וכתב שח"ו סכנה עלומה בדבר, ואין לנו ידיעה איזה מהם כחב באחרונה. עוד הרבה ענינים כתב שם באגרת תימן בענין ביאת המשיח, שבהשקפה ראשונה נראה לכאורה שיש בהם איזה סחירה למ"ש בסי היד. אבל המתבונן יראה שאין שום סחירה בדבריו. גם מה שלא הביא את השבועות בס' היד מתורץ בעועו"ד כחשר חבחר בעוהי"ח. והנה אלמלי כיכ איזכ סתירב מאגרת תימן לם׳ כיד כיי מקום ספק איזה מהם עיקר, דבחשובת הרדב"ז חלק זי סוי כ״ה כתב באמלע התשובה על דברי הרמב״ם ז"ל וכוי יודע שאפילו אם תרלה לומר שהתשובה חלוקה על כפסק, על החשובה יש לנו לסמוך שהיא הלכה למעשה, אבל יש פלוגחא בזה, וכן הוא פלוגחא גדולה אלל ברא"ש ביכא שסותר עלמו מפסקים לחשובה וזהו כשהיא סתירה מפורשת, אמנס בכה"ג שבחשובות כאריך טובא לבאר זה בטעמו ונימוקו והטחיק כל דברי כש"ם, ובסי כיד לא כי מאומה, והח"ל ז"ל בחשרי

סי׳ ו"ד כתב על סתירה שיש בדברי המהרי"ה דכיון דבמהום ה' בתורת טעמה חתי עליה והביה רחיות כוא בעיקר, והביא כן מדברי הגמרא מנחות פ׳ בתכלת דף נ"ב בי מנייבו אחריתא א"ל רבה זועא לר"ח ח"ש דתניח חת הרבני לחמי וגו' לרבות פר העלם וכו׳, ופירש"י ז"ל דכיון דמהרא יליף לה האי עיהר והד אחרונה הוא יעיי"ם. וא"כ כש"כ בכה"ג שבחשו" באריך עובא לבאר מקורו ובס׳ היד לא כתב מאומה. וכעין זה כתב התה"ד, ועי׳ ב"ח אהע"ז סי׳ ל"ו שכתב דאף שדעתו דהיכא שהרא"ש סותר עלמו מפסקיו לחשובה פסקיו עיקר, היינו כשמפורש להדיה דסותרים זא"ז, אבל בכאן אינו מפורש אלא דמשמע הכי מדלא חולה בפסקיו שמא נחפום כדעתו בתשובה יעייש. ומובן דכש"כ הוא כשאינו כוחב כלל אלא השמעה בעלמה שהיו לדחות עי"ז מה דברור ומפורש בדבריו בחשובה כחשר יותר מזה החליע החכ"ל כנז"ל

אבל יותר מזה דברי האגרת תימן ברורים, שהרי בתשובתו שכתב להכל מרסייל שנדפס שם באגרת הרמב"ם שאותה החשובה כחב לעת זהנותו אחר שכבר כתב כל חבוריו, והביא באותה התשובה ענינים מס' היד ומס' המורה שחיבר ולבסוף הביא בעסקי המשיח שכתב לחרץ תימן כמו שלשה קונערסים בענין המלך המשיח וסימניו וסימני הזמן שיתבחר בו. וכזכיר אותם שיזכירו זכ כאיש כאומר שכוא משיח שלא יאבד כוא וכקכלות ח"ו עייש. וא"כ חזינו ברור שהסכים לכל דברי האגרת תימן לעת זהניתו אחר שכבר כתב כל חבוריו, ובידוע שלה חזר מדבריו שכתב שמה. וכוא העיקר. אך אין לריכין לדון בזב, כי אין שום סחירה לדבר גם מם׳ היד, והכל מיושב להמחבונן בדברי הרמב"ם ז"ל במקורם. וכבר כתב הרת"ש בתשובה כלל ל"ה חות ט' שהמורים הורחות מתוך דברי ברמב"ם ז"ל ואינן בקיאין בגמרא מהיכן הוליא דבריו טועין להתיר האסור ולאסור את המותר, כיון שכ׳ ספרו בלא טעם ובלא ראיי כל החורא בו סובר שמבין בה. ואינו כן שאם אינו בקי בגמרא אין מבין דבר לאשורו, יעיי"ש שהאריך עוד בוה, והביאו בחשובת הריב"ש סי׳ מ״ד ושיבחם מחוד. ובפחיחר לס׳ המורה כתב ברמב"ם ז"ל בעלמו כעין זה, שכתב שם וז"ל: ולח יהרום ולח יקפון להשיב על דברי שחפשר שיהיה

מה שהבינו מדברי חילוף מה שרליתיו ויזיהנו גמול חחת רצותי להועילו, ונמצא שלריך להתבונן בדברי הרמב"ם ז"ל שלא ליקח מדבריו ההיפך ממה שבדעתו ז"ל אלא שאחר העיון במקורם בש"ם ושארי ראשונים אפשר לבוא על תוכן כענין בכוונתו.

# לב

ולבאך בענין ראיתי לבעיר עוד איזה בערות. בנה אמרו במדרש רבה שה"ש ב' ובשארי מדרשים על אותן שדחקו את ההן שנענשו כ״כ על שעברו על הקץ ועברו על השבועה, ואלו לא היה האיסור דחיקת הקד אלא בשביל השבועה היה סגי לומר שעברו על השבועה, ומדחלהן בחרתי שעברו על ההץ ועברו על השבועה ל"ל שיש איסור בהעברה על החץ מלבד איסור השבועה. ולריך להבין מקור האיסור של העברה על הקץ אף בלי איסור השבועה, גם אם יש איסור בלאו הכי למה הולרך להשביעם. גם לריך להבין מה שדרשו במכילתה פרשת בשלח על בני הפרים שמהרו לנחת שלח שמרו ברית חלהים ובתורתו מחנו ללכת, כלא כיב אז קודם מ״ת ולא כיב לכם עדיין תורה ולא שייך הלשון ובתורתו מאנו ללכת.

ובעיקר הדבר מ"ש המהר"ל ז"ל שלעבור על חלו כשבועות כוח ביכרג וחל יעבור וחף חס יכופו אותם במיתה של כל מיני עינויים קשים ללאת מן כגלות אסורים לנאת מן כגלות ממש כדין שמד. לריך להבין המקור מהיכן לקח זה המהר"ל, הלח איסור שבועה אינן ביהרג ואל יעבור, ובכה״ת כולה כתיב וחי בכס, זולת אותן כג' עבירות ע"א ג"ע וש"ד, ואף באותן הג' עבירות אינו נענש על גוף העבירה אם עבר מחמח שרצו להרגו, כי אנום הוא ואונם רחמנא פטריי, כמבואר ברמב"ם פ"ה מהלכות יסור"ח באמלע הלכה די שכחב באלו הג' עבירות דבעבר ולא נהרג שעובר על מ"ע דקידוש השם ועל מל"ת דחילול השם, ואעפי"כ מפני שעבר באונם אין מלקין אותו, ואל"ל שאין ממיחיו אותו בי"ד. ואס ע"א שהיא חמורה מן הכל, העובד אותה באונם אינו חייב כרת ולא מיתת בי"ד. קל וחומר לשאר מצוח באמורות בתורב, וא"כ אם כופין אותם בכפי׳ של

מיתה ר"ל לנאת מן הגלות, הלא אונסא כמאן דלא עביד ולמה יחחייבו להיוח ח"ו נהרגין ע"ז כיון שאינו מג' בעבירות שלת נאחר עליכם וחי בכם.

ואף שלענין העונש חמור איסור שבועה יותר מכל העבירות שבתורה, כמבואר בגמרא שבועות דף ל"ט ע"ח שבכל העבירות שבתורה נחמר ונקה, ובשבועה לא ינקה, ובכל העבירות שבתורה נפרעין ממנו ובשבועה נפרעיו ממנו וממשפחתו ומכל העולם כולו, ובגמרא גיטין דף ל"ה נמנעו מלהשביעה משום מעשה שהי׳ שנענשה כ״כ וכששמעו הכמים בדבר אמרו מה מי שנשבע באמת כך, הנשבע על שקר על אחת כמה וכמה. ובתום׳ שם ד״ה לא נחקשו מאי טעמא איענש כלא אמרינן כאדם בשבועה פרע לאנום, גם אמרו בנדרים כשם שנדרי שגגות מותרות כך שבועות שגגות מוחרות, ותי׳ דטעם העונש הי׳ בשביל דבוב לה לבזבר יותר לשמרו ביעב ובוב לה לאסומי אדעתא שחבוא לידי שבועה. וחזינן חומר העונש בשבועה דאף מה שנעשה בחסרון ידיעה מ"מ היכא שיש מליחות לחסוקי חדעתיי מעיקרת בזכירות שלח לבוא לידי שבועה הוי העונש חמור כ״כ.

וכתב הראב"ע בפי יחרו עה"כ לא חשא וגוי, ח"ל: כנה ראינו בעבור שנשבעו בני ישראל ברבים על דבר פלגש בגבעה ומלאנו שנהרגו העוברים על השבועה וכן אנשי יבש גלעד אנשים ונשים ועף, וכן לא יעשה אפילו במחללי שבח, וגם ראינו שבהש שאול להרוג יונתן בנו והוא לא שמע השבועה, וראינו שהביא הי רעב לחרץ בעבור שחול וביתו שעברו על שבועת הנשיחים שנשבעו לגבעונים ובכלל לה תצחנו בעשרת הדברות עונש מפורש רק בע"ז ובנשיחת שם הי לשוח וכוי, ואילו לא כיי בישראל רק זאת בעבירב לבדם תספיק להאריך הגלות ולהוסיף מכה על מכוחינו ר"ל, יעיי"ש שהאריך עוד, ורואים מכל זה גודל חומר העונש שיש באיסור שבועה. בפרע בשבועה זו שאמרו עוד בפירוש הלשון אני מתיר את בשרכם וכו׳ שלא נאמר כזאת בשאר שבועות. גם אמרו ז"ל בפירוש על זה שמחריך חת הגלות, כחשר חביח עוד להלן, אמפי"כ כ"ז היא רק היכא שיש אופן איזה מליאות

לביות נזבר בדבר. אבל אנום ממש ודאי אונסא כמאו

דלא עביד, ובפרט שבשבועה יש ע"ז קרא מיוחד שלמדו מהאדם בשבועה פרט לאנום, ואין לך אנום יוחר מכפי׳ של מיתה ר"ל, וא"כ האיך נתן המהר"ל ז"ל על זה משפט חרוץ של יהרג ואל יעבור.

לג

ומה בהעמים המהר"ל ז"ל בלפון המדרש שאמר שהשביעו בדורו של שמד אין זה ראיי מוכרחת כ"כ לכוליד מזה דין חדש של הריגה ר"ל, ואינו מבואר במדרש שיש לו דין שמד אלא שהשביען בדורו של שמד, ואין זה הכרח לפרש דקאי על פסק הלכה שיש לו דין שמד כמובן, ושערי פשעים לא ננעלו, גם אפילו אלו היה מבואר כן במדרש רבה הוא חמוה לכאורה אם כוא נגד כלכה מרווחת בש"ם שבכל העבירות אמרינן יעבור ואל יברג חוץ מאותן הג' ולא היה מבית המהר"ל ז"ל בחיבורו לסתום דבר התמוה כ"כ נגד ההלכה שבש"ם ופוסחים בפרט בדבר הנוגע לסכ"נ של כלל ישראל ואף לא העיר מאומה אם יש אפילו קלת ספק בדבר, וע"כ כיון דמיפשט פשיטא ליה אותה ההלכה מאחה שעם שהוא דכן הדין פשוע שהוא ביהרג ואל יעבור לכן פי׳ בדרך זה גם לשין המדרש, ואייכ לריד להבין טעמו ונימוקו בזה, גם אינו מובן כ"כ דמה שנעשה ע"י כפי׳ של הריגה ר"ל אין זה חירות ולמה נקרא זה דחיקת הקץ. הגם שאפשר לפרש בדברי המהר"ל שאין כוונתו שהאומות יכופו את ישראל במיתה של כל עינויים קשים כדי לנאת מו הגלות ולעשות להם מלוכה שרחוק מן הדעת בהחומות יעשו זחת, חלה הפשר כוונתו שחף חם ח"ו יעשו האומות כל מיני אכזריות של מיתה בעינוים קשים ר"ל ואין לכם עלכ אלא לנאת מן כגלות ולעשות לכם מלוכה מ"מ אסור שהוא כדין שמד שאסור להשחמד ר"ל אף כדי להנצל ממיחה וכל מיני עינוים קשים ומרום ר"ל, אבל גם לפי פי' זה ל"ל דנתן לזה דין יהרג ואל יעבור כדין שמד, ול"ל מנין לו זכ.

גם לריך להבין לשין הרמב"ס ז"ל באגרת תימן שהאריך באזכרת שלא לדחוק את הקץ וכחב ח"ל: לפי שידע שלמה ברוח הקודש וכו' והזכיר

מלששות זה והשביע האומה ע"ד משל ואמר השבעתי אתכם וכו'. ואינו מובן דכיון שחשב זאת לשבועה המורה ואמר השבעתי אתכם בעונש חמור ר"ל, למה אמר שהוא ע"ד משל, וכי משלים הוא ממשיל.

לד

והנה בחשוי הרח"ש כלל הי חות די כתב שח"ח להשביע הנולדים אח"כ אלא חרם ואלה אפשר לעשות, והובא דין זה בשו"ע יו"ד סי׳ רכ"ח סעיף ל״ה בלי שום חולק ועיי״ש בביחור הגר״ח. ולפי״ז לריך להבין הן בשבועות דמתן תורה הן בשבועות הללו של דחיקת כקן כאיך יכולים לחול על דורות כבאים, ולא מצאנו בשום מקום על שבועות כאלו שאינם שבועות אלא חרמות וגזירות. ודברי הרמב"ן שבמשפטי החרם שלו בענין זה קשים להבין, גם לא הזכיר מקושיא זו. אמנם בשבועות דמתו תורה ידוע מה שאמרו חכז"ל במה שחמר הכתוב כי חת חשר ישנו פה וגו' וחת חשר חיננו פה, דר"ל שכל הנפשות שבישרחל חף בעתידיו להבראות עד סוף כל הדורות ואף גרים העתידיו להתגייר כולם היו שם במעמד הנבחר ובעת קיום הבריחות והשבועות, וא"כ אין זה דומה לשאר שבועות שמשביעין את הנולדים. אבל על אלו השבועות של הגליות ודחיקת ההן לא מלינו מתי נעשה כזאת.

ואולי הוא כמ״ש חכז״ל שבועות ל״ע דלא רק המלוות שנאמרו אז קבלו בסיני אלא אף מלות העתידון להתחדש כגון מקרא מגילה קבלו בסיני. ובמדרש רבה סדר ימרו פ׳ כ״ח מבואר יותר שכל הנביאים קבלו נביאותן מהר סיני, וכה״א משא דבר ה׳ ביד מלאכי בימי מלאכי לא נאמר אלא ביד מלאכי שכבר היתה בידו הנבואה מהר סיני, ועד אותה שעה לא ניתנה לו רשות להתנבאות, וכן ישעי׳ אמר מיום שניתנה מורה בסיני שם הייתי וקבלתי את הנבואה הזאת, אלא ועתה ה׳ שלחני, ולא הנביאים בלבד, אלא אף החכמים העומדים בכל דור ודור כל אחד ואחד קיבל את שלו מסיני. וא״כ בשיר השירים שהוא קודש קדשים יותר מכל כתבי קידש כמ״ש חכז״ל, בודאי שנאמר עוד בסיני, דלא גרע משאר נביאות ודברי חכמים, וא״כ גם אותן הפסוקים דהשבעתי אתכם

מו

נאמרו בסיני, ויוכל להיות שהיו אז אותן השבועות לכל כנשמות שכיו שם אף אותן כעתידין לכבראות.

אמנם כיון שיש באוחן השבועות גם שבועה לאומות כעולם. שכשביע הוחם הקב"ה שלה ישעבדו בישראל יותר מדאי, כמ״ש בגמרא ובמדרש, בזה ודאי השב כי באומות ודאי לא ביו בסיני ולא אמרו בגמרא אלא בגרים העתידין להחגייר שהיו בסיני, דכבר כחב ברמ"ע מפאנו ז"ל בעשרה מאמרות דגרים מינן נידחו, אבל לא שאר באומות. ובאבני נזר סי׳ תנ"ד נתקשה בשבועות הגליות גם בישראל, דלא מלינו שיאסוף שלמה כל ישראל באמרו השבעתי אתכם כמו שהיה בעת מתו תורם, בפרט בחוכ"ט מה טיבה של השבועה חם לח ידעו כלל מכשבועה, ותי׳ שהיתה השבועה לשרי באומות ובישראל ביתה בשבועה לשורש ושמותיהם למעלה, והאריך בזה. והנה מה שהקשה בישראל שלא אספס שלמה. כבר כתבתי דיש לתרץ שהיי בשעת מ"ת. אלא שאח"ב נתגלה בנבואה ע"י שלמה. ומ"ש שהיה מו בראוי שיאסוף שלמה את כל ישראל שיקבלו עליהם השבועה. איני יודע מה תועלת באסיפת כל ישראל כיון שהשבועה הוא לדורות הבאים שלא היו עדיין בעולם, אלא שבמתן תורה הביא הקב"ה בדרך נס כל כנשמות כעתידיו לכיות.

לה

ובעיקר התירון שכתב שהיתה השבועה להשרים ולשורש נשמוחיכם של ישראל למעלב, לכאורה עפ"י הלכה אין מקום לשבועה כזו, דהנה בעל העקידה בפרשת נלבים שער תשעה ותשעים נתהשה מחוד גם בשבועת החורה שאמרו חכז"ל בכל מהום שמושבעיו ועומדין מהר סיני, והביא הכתוב ביחזקאל י"ח מה לכם אחם מושלים את המשל הזה וגו' אבות יאכלו בוסר ושיני כבנים תקבינה, ובאיך תחול שבועה על בנים מכח קבלת כאבות, ולא כונח דעתו כלל גם במכ שאמרו חכז"ל שכל הנשמות שעד סוף כל הדורות כיו שם, שכרי מבואר שכתורה והמנוה חובת כגוף בם, וגופה ודהי בהפקירה ניחה ליי, ומן הדין הין חבין לחדם שלה בפניו, וכים כוח לריך לכיות שם

לקבל עליו, וכבר אמרו קען שנתגייר מעבילין אותו ע"ד בי"ד ואם הגדיל יכול למחות. וכש"כ כשלא היה שם כלל ואין חובת מעשה המלוה נמשכח אלא בהייתו מחובר מגוף ונפש ובהפרדם זה מזה אינו אדם ואינו בכלל וחי בהם כי במחים חפשי, והחריך בזה עד שבח לידי מסקום שבחמת הינה שבועה ממש אלה הסביר השנין במשל, ותמלית משלו לחחד שמחמת גודל מעלתו נתקנאו בו ושנאו אותו שרים רבים וישעמוכו בעלי חלים ולא מלא מנוח לכף רגליו עד שבא להסתופף בחלר בית כמלך לחסות תחת כנפיו, וכבעיח לו כמלך שאם ישמור את בריתו לילך בדרכיו גם הוא ישמרהו ורעה אליו לא תאונה, אלא יעלה מעלה מעלה, וכן היה בכל הזמן ששמר את בריתו, אבל ברבות הימים כאשר הפר את בריתו ופסק את השר הברית שבינו ובין המלך ולא שמרו ועשו בו השונאים כרצונם, ואי אפשר לומר בזה שהמלך ענשו. כי לא עשה לו מאומה אלא שסילה שמירתו והלרות באים על ידי השונאים שח"ו מכלים את ככל, וכן כוא בענין בישראל, שאם ח"ו מפירים ברית התורה נסתלה השמירה וח"ו נעשה מה שנעשה ע"י השונאים. והאריך בביאור זה טובא כמה דפים. ובשלה"ק ח"א בעשרה מאמרות מאמר השני דף מ"ג ומ"ד הביא הרבה מאריכות דבריו. וכתב אח"כ תמלית כוונתו שלא מכח שבועה עמדו הדורות ומהיימיו החורה. כי אם מהכרח חיותם שהוא חומרא יתירה מהשבועה שאז ראו והכירו שאם ילוייר לכם לנחת מתחת ידו ומשמירתו יתב׳ יכיו כולם נכונים ח"ו להשמיד להרוג ולחבד, ושהפורש ממנו פורש מו כחיים.

נמצא לפי"ו דעת בעל העקידה שחף שבועת התורה אינה חלה על זרעם אלא שלפי שיש בזה עניו חמור יותר מהשבועה, לכן קראו אותו בלשון שבועה. וא"כ לפי דבריו ז"ל לשון שבועה שאמרו אינו אלא דרך משל, אבל בשלה"ק כתב שם עליו אח"כ שבאמת דבריו מתוקים ודפח"ח אמנם בדברי רבותינו ז"ל מבואר שביתה שבועה ממש וכדאיתא בגמרא שאמר משה לישראל לא על דעתכם אני משביע אתכם, אלא על דעת הקב"ה ודעתי, גם דברי בעל העקידה לא מובנים. שלפי משמעות דבריו העונש על הדורות אם אינם רולים לקיים קישור באבות אינו אלא שבקב"ב מסלק

שבועתו מהם, דהיינו שמסלק שמירתו, וא"כ מהו זה חלוקי עונשים לזה מלקות ולזה מיתה ולזה גיהנס, והכל הוא עפ"י התורה, וע"כ שהקישור הראשון נשאר בתקפו בכלליו ופרטיו עד סוף כל הדורות, אך מה שמתמי׳ בעל העקידה חיך היו אבותינו יכולים להוריש שבועה לבניהם ואינו מסתפק בדברי רז"ל שאמרו שכל הדורות היו שם ונשבעו בעלמם רק מקשה מאחר שלא היה גופס שם והמלוח הם חובת הגוף ע"ז תירן שכמו שהנשמות של כל הדורות היו שם כד כיי שם המרכז והפנימיות של הגופים, והחריך עובח לבאר מליאת האופן בזה, ועיי"ש באריכות דבריו. ולכאורם לא כבנתי כלא גם מאומו המאמרים שהביא העקידה בעלמו מה שחמרו חז"ל בכ"מ שמושבעין ועומדין מהר סיני, שהלא אמרו בזה שמחמת כן אין שבועה חלה על דבר אסור. שאיו שבועה חלה על שבועה, וא"כ גם בזה מבואר שהיא שבועה ממש. ולא כקשה מזה בשלה"ק אלא ממה שאמר להם משה רבע"ה שמשביעם על דעתו. וחולי שם אפשר לומר דחף שמינו שבועה ממש מלא כיון שיש בו חומר איסור שבועה ג"כ לא חלה עוד שבועה עליו, אבל ממה שהולרך להודיעם שמשביעם על דעתו בזה מבוחר שהולרכו לידע בחיזה חופן יקבלו השבועה, וחלו לח בי׳ משביעם על דעתו היה להם עענה נגד השבועה. זה ראיי מוכרחת שהוא בדין שבועה ממש.

לו

ולפי זה לא קשה מידי על אמרם בשבועת הגלות אף לכאומות כעולם שלא כיו ולא נבראו עדיין, כי לדעת בעל העקידה אף בשבועת התורה שהיו שם כל הנשמות לא חלה השבועה, ול"ל דמה שהביא הקב"ה לשם כל הנשמות לא היי בשביל קיום השבועה שאינו מועיל אלא שבודאי היה עליהם איזה השפעה בהיותם שמה במעמד הנכחר הקדוש והנורא או טעמים אחרים שאינם נודעים לנו, ולשון השבועה הוא רק דרך משל לחומר הענין בשביל שיש בו חומר אחר יותר מן השבועה. וגם השלה"ק הסכים לעלם הרעיון שבדבריו שכתב ע"ז שבאמת דבריו מתוקים אלא שבשביל שיש לזה סחירה מהש"ם וגם קשה מחלוקי עונשים לכן נעה מדבריו, וח״כ בשבועת הגלות שחין שם קושיות חלו

שפיר אפשר לפרש כסברת בעל העקידה ולא קשה מידי, דבחמת במלרים היה קודם שנחמרה חותה השבועה ואעפי"כ נענשו בעונשים קשים ומרים עד שנטבעו בים סוף בשביל מה שטשו עם ישראל, וכבר כתבו בזה הרמב"ם והראב"ד ז"ל שהכל היה בדין ומשפט, וכן לעתיד בעת אשר נקס ישיב לזריו על כל מה שלערו את ישראל בגוף ובנפש באכזריות נוראה תגיע אליהם הנקמה בהרבה חומר יותר מאיסור שבועה, ולא אמרו בזה לשון שבועה אלא להזכיר חומר הענין כסברת בעל העקידה. ולהלו יתבאר עוד הסבר בזה למה מכר בכה"ג לשון שבועה.

משה

ומעתה אפשר להבין גם דעת הרמב"ם ז"ל שכחב על שבועת הגליות אף לישראל דרד משל דכיון שלא נתגלה אותה השבועה בסיני אלא אח"כ ע"י שלמה המע"ה וגם יש שמה שבועה לאומות העולם. לכן סובר שאינה שבועה עפ"י הלכה מטעמים הנז"ל אלא נכחב לשון שבועה דרך משל בשביל שהוא ענין חמור מחוד גם מבלעדי השבועה. וכדי להבין מהו החומר כייכ שיש בזה מבלעדי השבועה. גם למה הזכירו בלשון שבועה אם אינו עפ"י הלכה, לזה ראיתי להחדים לבחר דעת הרמב"ם ושחר רחשונים ז"ל בסימני כנאולה וביאת המשיח אשר אה כל מאוויינו וחקות נפשנו, ובזה יתבאר עוד טעם למה אין זה שבועה עפ"י הלכה.

לו

הנה הרמב"ם ז"ל באגרת תימן כתב על מעשה שהיה אז באחד שאמר שכוא משיח וכראה אותות ומופתים תחיית המתים וכדומה, ונמשכו הרבה מישראל אחריו. וכתב שם באריכות הרבה מאוד להזהיר שלא להאמין בו, ותמה שם על החכם שכתב אליו שכיון שעמד על ספרי החכמים האיך יטעה בזה, והאריך לבאר מעלת המלך המשיח שהוא נביא גדול מאוד וגדול מכל הנביאים מלבד משה רבע"ה, גם יחד אותו הבור"ש בדברים שלא יחד משה רבע"ה שנאמר והריחו ביראת כי ולח למרחה עיניו ישפוע וגו' ונחה עליו רוח כי וגוי ויעמוד איש שלא נודע קודם בראותו וכאותות ולכחורה מנ"ל שלח היי מדריגה זו למרע"ה, שהרי

והמופחים שיראו על ידו הן הן הראיות על אמיתת יחוסו, וידוע שאין הקב״ה מנבא אלא מי שהוא בחכלית המדע, וכתב עוד שיוכל ללקוט מכל ספרי התנ״ך מעלת המשיח והמדה המיוחדת לו שבשעה שיגלה יבהלו כל מלכי ארץ משמעו ויפחדו ותבהל מלכותם וינכלו איך לעמוד כנגדו בחרב או בזולחו, כלומר שלא יוכלו לעעון ולערער עליו ולא יוכלו להכחישו אלא יבהלו מן המופחים שיראו על ידו וישומו ידם לפיהם, אבל הסחלק החרום והמלחמה ממזרח שמש וממערבה אין זה בחחלת כגלותו אלא אחר מלחמת גוג ומגוג, עיי״ש. זגם בחחלה כשחקחי מקלח מדבריו להבין קלח שיעחו, ולא העתקחי הכל מחמת האריכות הגדול שבדבריו שם ועיי״ש.

והנה מה שאמר שיהיה גדול מכל הנביאים לבד ממשה רבע"ה, נרחה טעמו דחף שלפי בפסוקים יכיה גדול יותר מכל הנביאים, מכל מקום כמשה רבינו אי אפשר, כיון שנאמר ולא קס נביא עוד בישראל כמשה. אמנס במדרש תנחומא פ׳ חולדות מבוחר שדרש על מלך המשיח בפסוק הנה ישכיל עבדי ירום ונשא וגבה מאוד, ירום מאברהם וכו׳ ונשת ממשה, מזה מבותר שיהיה גדול גם ממשה רבע"ה. ול"ל לדעת הרמב"ם באגרת תימן כמ"ש שם שבזה יהיה גדול ממשה שיהיה לו מדריגה להיות מורח ודאיו לא למראה שיניו ישפוט כמבואר בגמרא ולא ביב למרע"ה מדרגה זו. ואם כן אפשר לפרש מ"ש ונשא ממשה על אותה המדריגה. ולא על הנבואה, שזה נגד הפסוח ולא הם נביא כמשה. אמנם לפי המבואר באכ"ק (פנחס דף רמ"ו ע"א ורעיא מהימנא חלא דף ר"פ סוף ע"ח) שהמלך המשיח יהיה משה רבע"ה בעלמו, וכן משמע גם בשאר מדרשות, (ומה שנאמר שיהיי דוד כבר תיי באוה״ח הקי פי ויחי שיהיה במלך המשיח נשמת שניהם דוד ומשה). לפי"ז אפשר לפרש מה שאמר ונשא ממשה גם על נבואה, כי אם גם אז יהיה משה אינו נגד הכי ולא קם נביא כמשה, והרמב"ם ז"ל עדיין לא היה לפניו ספר הזוהר.

וקצת לריך להבין לכאורה מה שהחליע הרמב"ם
ז"ל שמדריגה זו דכתיב במלך המשיח והריחו
ביראת ד' שידע הכל בריח לא הי' למשה רבע"ה

מבואר בזוכ"ק פ' בלק דף קפ"ו בעובדא דינוקא שידע בר׳ ינחק ור׳ יודה שלה קרחו ק״ש וחמרו לי׳ ברי במה ידעת, א"ל בריחא דלבושייכו ידענא כד הריבנא לגבייכו, והביא שם בנילולי אורות ממדרש רות שגם אדם הראשון ידע הכל בריח, והביא ג"כ ממ"ש הרח"ו ז"ל בשבחי האר"י ז"ל שהי׳ מכיר בריח הבגדים כינוקא דבלק. וכתב בשו"ת השיב משה או"ח סי' ב' דבודאי כל מה שמלינו באחד מבני העליי ודאי דמשה כללין דכלהו עכ"ל (זולת במלך המשיח שהעיד עליו הכ' שיהיי גדול ממשה). וכל המדריגות שהיי לשאר בני עליי חוץ ממלך כמשיח ככל כיי למרע"ב. ואף שלא כיי לפני ברמב"ם ז"ל סי הזוכר. אבל מנ"ל שלא היי מדריגה זו למרע"ה. ול"ל דיש במדריגה זו של הרגשת הריח כמה בחינות זו למעלה מזו. כמו שיש בנבוחה כמה מדריגות, וכל הנביאים לא הגיעו למעלח מרע"ה בנבותה, כמו כן מדריגה זו דכתיב במלך המשיח לא למראה עיניו ישפוט ולא למשמט אזניו יוכיח שיוכל לחתוך דין ומשפט בין אדם לחבירו בלא ראי׳ ובלא שמיעה כלל אלא בריח בלבד, זה לא היי עדיין. ואף שהיו בני עלי׳ שהרגישו הרבה ענינים בריח, אבל לא הגיעו עד כדי כך לחתוך דין ומשפט בין אדם לחבירו, או להוליא ממון וכדומה בריח בלבד. ומלינו בגמרא יומא דף ע"ה כשם שהנביא היי מגיד לישראל מה שבחורין ובסדקין, כך המן מגיד להם לישראל מה שבחורים ומה שבסדקים. כילד, שנים שבאו לפני משה לדין, זה אומר עבדי גנבת וזה אומר אתה מכרחו לי, א"ל משה דינו לבקר משפט, למחר אם נמלא שומרו בבית רבו ראשון בידוע שזה גנבו, נמלא עומרו בבית רבו שני בידוע שזה מכרו לו. וכן איש ואשה שבאו לפני משה לדין הוא אומר היא סרחה עלי והיא אומרת הוא סרח עלי, אמר להם משה דינו לבהר משפט. למחר אם נמלא עומרם וכו׳. והרי שהולרך לידיעה זו ע"י המן שלמחר בבוקר. וגם יחרו אמר לו על דינים ומשפטים נבול חבול. ומשה אמר תקריבון אלי ושמעתיו, שהיי לריך לשמיעה עכ"פ, ובמלך המשיח אמר הכתוב שאינו לריך כלל לראי׳ או שמיעה אלא חותד ככל בריחה בעלמה, וה"ה לנו להאריך בפלפולים בדברים שאין לנו בהם השגה כלל ועיקר, אלא עכ"פ ל"ל שכך הבין הרמב"ם ז"ל מלשון הכתובים ודברי

חכז״ל, ומה שאפשר לסמוך בדינים על הנבואה והמן
והרגשת הריח אף כי תורה לא בשמים, כבר כתב
המהר״ם בן חביב שאך במה שחלוי בבירור הלכה
אמרינן לא בשמים היא, אבל במה שחלוי במליאות
לברר האמת והשקר, אפשר לסמוך על מדריגות כאלו
אם ברורים המה.

אמנם לריך להתבונן בזה שלכחורה בהשקפה רחשונה דברי ברמב"ם אלו נראין כסתירה נגד מ"ש בסי ביד פי״ח מכלכות מלכים כלכב ג׳: אל יעלב בדעתר שהמלר המשיח לריד לעשות אותות ומופתים ומחדש דברים בעולם או מחים מתים וכיולא בדברים אלו איו כדבר כך, שהרי ר״ע היה נושא כליו של בן כחיבא ודימה הוא וכל חכמי דורו שהוא המלך המשיח, מד שנהרג בעונות. ולא שאלו ממנו חכמים לא אות ולא מופח. ועיקר הדברים ככה הן שהתורה הזאת חקי ומשפטי לעולם ולעולמי עולמים ואין מוסיפין עליהן ולא גורעין מהס, ואס יעמוד מלך מבית דוד הוגה בחורה ועוסק במלות כדוד כפי חורה שבכתב ושבעל פה ויכוף כל ישראל לילך בה ולחזק בדקה הרי כות בחוקת משיח תם עשה והלליח וכוי. מבותר מוה שלה נתן סימן למלך המשיח אלה זה שיכוף כל ישראל לקיים כתוכ"ק ולחזק בדקב, וזולת זה א"ל שום אות ומופת כמו שהבית מבן כחיבת. ובתגרת חימן החריך להביא הרבה מעלות ומופתים נוראים שיהיה במלך כמשים אשר מי שאין בו כ"ז בודאי זה אינו משיח, ונראה לכאורה כסתירה. וכבר הבאתי לעיל שבתשובותיו לעת זקנתו אחר שכבר כתב ס' היד הסכים לכל מה שכתב באגרת תימו.

# לח

אמנם במעע החבונות אין שום סחירה בדבריו,
דהנה גם בם' היד כתב אח"כ בהלכות מלכים
פ' י"ב שיהי' נביא שיחקבלו אליו כל ישראל ויתיחסו
כולם על פיו ברוה"ק שתנוח עליו, והביא ע"ז הכחוב
עד עמוד הכהן לאורים ותומים, ומובא בכ"מ שם
דברי החוספתא שאמרו עד עמוד הכהן לאורים וחומים
כאדם שאומר לחבירו עד שיבא משיח. ומבואר בזה
שיהי' בידו האורים ותומים שהוא גדול מנבואה, שאף

בימי שרת שהיו נביחים גדולים לת יכלו להעיד על יחוסי ככונב יען שלא ביי בידם באורים וחומים. ובאו"ת בוודאי בוא נם נפלא מבנפלאות בגדולות שהיו בעולם. ובפ"ע מה' חשובה כחב עוד על מלך המשיח שיהיי בעל חכמה יותר משלמה, ונביה גדול כוא קרוב למשה רבינו, ולפיכך ילמד כל בעם ויורה אותם דרך כי ויבואו כל בגוים לשמוע לו. א"כ חזימ ברור שגם בם׳ היד דעתו שיהיה מלך המשיח נבית גדול יותר מכל בנביחים עד קרוב למרע"ב. כמו שכות בחגרת חימן. וגם כתב שיבוחו כל הגוים לשמוע לו, שזה ודחי חינו דרך העבע שיבוחו כל הגוים לשמוע לחדם חחד מישרחל. וכבר כתב הרמב"ם ז"ל בכלכות יסוכ"ת פ"ז שאין כנבואכ חלם אלא על חכם גדול בחכמה גבור במדוחיו ולא יהא יצרו מתגבר עליו בדבר בעולם אלא הוא מתגבר בדעתו על יצרו תמיד והוא מחקדש והולך ופורש מדרכי כלל העם והולד ומזרז עלמו ומלמד נפשו שלח חהיי לו מחשבה כלל באחד מדברים בעלים ולא מהבלי הזמו ותחבולותיו. והאריך עוד בדברים כחלה עד שכחב לבסוף על הנביא שכשמשלחים אותו נותניו לו אות או מופת כדי שידעו בעם שבי שלחו בחמת. ולח כל בעושה חות ומופת מאמינים לו שכוא נביא. אלא אדם שביינו יודעים בו מתחלתו שהוא ראוי לנבואה בחכמתו ובמעשיו שנתעלה בהן על כל בני גילו והוא מהלך בדרכי הנבואה בקדושתה ובפרישותה ואח"כ בא וששה אות או מופת מלוה לשמוע ממנו, עכ"ל, וכן כחב עוד בפרק עשירי שכל נבית שיעמוד לנו ויחמר שה׳ שלחו חומרים לו חם נביא אתה אמור דברים העתידים להיות, והוא אומר. ואנו מחכים לראות היבואו דבריו אם לא יבואו, ואפילו נפל דבר קטן בידוע שהוא נביא שקר. וכתב עוד אח"כ ובודקין אותו פעמים כרבה אם נמלאו דבריו נאמנים כולם כרי זה נביא אמת. ואם כן כיון שכתב הרמב"ם ז"ל שהמלך המשיח יהיה נביח גדול כ"כ ע"כ שיתנסה בחות ומופת בלירוף כל המדות הנ"ל שמוכרת להיות בנביא. ואם כן הדבר ברור שמה שכחב בתחלה שאין לריך לעשות חותות ומופחים ומחדש דברים בעולם או מחים מתים וכיולא בדברים אלו אין הכוונה אלא שאין לריך לעשות מופחים כאלו המחדשים דברים בשינוי טבטו של עולם, כמו תחיית המתים ושאר שינוי הטבעים, שיהי׳ אח״כ לעחיד, אבל המלך המשיח

מאמר שלש שבועות

בעלמו ע"כ שיהיה איש פלאי וכמ"ש הרחב"ם ז"ל גם בפיה"מ פי חלק על מלך המשיח ויגדל שמו וזכרו יהיה מלא הגוים יותר מן המלך שלמה וישלימו אתו כל האומות ויעבדוהו כל הארלות ללדהו הגדול ולנפלאות שיהיו על ידו ולא ישתנה במליאות שום דבר ממה שהוא מתה אלא שהחלכות תחזור לישראל, והרי שהרבה בנפלאות שיהיו נעשים על ידו אלא שבמליאות העולם לא ישתנה שום דבר. ובזה מיושב שאין סחירה בדברי הרמב"ם בין מ"ש בס' היד ובין מ"ש באגרת תימו. ואין להאריך בביאור פרטי הענינים שבשם, ומובן לכמעייו.

# למ

ונוכל וכלוי לע"ל שגם בן כוזיבל היה ליש קדוש ונוכל וכלוי לנבוחה בכל המדות שחשב הרמב"ם ז"ל. וראי׳ ברורה מן הש"ם (סנהדרין דף ל"ג ע"ב), שאמרו חכמים נחזי אנן אם כוא מורח ודאין, וזכ מדרגה שלא היה אף למרע"ה, כמ"ש הרמב"ם באגרת תימן, ואם הוא אינו ראוי לכך האיד נסתפהו בו החכמים אם יש לו מדריגה זו עד שבאו לנסוחו. גם כלא כחליט כרמב"ם ז"ל גם בס׳ כיד שכמלך כמשיח נביא גדול יותר מכל הנביאים, וכבר השריש לנו שא"א להאמין בא׳ שהוא נביא אלא אם כן יש בו כל המדות שחשב הוא ז"ל, א"כ האיך חשבו החכמים בחחלה על בן כוזיבא שהוא מלך המשיח אם לא היי בו כל אלו המדוח שראוי לנבואה. ובמה שאמר לא חצא אלקים בלבאוחינו, כבר פירשו דהיכא שא״א לנלח בדרך הטבע אלא לריך ניסים והשגחה פרעית להלילם, לריך זכותים יותר, משא"כ אם הוא חזק בדרך העבע אלא אדרבה אם רולים לענשו מן השמים לריך שיהיה עפ"י נס, בניקל יותר להנלל, ח"ש לא תלא אלהים בלבאותינו, שלא ילא מדת הדין בכוונה לענשו, וכן הוא במדרש רבה שהיו אומרים לא תסעוד ולא תכוף, וגם נראה בזה שהי׳ ע"ד שאמרו חכז"ל בגיטין דף ניין על בר דרומה הלשון הכשלי׳ פומי׳ שלה המרו בכוונה אלא נכשל בפיו, ולא כמו שיש טוטין בזה שלא האמין ח"ו בהשנחה. גם בני דורו היו אז לדיקים גמורים ולם מלפו חכמו"ל בכם שום חטם אלם זה שלם היו מחתבליו על ירושלים. ויוכל להיות שלולה החעה הזה

ביו בבחינות זכו אחישנה והיה אז מליאות לגאולה. אבל מחמת שהיה חטא ביניהם לא היה הזמן מוכשר לביות אחישנב, וממילא כוא דחיקת כקן ונחקיים בהם מ"ש חז"ל בזה אני מחיר את בשרכם ר"ל. ובעת שעמדתי על הברו של רבי עקיבא כשהייתי בקיץ כזה [תשי"ט] בטבריי עלה בדעתי איזה רעיון לחרץ דברי ר״ע שלח טעה חלח היי סיבה גדולה מן השמים לדרוש אז כן, וחשבתי טעם נכון בדבר, אלא שאין רלוני לכאריך בזכ כעת. — ובאמת אין אתנו יודע עד מה, ועמקו דרכיהם של התנאים הקדושים ואנחנו לא נדע. והנגלות לפנינו דברי חכז"ל שהיי אז מכשול נורא ואיום ר"ל מהטעות של דחיקת הקץ, וגם מסקנת הש"ם הוא דקטלוהו רבנן. ומכל שכן שאנן יחמי דיחמי מוכרחין לברוח בכל חופן וחופן מכל מיני לעדים של דחיקת הקן הרבה יותר מהבורח מן החרי הרודף אחריו להורגו ר"ל. והשי"ת ירחם עלינו ועכ"י וישלח לכו ב"ל בב"ח

והרדב"ו כתב דחם לא חזר בו ר"ע הוי בשביל שלא בא לפניו דין שיהיה לריך לדון ע"י הריחו. ומבואר דעתו ז"ל שבזה אין פלוגחא, וכולי עלמא סברי דהמלך המשיח יהיה מורח ודחין, ולכן לריך לדחוק שלח בא אז לפני ר״ע דין כזה, והוא דוחה, דכיון שחכמי דורו בדקו אותו אם הוא מורח ודאין האיך לא ידע מזה ר"ע, ונראה מדבריו שמסופה אם חזר בו ר"ע. אמנס בספר יוחסין למהרא"ז ז"ל במאמר א' אלל ר"ע כתב בהדים שגם ר"ע מחר שרמכו שלם היה מריח הרשעים נחיחש הימנו, וכחב שוה שורש גדול בעניו המשיח. גם בדברי המהרש"א סנהדרין דף ל"ג שכתב שגם ר"ע טעה בו בתחלה, מזה משמע שגם הוא לא טעה בזה אלא מתחילה, אבל שוב חזר בו, ולפלא בעיני מה שהלחם משנה עושה פלוגחת חם לריך להיות מורח ודאין, וכפי הנראה לא היה לו האגרת חימן שמבוחר בהדיח גם בדברי הרמב"ם ז"ל שהמלד המשיח לריך להיות מורח ודחין. והנך רוחה שהרדב"ז והמהרח"ז פשיטח להו שחין בזה מחלוקת. גם לפי דברי הלח"מ עכ"פ בנבוחה מבוחר גם בם' היד שלריך להיות קרוב למרע"ה, ולהלן אדבר עוד בזה בענין פלוגתת כרמב"ם וכרתב"ד ובדברי ככ"מ וכלח"מ בענין בן כחיבא.

והנה לכחורה לשון הרמב"ם ז"ל חינו מובו. שהתחיל לומר שהמלך המשיח אין לריך לעשות אותות ומופתים וסיים שעיקר הדברים ככה הן שהתורה הזאת חקי ומשפעי לעולם ולעולמי עולמים ואין מוסיפין עליהם ואין גורעין מהם, ואינו מובן הישור הדברים, וכי אלמלי היה לריך המלך המשיח להראות אותות ומופתים כיכ בזכ שינוי או כוספה וגרעון בתוכ"ק, ומדוע חלה אוחות ומופחים בשינוי החורה ח"ו. וכנכ מ"ש סימן כראשון שהמלך כמשיח יכוף כל ישראל לקיום בתוב"ק ולחזק בדקב, מקור בדבר כמ"ש בבי חשובה פ"ז הלכה בי: אין ישראל נגאליו אלא בחשובה, וכבר הבעיחה תורה שסוף ישראל לעשות חשובה בסוף גלותן, ומיד כן נגאלין, שנאמר והיה כי יבואו עליך כל הדברים וגו' ושבח עד ה' אלחיך ושב כ׳ אלקיך וגו׳. ולריך לכבין כלא כיא פלוגחא בגמרא סנהדרין ל"ז ע"ב דלר"א אין נגאלין אלא בחשובה, ור"י חולה. וכן היא פלוגתא בין רב ושמואל. דרב אמר כלו כל הקילין ואין הדבר חלוי אלא בחשובה. ושמואל אמר דיו לאבל שיעמוד באבלו. ופירש"י ז"ל בלשון רחשון חם לח יעשו חשובה חינו עומד בחבלו כל הימים אלא ודאי מז לדבר. ובל"א פיי דיו לאבל דיין לישראל לער הגלות אפילו בלא תשובה נגאליו. ובכל מקום בר"א ור"י כלכה כר"י, גם ברב ושמואל הלכה כשמואל בדיני, ומדוע החליע בזה כר"א ורב. שכלה חשובה הין נגהלין.

ולכאורה חשבתי כיון שחמרו בש"ם בכלי דחר"י שחם חין ישרחל עושין חשובה הקב"ה מעמיד להם מלך שגזירותיו קשים כהמן, וישראל עושין תשובה וחוזרין למוטב, הגם שבירושלמי פ"ה דתענית היחה בהיפר דר"ח חומר שעושין חשובה ע"י מלך קשה כהמן ור"י חולק, נמצא לר"י אף בלי תשובה כלל נגאליו. אבל כיון שבכל מקום כלכה כש"ם בבלי ולפי שיטת הבבלי אף ר"י סובר שיעשו חשובה אלא שיהיה ע"י מלך קשה כהמן, לכן החליע שחין נגחלין חלח בחשובה. אבל אי אפשר להעמים זה בדעת הרמב"ם שהרי כתב בהלכות מלכים שהמלך המשיח יכוף כל ישראל לקיום כתוב"ק, א"כ כתב שכתשובה תביי ע"י

מלך כמשיח ולא ע"י מלך קשה כהמן. ובאמת בברייתא השני׳ שבבבלי אח"כ דתניא אידך שמה באריכות טענת ר"ל ור"י מהראי שמה לא נזכר מאומה מחשובה שע"י מלד השה. ואדרבה מלשון הכתובים שהביא ר"י לבסוף נראה שאף בלי חשובה. אלא מחמת גודל הלרות וכשפלות ירחם כשי"ת ויבים משיח. עיי"ש בגמרם וברש"י ז"ל. וכן כוא כלשון במכ שאמר שמואל דיו לאבל שיעמוד באבלו, כאשר הבאחי לעיל שחי הלשונות שברש"י ז"ל שכוח חף בלי חשובה, וחפשר שכתנים אידך סובר כדעת הירושלמי.

משה

בם לפימ"ש הרמב"ם ז"ל שיש הבטחה מהחוה"ק שיעשו חשובה בסוף גלותן והקרא דושבת עד כ' וגו' כוי כבעתכ, אם כן כאיך איתא בזכ פעגחא מה יהיה אם לא יעשו תשובה אם יהיו נגאליו, הלא כום דבר שחינו במניחות שלה יעשו חשובה שהרו ה"ה להסתפק במה שהבעיחה התוה"ק. ועוד מה יענו כחולקין וסוברין שאף בלי תשובה יהיו נגאלין לאותו קרא דושבת. ובאמת כל כברייתות כן בבבלי וכן בירושלמי שהביאו כמה קראי לא הזכירו כלל מאותו קרא דושבת שהביא הרמב"ם ז"ל, אלא שבירושלמי יש ברייתה הח"כ שהביה קרה דושבת, ושמה לה חכר כלל אם אותה ברייתא היא בפלוגתא דר"א ור"י או לא. גם במהרש"א מגילה דף ל"א ד"ה כדי כתב הלשוו שלעתיד יהיו נגאלים ע"י החשובה כמפורש בפי נלבים ושבת וגו'. כנה כתב שהוא מפורש, והלא כיון שהוא פלוגתא בגמרא כאיך אפשר לומר שכוא מפורש.

גם כנה בפלוגתא דר"א ור"י אמרו אח"כ שתיק ר"א ולא השיב כלום לר"י על הושייתו, ומבואר בתום׳ בכל בתרל דף ס"ב ע"ל ד"ה ומודה שהבילו מכ"מ בש"ם דלה המרינו דלה חש לכשיבו הלה ברב לחלמיד, אבל בחלמיד חבר לא אמרינן דלא חש להשיבו. אלא מדשתה אודי אודי ליה. וכן כ׳ הרמב"ן במלחמות פ"א דסוכה גבי ראש חור וכן הוא בכמה פוסקים. ועי׳ בשו"ח ח"ל סו׳ קכ"ד. ולפי"ז בר"ח ור"י דכוי חברים ובר פלוגתי׳ מדשתק ר״ח שמע מינה דחודיי אודי ליב, ואם כן לכאורה אין כאן פלוגתת התנאים. ולכו"ע אפשר שיבוא משיח בלא חשובה. אבל אי אפשר לומר כן שברי גם רב אומר אין בדבר חלוי אלא

נב

בחשובה ומעשים טובים. ופירש"י ז"ל אם כל ישראל החרין בחשובה יבות ותם לתו לת יבות. ותם נימת שכודב ר"ם לר"י כוי רב דלם כממן, ומי מפשר לומר רב תנה ופליג. שברי המרו בגמרה החר פלוגחת רב ושמואל כתנאי וכביאו ע"ן פלונחת כ"א ור"י אלחא דר"ח וכ"י נשחרו בפלונתה ולה בודב לו

ואפשר שיש לחלה עפ"י מה שאמרו בגמרא שבח דף כ"ע ע"ב א"ל אי שתוקי לך כדשתקו חכמים לר"י נפיח מיני׳ חורבא. ומבואר בזה שיש טעם שלא לשתוק דלה ליפוק חורבה משתיקתו, וזה שייך בפלוגחה שהוא נוגע להלכה דופיק מזה טעוח בהלכה, אבל בפלוגחם שחינו אלה דברי אגדה ואין נפחה מינה להלכה כי בוודאי מחויבין לעשות חשובה אף אם אינו תלני בזכ ביחת כמשית כמ"ש כרמב"ם במחמר הידוש כשם, שאין קיום בתוכ"ק תלוי בביאת במשית, ואף מי שאינו זוכה לביאת המשיח מועל עליו קיום כל התורה כולה, ועיי חשוי ח"ם יו"ד סיי שנ"ו. ואין בפלוגחא זו אלא כילד יעשה השי"ת בענין ביאת המשיח, כמו שמלינו פלוגתות כאלו בדברי אגדה שאיו לנו מהם שום נפקא מינה בהלכה, ומטשות כזה לא נפיק מיני׳ חורבא ע"כ אין ראי׳ משתיקתו דבוי בודאב.

ובחידושי הרמב"ן מס' ב"ב ד' ס"ב הביא בתחלה

דברי בר״ת דשתיקב בוי כבודחב חבל לבפוף מסיק דספיקא כוא ובדיני ממונות קולא לנתבע ובאיסורא לחומרא. וכתב ע"ז הק"ג בבילה פי משילין אות ש' דכיון דספיקא כוא אינו לחומרא אלא באיסורא דאורייתא, לא באיסורא דרבנן. וכעין זה הוא בשו"ח מברי"ע ח"ח סוף סיי פ"ג חלח שיש לחלק מענינו של המהרי"ע לכאן ואינו דומה לגמרי כמבואר להמעיין ואין להאריך בזה. ועכ"פ נראה שאין זה כלל מוחלע ומדחמרו בגמרה כחנהי בודהי שידעו דרב סובר דר"ה ור"יו עדיין במחלוקה הן עומדים, אלא שאעפי"כ ר"א ור"יו כלכם כר"י. גם בפלוגחא דרב ושמואל מלבד דבלכחת כשמוחל בדיני, כלח מבוחר חחר כך בגמרח מימרא דר׳ יוחנן שאמר אין בן דוד בא אלא בדור שכולו זכחי חו כולו חייב, בדור שכולו זכחי דכתיב וכרי בדור שכולו חייב דכתיב וירא כי אין איש וישתומס כי אין מפגיע וכחיב למעני אעשה. ומבואר בזה דסובר

דאפשר שיבוא בן דוד בדור שכולו חייב, וכקב"ה אך למענו יעש וזה דלם כרב שממר שמם לם יחזרו כל ישראל בחשובה לא יבוא.

הגם שבודחי חין הפיי כולו חייב שח"ו לח יביי בישראל שום שומרי תורה ומצות שזה אי אפשר שבות בכלל בכבעתב דלה חשכת מפי זרעו. שלעולם יביי בישראל איזה שומרי חורה ומלוח. והרמב"ם כתב במלום דקידוש בחודש בסב"מ מלום קנ"ג של"ח שיעדר א"י לגמרי מבני ישראל כי יש הבעחה מהקב"ה שלא יהי׳ ח״ץ כליון האומה. וכשאיו אנשים מבני ישראל בארץ ישראל אין לנו קביעת החדשים שא״א לחידוש בחודש אלא בארץ ישראל ובעלו במועדות מכל ישראל חם בוי ח"ו כליון באומה. גם ברמב"ן לא פליג בזה אלא על גוף ככלכב שלדעתו אף אלו לא כיי עכשיו בח"ו שום חיש מישרחל ג"ב לח בעלו המועדים והחדשים, כי סגי בקביעות החדשים שנעשו או ע"י כלל כנשיא עד ביאת כגואל. ואם ביעול כמועדות בלבד סוי ח"ו כליון כאומה ומכש"כ בביטול כל החורה כולה, והקב"ה הבטיחנו שלא יכלה זרעו, וא"כ בודאי אין הפי׳ בכולו חייב כמו שטועים העולם, אבל הפי׳ כוא בשני פנים, ראשית ידוע דכעולם אחר רובו נידון. ואם ח"ו רובו חייב כוי דין כולו חייב דרובו ככולו, ומבוחר בעו"ז הי רחש השנה סיי תהפ"ב ס"ה גי דלכן אומרים מלוך על כל בעולם כולו שהוא כפל לשון. דמלשון כולו בלבד י"ל שהוא רובו דרובו ככולו, דמלינו הרבה פעמים כן, וכמו כן י"ל בכולו חייב דהיינו רוב הדור שנידון עפ"י רובו. גם במיעוט שומרי חורה ומלוח שיש בהדור חין בהם שלימות כ״כ שיוכלו להכריע חת כל הדור בכחם וע"ז הביחו הכתוב וירא כי אין איש וישתומס כי אין מפגיע שאין בדור מי שיוכל להכריע את כל בעולם כולו בחשובה ומעשים עובים שלו להביא כגאולה ולכשתיה את המהעריגים נגד הגאולה. ואף אם יש עדיין לדיקים בדור שיולאין זכאים בשאר ענינים מכל מקום בנידון זה שדנין על הגאולה של כלל ישראל שהוא ענין נורא ונשגב, אין מי שיזכה בזה והוי בדין זה כולו חייב ממש, ודרך המקראות וחכז"ל לדבר בלשון זה, וכמו שאמרו חכז"ל בפירושא דקרא ונקי ולדיק אל תכרוג כי לא אלדיק רשע, דביינו שאף שכוא רשע ומחויב מיתה מ"מ כיון שבדין זה יולא זכאי נקרא דברים.

לדיק בדין זכ, אף שלפי כאמת אינו לדיק, וכבר כאריך בזכ כמבי"ט, וכתניא בריש ספרו ליקוטי אמרים כאריך טובא במכ שאמרו חכז"ל בינונים מחלכ זכיות ומחלכ עבירות, אף שלפי כאמת אין אלו בינונים אלא שלאותו כענין שדברו שם חכז"ל כוי בינונים, לכן קראום באותו כלשון שדרכם ז"ל לדבר בלשונות מושאלים. וכמו כן כמימרא דכולו חייב דקאי על דמיירי שם בדין שדנין על כגאולם אף שאינו כן לגמרי בשאר ענינים.

זיש טועים שחומרים שמה שהוח כולו חייב זה סיבה להבית ביתת המשיח, וזה ודתי טעות גמור ומוחלט, שאדרבא כל מה שמוסיפין במצות וחשובה ומעשים עובים ומתרחקין מן החעה זה מסייע להתקרבות הגאולה. אבל מה שאמרו שיבא ב"ד בדור שכולו חייב בזה ביארו דברי הנביאים שהתנבאו מה שיבוי לעתיד, ויש סתירה בהכתובים, וכמו שתירצו גם במ"ש בעתה אחישנה דהוי סתירה וביארו דבעתה קאי על לא זכו, ואחישוב האי על זכו. וכמו כן חירלו הסחירה דכתוב אחד אומר וארו עם ענני שמיא ובכתוב אחד אומר שני ורוכב על החמור, וכן הוא בכמה ענינים בש"ם, כמו כן כוא בכאן דכתוב אחד אומר ועמך כולם לדיקים לעולם ירשו ארן ובמקום אחר כוא אומר אין איש ואין סומך אלא למטני אעשה, וכחבו המכוון באלו המקראות שאם יביי ביאת המשיח בבחיי זכו אחישנה זכו כשעמך כולם לדיקים וכוי דור שכולו זכאי, אבל אם לא יוכו לביאת המשיח בבחיי זו ויתמהמה עד כזמן של בעתם שכוח כקן כחחרון שחי אפשר לכחחתר עוד בזה ראתה הנבואה שאורך הגלות יביא לידי כך שיהיי דור שכולו חייב, וכמו שיש כמה ברייחות בגמרת

שמגידים ברוח קדשם על העתידות שיהיי בדור של

עיקבא דמשיחא פני הדור כפני הכלב והאמת נעדרת

ויראי חטא ימאסו וטוד הרבה ענינים נוראים שאנו רואים בדורינו בעוה"ר שכולם נחקיימו, ולא בשביל

המעשים האלו שהוא דור שכולו חייב יבוא המשיח.

אלא ביאת המשיח הוא בהכרח כי בזמן הקץ האחרון

יש הבטחה מהקב"ה בשבועה שבכל חופן וחופן חהיי

כגהולה, וכמו שחמר ר"י במחלוקותו על ר"ח שכביח

מקרא כי למועד מועדים, ופירש"י ז"ל אלמא יש קד

בדבר. - אחר כותבי זאת הראוני שפיי זה שכתבתי

בכולו חייב כבר כחבו בספה"ק זקוקין דנורא על החנא

ועכ"ם מבואר במימרא זו דר׳ יוחנו שיבוא בו דוד אף לדור שכולו חייב אלא אך למענו יעש, וזה ע"כ דלא כרב שסובר שאם לא יעשו כל ישראל חשובה לא יבוא ורב ור"י כלכה כר"י, ומכש"כ כשגם שמואל ור"י חרווייהו פליגי על רב, והיא גם דעת ר׳ יהושע דהלכה כוותי׳ לגבי ר״ה, ומכש״כ כששחה ר"ח דעכ"פ מידי ספיקא לא נפקא אם לא כודכ לדבריו, ומדוע בחליט איפוא הרמב"ם ז"ל שאין ישראל נגאלין אלא בחשובה, דאף שמלא מבואר כן בקרא אבל דברי חכז"ל עיקר שהם ידעו הכל ביאורי כל המקראות ואין לנו להכריע ביניהם אלא לפי הכללים שאמרו, גם מכרבה ברייתות שהביאו בסתמא במסי סנהדרין ובסוף מס' סועה שהגידו כולם על מלב הדור שבעיקבה דמשיחה ופירש"י ז"ל בסוף סועה בעיקבא דמשיחא בסוף כגלות לפני ביאת כמשית. ומכל אלו הברייתות שהפליגו כ"כ בשפלות הדור שלפני ביחת המשיח בכל הפרטים ע"כ שהוא כדעת ר"ו שיבוא משיח לדור שכולו חייב, וכוא לכאורה פלא עצום שהחליט הרמב"ם ז"ל נגד כ"ז, ואף הראב"ד ושום אי מהמשיגים לא השיגוהו ומזה ראיי דהכל מודים בזה כמו שמבואר בכללי בראב"ד, ובענין לריך ביאור.

משה

דב"א בכמאמר שכי בסוף סי אליי רבא, וכנאני

שכוונתי לדעת כגדול, וכוח פיי חמיתי לפי פשועו של

ריש להעיר עוד דכנה המהרו״ק בשורש קס״ה כחב

דכל כללי הש״ם בקביעת ההלכה אינן אלא

על דינים הנוהגים בזמן כזה ולא על דינים שאינם

נוהגין אלא בזמן הבית, ואדרבא היכא שהתלמוד פוסק

נוהגין אלא בזמן הבית, ואדרבא היכא שהתלמוד פוסק

בכיו״ב הלכה כפלוני פריך וכי הלכתא למשיחא, והרבה

פוסקים סוברים כן. וביד מלאכי הביא עוד מכמה

ראשונים שכחבו כן. אמנם החיד״א בספריו שער יוסף

ויעיר אוזן מערכת ה׳ אות י״ג כתב דמדהרמב״ם

ויכראב״ד והסמ״ג כתבו כל ההלכות שבסדר קדשים

ויסרות שאינם נוהגים בזמן כזה והוא עפ״י כללי

הש״ם שבידינו, ע״ר דלא סבירא להו הך דמהרי״ק.

ולפענ״ד דמדברי הרי״ף והרא״ש שהשמיטו כל מה

שאינו נוהג בזמן הזה נראה דס״ל כדעת המהרי״ק

שאין לנו קביעת ההלכה בזה, אמנם גם הרמב״ם ז״ל

נד

שמכריע כל ההלכות אף בהלכתא למשיחא מ"מ במה שאין בידינו אלא ביד הקב"ה לעשוחו גם הרמב"ם ז"ל אינו מכריע וכמבואר בפי׳ המשנה בפרק חלק גבי פלוגחה דעשרת השבעים הינם עתידים לחזור כתב שם וז"ל: כבר זכרתי לך פעמים רבות שכל מחלוקת שיביי בין בחכמים שחינו בא לידי מעשה אלא שהוא אמונת דבר בלבד אין לד לפסוק הלכה כאי מהם, וכן כתב עוד בפיי המשנה במסי סוטה פי היה נועל לענין פלוגחא דמתנוונת והולכת יעיי"ש. וא"כ גם בזה שאין פלוגתא וספק אם לריך לעשות חשובה שאף בלי ביאת כמשיח כחיוב לעשות חשובה ולקיים כל התוכ"ק והפלוגחת בזה הות רק תם הקב"ה יגחלנו תף בלי בתשובה והוי זה כפלוגתא דעשרת השבעים ועונש כסוטה דהוי אמונה בהקב"ה האיך יעשה והאיך הכריע הרמב"ם ז"ל בזה שאין נגאלין אלא בחשובה כיון שכבר השריש לנו הך כללא דבכה"ג אין לנו לפסוק בלכב.

שוב ראיתי בישמח משה פי חשא די קפ"ז עמוד די שכתב כבר נאמר בכל הספרים דכל כללי כלכות אינם אלא בדינים כנכוגין בינינו אבל לא בעניני שמים. הנה לא ראיתי זאת אלא ברמב"ם כנז"ל ובוודאי כוא ז"ל ראה זה בכמה מקומות כיון שכתב שנאמר בכל הספרים. ועכ״פ על הרמב״ם בוודאי קשה האיך כחב פסק הלכה בעניני הגאולה שאינו אך בידי שמים במקום שיש פלוגחת התנאים ואין לנו ע"ז שום כללי כלככ כאיך לככריע.

#### X2

אבל האמת יורה דרכו שדברי הרמב"ם ז"ל אינם נוגעים כלל לפלוגתא דתנאי ואמוראי שבש"ם וכוח שנין אחר מהחם שבזה הכל מודים, והוח מבוחר בקרא לכל הדעות. דהנה במדרש תנחומא פרשת בחקותי סוף אות ג' הפלוגתא היא באופן אחר, דיש שם ג' דעות, ר"י סובר אם אין עושין תשובה אינם נגאלים, ור"ש סובר דאף אם אין עושין חשובה כיון שמגיע הקן מיד נגאלים, ור״א סובר שאם אין עושין חשובה הקב"ה מעמיד להם מלך קשה כהמן ומחוך כך עושין חשובה. ובפרקי דר"ה סוף פי מ"ג הביה

ג"כ מימרא דר"י כמו שכוא בתנחומא שאם אין ישראל טושין חשובה אינם נגאלין אלא שסיים אח"כ ואין ישראל עושין חשובה גדולה עד שיבוא אליהו שנאמר כנה אנכי שולח לכם את אליי והשיב לב וגוי ומדסיים שאחר ביאת אליי עושין חשובה גדולה מכלל שקודם ביחת חלוי טושין חשובה קטנה, כמ"ש חכו"ל בשבת פרק כלל גדול גדול מכלל דחיכה הטו. וה"ז הישמח משה זלכ"כ ביתר שקודם ביתת חליי ומשיח יעשו חשובה תתחם וחח"כ חשובה עילחה ומחקיים בזה שניהם מה שאמר הקב"ה שובו אלי וגו' וישראל אומרים כשיבנו כ' וגו' דכתשובה שעושין קודם ביחת חלוי ומשיח כוי בבחינת שובו אלי, ומכ שעושין אחר ביאח אלי׳ ומשיח הוי בבחינת השיבנו ה׳. וכעין זה כתב העקידה פרשת ולבים בשער המחה שחהיה שני פעמים חשובה, אחת קודם ביאת המשיח ואח"כ חשובה יותר גדולה. ופי׳ שם הכחוב יעזוב רשע דרכו וגו' וישוב אל כי וגוי, דלכאורה כיון שעוב דרכו הרע כרי עשה תשובה ומה אמר אח"כ וישוב אל הי אלא שטזיבת דרך הרע בלבד אינו תשובה שלימה אלא שזריד אח"כ עוד חשובה יותר גדולה. זיש עוד כמה מאמרים בזם שמבואר ששני זמנים לחשובה, האי קודם ביאח אליי ומשיח שזה בחינת שובו אלי ערם התגלות המשיח ואח״כ׳ ואשובה אליכס, ועוד יש זמן לחשובה ע״י ביאת אליי ומשיח שכחם רב ועלום להחזיר את כל ישראל בתשובה וזהו בחינת השיבנו ה'. וברוב המקומות בדברי חכז"ל והרחשונים ז"ל מבוחר שחליי יחזיר בחשובה כל ישראל טרם ביאת המשיח כאשר אביא להלן, גם ברמב"ם כלכות מלכים פי"ב כלי בי כתב שחלני יהיה שליח ליישר את העם ולהכין לגם ויש מן החכמים אומרים שהודם ביאת המשיח יבוא אליי, אלא שדעת הרמב"ם שיש פלוגתה בזה, ויוכל להיות שהמלד המשיח בעלמו יחזיר את כל ישראל לתשובה ערם שחביה כגאולה ואח"כ יבוא אליי להביאם לחשובה יותר גדולם.

ומקוך הפלוגתה בזה יחבחר להלו, אמנם הפלוגתה שבש"ם ומדרשים תנחי וחמורחי חם יכיו נגאלין אף בלי תשובה האי על התשובה שהודם ביאת אליי ומשיח שבודאי רלון הבוב"ה שיהיה שובו אלי ואח"כ ואשובה אליכם, שזה ודאי עדיף יותר, אד

ישראל שושניו השיבנו וכו׳ ואח״כ ונשובה. ובזה פליגי מלא כגוים יותר מו המלך שלמה. וישלימו אתו כל האומות ויעבדוהו כל הארלות ללדקו הגדול ולנפלאות תנאי ואמוראי אם יש מליאות שיביב בתגלות אליי ומשיח להעולם בלי תשובה, וכן מבואר ברש"י ז"ל שם שיהיי על ידו, וכל מי שיהום עליו יחבדהו השם יחעלה על כא דאמר רב אין כדבר תלוי אלא בתשובה וז"ל: וימסור אותו בידו וכו' עיי"ש. וא"כ כש"כ שיהי' פחדו אם כל ישראל חוזריו בחשובה יבוא, ואם לאו לא יבוא, על ישראל והוי כעיו הכרח לעשות חשובה. וכבר הבאחי וכן כתב עוד רש"י ז"ל אח"כ בדף ל"ח במה שאמר מה שכתבו ז"ל שתשובה זו שאחר ביאת המשיח בוי וככלות נפץ וגו׳ תכלינה, אחר שתכלה גבורתם ויהיו בחי׳ השיבנו ה׳ ולם בחי׳ שובו חלי. גם בגרים הסביר שפלים למחוד תכלינה חלו הלרות ויבוח משיח כדחמרינו המהר"ם בן חביב שהגרים שנתגיירו בשעת יליחת כי אולת יד. וכרי שכל פלוגתתם כוא על הודם ביאת מלרים וערב רב עלה אתם בעת שראו גדולת משה ואהרו המשיח אם יש מציאות שיבוא לשפלות הדור אף בלי ונפל פחד היהודים עליהם אינם חשובים כמו הגרים שמחגיירים בזמן הגלות ע"י רלונם בלבד, וא"כ כיון תשובה, ואמרו ז"ל ע"ז לשון נגאלין, כי התגלות אליי או משיח לבשר הגאולה זה בעלמו נקרא גאולה שפלוגתת ר"ח ור"י כוח חד על תשובה רצונית כמבוחר למעלה. לא דברו מאומה מחשובה שאחר ביאת המשיח אף ערם עשותם שום ענין מהגאולה או קיבוץ גליות במעשה. וגדולה מזה כתב המהר"ל מפראג ז"ל בספרו אלא כמ"ם דפליגי אם יש מליאות שיבוא משיח אם לא יעשו חשובה הודם ביאחו כזמן ההסחרה ועומק ולח ישראל פ׳ כ״ד דלכן מושבעין שלא יגלו הקץ כי כחשר יגלו הקן הרי יש כחן גחולה כי מי שידע זמנו הגלות בעוה"ר. ומברייתות ומימרות אחרות בש"ם לנחת כחלו כוח נגחל וכשי"ת שם כגלות ולח יכיב נראה דלא יעשו ישראל תשובה קודם ביאת בן דוד נמלא הקץ קודם זמנו, ולפיכך אל יגלו הקץ, עכ"ל. אף ע"י מלך קשה כהמן, חה דרך הירושלמי וכנ"ל, וא"כ כש"כ כשיתגלה אלי׳ או משיח וידעו העולם שבא על כן לא כביא כרמב"ם מזה מאומה. שאינו מכריע בשום פלוגחא בכי האי גוונא כנו"ל. שהרי כחב בהלכוח כגואל, שזה בעלמו נקרא גאולה, ועיין ברכות דף עי ע"ח דנקרא גאולה במלרים בלילה כיון שניתן להם אז מלכים סימן למלך המשיח שיכוף כל ישראל לקיום רשות לנאת אף שלא ביו רשאים לנאת אז אלא אח"כ כתוכ"ק וחקי ומדכתב שכמלך כמשיח יכוף חותם ביום, וכעין זה הוי ביחת אליי ומשיח לבשר הגאולה לקיום בתורה הקדושה, ע"כ שלא עשו תשובה ערם עכ"פ אתחלתא דגאולה אף ערם עשותם שום תנועה ביחתו. כי ביחת המשיח בלא תשובה היא פלוגתא של גאולה. ופליגי תנאי ואמוראי על התחלה זו אם בש"ם ולא אמר בזה שום הכרעה כאשר הבאתי למעלה דעת כרמב"ם ז"ל שדבר שהוא ביד הקב"ה בעלמו אין אפשר בלא משובה לו לומר שום הכרעה, אך סובר הרמב"ם ז"ל שאחר

גם ו"ל ע"ד שכתב המהרש"א ז"ל בסנהדרין דף ל"ז

בפלוגתא דר"א ור"י דגם ר"י סובר שיעשו

תשובה ע"י מלך קשה כהמן קודם ביאת המשיח

כמבואר שם בגמרא, אלא דהפלוגתא היא דמה שאמר

ר"א דאך אם עושין תשובה נגאלין ר"ל תשובה ראונית

בלי הכרחת מלך קשה כהמן שזה חשוב יותר, יעיי"ש

במהרש"א. וכיון שלא דברו בפלוגתתם אלא מחשובה

ראונית י"ל שלא דברו ג"ה מתשובה שתהי ע"י מלך

המשיח, שגם זה אינה כחשובה רלונית לגמרי בזמן

הגלות, וכמ"ש הרמב"ם בלשונו הזהב שהמלך המשיח

יכוף את כל ישראל לקיום התוה"ק, והוי זה ג"ה כענין

של כפי', וכמ"ש הרמב"ם ז"ל בפ' חלק על המלך המשיח

של כפי', וכמ"ש הרמב"ם ז"ל בפ' חלק על המלך המשיח

וז"ל: ויהי' אותו המלך גדול מאוד וכו' וזכרו יהיי

וביאתן לארץ.

ומבואר בגמרא פסחים דף ו' ע"ב דלא אמרינן אין
מוקדם ומאוחר בחורה אלא בחרי עניני אבל
בחד ענינא ע"כ מאי דמוקדם מוקדם ומאי דמאוחר
מאוחר, וא"כ מבואר בקרא שהתשובה קודמת לכל
כשיהיו עוד בסיף גלותן כמ"ש ברישא דקרא והשבות
אל לבבך בכל הגוים אשר הדיחך ה' אלקיך שמה ושבת

ביחת המשיח ערם שיעשה שום תנועה של גחולה חו

קיבון גליות בודתי מקודם יחזור כל ישרתל בחשובה.

ובזה אין שום פלוגחא והיא בברייתא שנשנית בירושלמי

בסתמא ואינו תלוי בפלוגתא דתנאי והוא מבואר בהרא

דושבת וגו׳ שאח"כ נאמר שם היבוז גליות וגאולה

וגרי וסובר הרמב"ם ז"ל דכיון שזהו הבטחה מהחוה"ק אי אפשר לככחים ולכיות בזכ פלוגחא. ולכן נתע בכלכות מלכים שהמלך כמשיח יביאם לידי היום בתוכ"ה שזכו מילחה פסיקה הליבה דכו"ע. דממה נפשך לחוחו המחן דחמר שע"כ יעשו חשובה עוד חודם ביחת כמשיח בודחי יקיימו אז כתוכ"ה, אלא אף למ"ד שאפשר שיבות בלי חשובה עכ"פ זה ודתי שהות יחזירם בחשובה אחרי שכתב בהלכות תשובה אין ישראל נגאליו אלא בחשובה. וע"כ כוונתו ג"כ על אחר ביאת המשיח כמ"ש בהלכות מלכים וכוונתו על עלם הגאולה שאף אחר ביאת המשיח לא יהיה גאולה בלא חשובה אלא שודתי כמלד כמשיח כשפעתו מרובה בכח אלוחי לבחזיר בתשובה חה הוא בחינת השיבנו הי.

וכבר הבחתי לעיל דעת הרחב"ד בפי׳ המשוה שחף אחר ביאת המשיח לא יבואו לא"י טרם שיעשו תשובה ויהיי הבירור בזה אחר שיתהבלו במדבר וברמב"ם לא נחית לפרט בטנינים באיזה אופו יהיי אחר ביאת במשיח כמ"ש בהלכות מלכים שאי אפשר לידע כל זאת. אבל זה ברור שלא יהיי כלום בלא משובה.

# 22

והודיע לנו כרמב"ם ז"ל דבר גדול אף שבאמת לדינא אין נפהא מינה לנו לידע מה יהיה אחר ביאת המשיח כמ"ש הרמב"ם בהלכות מלכים שלא להתעסק בזה לידע איך יהיו הענינים אחר ביאת המשיח, וממה נפשך כיון שסובר שזה הבטחה מהחורה בקי בוודתי יהיה כו אף אם תנחנו לא נדע עכשיו מה יבי׳ אח״כ. אמנם דבר זה הוא הכרח גדול לידע עכשיו שלא יכי׳ מקום לטעות בגאולה של שקר, כי נחזי אנן. דממנ"פ אם כל ישראל יששו חשובה ויהיימו אח כתוכ"ה בכל חוקותי ומשפטי בודחי יכיי תיכף כגאולה, כמ"ש כלו כל הקילין ואין הדבר חלוי אלא בתשובה, וכמו שאמר משיח לריב"ל היום אם בקולו חשמעו. ואם עדיין לא עשו חשובה השריש לנו הרמב"ם ז"ל בכלכותיו שח"ת שיכיי גמולכ, וכתב שזכ מבותר בתרת וכבטחם מכתוכ"ה שכתשובה מוקדמת לגחולה.

וא"כ מי שחושב כביפך, שיש מליאות לגאולה בלי חשובה. כרי כות חושב נגד כמבותר בתרת וכות כופר בתורה ר"ל. והרמב"ם ז"ל כתב בפי"ל מהלי מלכים דלכן מי שאינו מאמין בביאת המשיח או שאינו מחכה לביחתו הוי כופר בתורה ובמשה רבינו יעו שכתורם כעידם ושב כי אלקיך את שבותך ורחמר ושב והבלד וגו' וכביחד כ' וגו' וחלו כדברים במפורשים בחורב כם כוללים כל בדברים שנאחרו על ידי כל הנביאים. עכ"ל. וא"כ הדימת התשובה שהיא הודמת לכל אלו הדברים המפורשים שנאמרו על ידי כל כנביאים כוא ג"כ מבואר באותו כפסות, וכעידה כתורב ע"ו כמו על ביחת במשיח.

ואין ספק שאין חילוק בין הכופר בהבעתה זו שאי אפשר לגאולה בלי חשובה להכופר בהבעחה של ביאת המשיח, ואדרבה הוא גרוע יותר, שכבר ביאר החת"ם בחיו"ד סי שנ"ן שמעיחר הסברה הי הפשר לומר שבגאולב בוא א' מעיקרי בדת שאלו בי' ח"ו חטאינו גורמים שיגרש אותנו גירוש עולם, וכדס"ל לר"ע בעשרת השבעים שהם נידחים לעולם. האם מפני זה רשאים הם לפרוק עול מלכות שמים או לשנות קולו של יוד אפילו מדברי רבנן. ואין זה עיקר ולא יסוד לבנות עליו. אך כיון שעיקר יסוד הכל להאמין בחורה ושם נאמר גאולתינו כאחרונה בפרשת נלבים וכאזינו א"כ מי שמפהפה על הגאולה הלו הרי הוא כופר בעיקר כאמנת התורה. יעיי"ש שהאריך בדברים ברורים. ומכל שכו ככופר בכבטחב זו שבאותו בהרא שאי אפשר לגאולה בלי חשובה שמלבד שכופר במה שמבוחר בקרח, גם עלם בענין ליקח לעלמו גחולה ומלוכה ערם הגיע עת ההז הוא עניו של כפירה ר"ל.

וכבר הבאתי לעיל דברי המהר"ש יפה שכחב במה שאחרו חכז"ל על בני אפרים לא כאחינו בחלקים, דחף שלח כיי חלח עעות שלפי חשבונם נשלמו כד' מחום שנכ וכחמינו בדברו ובטחו בישוטתו לפי דעתם, מכל מקום כיון שלה מלהו חזון מכי לה בי׳ לכם לעשות נתולה בזרוע בשר, דמדלת מלתו חזון מבי ביי לבס לידע שעעו. וכן כחב שם על כעלי׳ בחומה דכיון דה׳ פזרנו חין לנו רשות להחקבן עד יקבלנו כ׳ ע"י משיח, וכוח קל וחומר ב"ב של

ק"יו בגלות האחרון הזה שאין אחנו יודע עד מה,
ורמ"ש הרמב"ה ז"ל באגרת חימן דכיון דאף בגלות
מלרים שמבואר החשבון ד' מאות שנה מכל מקום
נעלם מאחנו החשבון ולא ידענו אלא ממה שבא
משה ואהרן ואמרו פקוד פקדתי, מכל שכן בגלות
הזה שפחדו הנביאים וחרדו מרוב אריכחו, ומבואר
בדניאל שהוא סתום ונעלם שא"א לנו לידע מאומה
עד יום התגלות המשיח.

ובמדרש רבה דברים פ"א סי' י"ע מהו פנו לכם לפונה, אם ראיתם אותו שמבקש להתגרות

בכם אל תעמדו כנגדו, המתינו עד עכשיו מלך המשיח לבוח ויקיים מה רב טובך חשר לפנח לירחיך. עוד אמר שם אח"כ אמרו ישראל לפני בקב"ב רבוש"ע עד מתי משועבדים אנו בידו, אמר להם עד שיבוא אותו כיום שכתוב בו דרך כוכב מיעקב וגוי. אותכ שעה אני מופיע מלכוחי ואמלוד עליכם שנאמר ועלו מושישים בהר ליון וגו', וכן הוא במדרש רבה ס" וירא פ' נ"ר, וירא את המקום מרחוק א"ר ילחק עתיד כמהום לירחה מבעליו, ולעולם, חלמוד לומר זחם מנוחתי וגו' לכשיבוא אותו שכתוב בו עני ורוכב על חמור. גם במה באמרו בגמרא אין בין עוב"ז לימות כמשיח אלא שעבוד מלכיות מבואר שעכ"פ חירות משעבוד מלכיות חלוי רק בביאת המשיח, דכחולקין בזכ לא פליגי אלא במכ שסברי שגם שאר שינויי בעבעים כמבוארים בקרא יהיו חיכף אחר ביחת המשיח, אבל במה שאמר שמואל בשיעבוד מלכיות בזה לא פליגי כלל. וכן הוא לשון רש"י ז"ל בסנהדרין דף ל"ה ע"ב ד"כ כחן לימות במשיח כשיכלה בשיעבוד. וכרי שכחלים דכלות כשישבוד חלוי בביאת כחשית ועוד בכרבה מאמרים בדברי הכז"ל אין מספר מבואר בדבריכם שלא חביי גאולב וחירות משעבוד מלכיות

בראו אלא במאמר ולא בשבועה. ומי גרם לו לישבע מחוסרי אמנה הם גרמו לו לישבע שנאמר וישא ידו לכם. ומבואר שם אח"כ שאוחה השבועה האי על כגליות כמו שסיים ככתוב ולזרותם בארצות ועל שבועת הגלות מבואר בגמרא בבא בתרא דף ע"ד ע"א ששמע בת קול שאומרת אוי לי שנשבעתי ועכשיו שנשבעתי מי מיפר לי, והרי שהשכינה הקדושה מקוננת על אותה השבועה שגורמת אריכת הגלות. וכל כד למכ. אלא בשביל מחוסרי אמנה. אבל בעונוחינו כרבים להכופרים באמונה לגמרי אינו מועיל גם שבועה. כי אינם מתחשבים גם עם שבועתו של בקב"ה ועושים גאולה מעלמס. ובילקוע פרשת בא רמז קל"א כתב מי פרע לכם ממדי וכו׳ מרדכי ואסחר מי פרע לכם מיון בני חשמונאי שהיו מקריבין שני חמידים בכל יום. מי פורע לכם ממלכות רביעית, נערונא, והיי לכם למשמרת, אל האכלו ממנו נא, לא הבעוניי מהבהבה. ופי׳ שם בזית רענן מהמג"א נטרונא שלריכים לשמור ולהמחין לא תבעיניי מהבהבה פיי אל חבקשו לאכול אותה בהבהוב כלומר שאינו ללוי כל לרכו. ומבואר בזכ שבגלות כזכ שכוא מלכות רביעית אין מי שיפרע מכם לכביא כגאולב אלא זכות בנטרונה לשמור ולבמחין ולקיים אל חאכלו ממנו נא, שר"ל קודם שמגיע העת. ובעוה"ר עכשיו שהרבו ימי גאולחינו נחפסו רבים בזה לעבור על אותה האזהרה שלא תאכלו ממנו נא ולוקחים חבל באכילה המרה הלא והאריכו את הגלות בעוה"ר. אוי לנו כי חטאנו. אינם מאמינים במה שאמר הקב"ה שכשיגיע כזמן מאיליו אני מביאכ בקולי קולות ולא אתשכב. כמו שאמרו במדרש רבה שיר השירים. גם אינו שומד לנגדם שבועתו של הקב"ה שהכל הוא בידו של בקב"ה ואין הדבר תלוי אלא בחשובה. וזכו כפירה נחורה ר"ב

מד

30

עד ביאת כמשית אלא שאף אחר ביאת כמשיח לא

יכיי שום נאולה בלי משובה.

ומבואר בספרי פ' כאזינו כביאו בילקוט חכלים רמו חתס"כ כשברא בקב"כ את עולמו לא

וכתב ככלי יקר בפרשת בראשית במה שאמרו אר"יי לא כיי לריך להחחיל את כתורם וכוי אלא כדי שלא יאמרו כאימות לסעים אחם, וקשה מה בכך אם יאמרו לסעים אחם, וכי בעבור זה ישנה סדר

התורה. תשובה לזה, לפי שדבר זה גורם כפירה בעיהר כי יאמרו לית דין ולית דיין וכל דאלים גבר, והאריך בזה עד שכתב לבסוף שמה שאמר לא היי לריך להתחיל אין כפיי שלא יכתוב בתורה כלל הסיפור שמבראשית עד החודש וגו', שהרי יש בו לורך גדול בסיפור חידוש העולם ועוד כמה ענינים עיקריים שמה, אלא ר"ל שמאחר שעיקר התורה למצוחיי, היי לו להתחיל התורה במלוה ראשונה והסיפור שמבראשית יאמר אח"כ. ע"כ מתרן שאלו היי כותב כן היי נותן יד לפושעים לפקור על התורה במינות וכפירה, ע"כ הולרך להקדים סיפור חידוש העולם להורות שלא ע"י לסעיות לקחו הארץ, יעיי"ש שהאריך עובא בזה. והנה מה שנראה מדבריו דכל מיני גזל הוי מינות וכפירה. בזה יש לפהפה דידוע שההב"ה מניח בעלי בחירה לעשות. וכן הוא בכל העבירות שהמה נגד רלונו ית"ש ואעפי"כ סבחירה חפשית. אבל באותו המאמר שכתב זה על מה שאמרו לא הי׳ לריך להתחיל את התורה דמיירי שמה מכיבוש הארץ וחירות מן המלכיות, בזה דבריו לודקים מאוד כי כיבוש הארץ וחירות מן המלכיות כוח אך בידו של הקב"ה ונשבע על ככה.

מה

וכבר הבאתי דברי הכז"ל שאמרו עה"כ ידוע חדע. ידוע שאני מפזרן. חדע שאני מכנסן, ידוע שאני משעבדו, חדע שאני גואלס. ולכאורה יפלא מה שכפל הכתוב ידוע חדע להזהיר את אברהם אבינו ע"ה בפרטיות על אלו הענינים של גלות וגאולה וקיבון גליות שידע שהוח מהקב"ה, הלח המחמינים יודעים שגם בשאר דברים כל הנעשה הוא מהקב"ה והוא אחד מי"ג העיקרים לידע שהוא לבדו יח"ש עשה ועושה ויעשה לכל המעשים. וכחב הרמב"ן בסוף פרשת בא שאין לאדם חלק בחורת משה עד שנאמין בכל דברינו ומקרינו שכלם נסים אין בהם טבע ומנהגו של עולם בין ביחיד בין ברבים. וכן הרמב"ם ז"ל באגרת תימן פי' הכתוב ואם תלכו עמי קרי דר"ל שיחשבו שיש מקרה בלח השגחה, וכ"כ גם בספר המורה, וח"כ חימה מה, שדרשו חכז"ל ביתורא דקרא דידוע חדע דקאי בפרטיות על אלו הדברים

של גלות וגאולה לידע שהם מהקב"ה, כאלו ח"ו בשאר ענינים אינו כן.

אבל באמת בברור הוא דבשאר שנינים אף שהכל כוא בכשגחה מכל מקום אמר הכחוב למען יברכך ה׳ אלקיך בכל מעשה ידך אשר חעשה. שלריד שלא לישב בעל מלעשות, גם אמרו אין סומכין על הנס, וכתב הרמב"ן בסוף פרשת עקב בפסוק ו"ג וז"ל: ודע כי הנסים לא יעשה לעובה או לרעה רק ללדיקים גמורים או לרשעים גמורים, אבל הבינונים כדרך מנהגו של עולם יעשה בהם עובה או רעה כדרכם וכעלילותם, עכ"ל. ומ"ש בפי בא שהכל נסים. הכוונה שאף המלובש בעבע הוא נסים נסתרים, אבל לריך לעשות כמנהגו של עולם. משא"כ בעניני הגאולה לריך לידע שחך הקב"ה הוח העושה וחין לנו רשות לעשות מאומה אלא תשובה ומעשים עובים. ולכן ערח הכחוב לומר ע"ז ידוע חדע שאין זה כשאר ענינים. ואם רואים לפעמים איזה הצלחה בהלוקחים גאולה שלא כדת אין זה אלא כמו הללחת הע"ז שאמרו על זה בגמ' ע"ז ד' נ"ה ע"ל הבא לעמא פוחחין לו, ונעשה להם אף נסים גדולים כמו שאמר הכתוב ובא אליד האות והמופת וגו' כי מנסה וגו' אתכם. ועי' בספר חסידים סיי תתרנ"ד שחדם רע מלליח יותר כשעושה רע מבעושה טובה כדי לטורדו מן העוה"ב. ועי׳ מדרש חלפיות שנף הללחה שהאריך בזה והביא שאם העוברים על החרם מלליחים הוא כדי ליפרע מהם אף על ההצלחה. ובימי בן כחיבא היי להם הצלחה ופלאה כמבואר במדרשי חכז"ל ונמשכה הללחתם ע"ו שנה כמבואר בסדר הדורות דמה שאמרו בנמרא שהיי בי שנים ומחלה כוונו על בן כוזיבא האחרון ולבסוף אחר כ"א שנה היי אסון נורא ר"ל והרג רב מה שלא היי בכל החורבנות שהיי לפניהם. וברא"ש מסכת ברכות פי שלשה שחכלו סיי כ"ב והובח גם בב"י סימן הפ"ע בברכת העוב דקחי על הרוגי ביתר, חמרינן בירושלמי כשנחרבה ביתר נגדעה קרן ישראל ואינה עתידה לחזור עד שיבוא בן דוד, ולכך סמכוה אצל בונה ירושלים. והנה אנשי ביתר היו לדיקים גמורים כאשר הבאחי למעלה, ונגדעה על ידם קרן ישראל, כי מעשה דחיקת הקן לפני זמנו רע ומר יותר מכל העבירות ואפילו ההמורה שבחמורות שבכל החורה כולה. ולכן הזהיר

אותנו הכחוב לידע זה בידיעה ברורה שאם בזה לוקחין מעלמם שלא כדת הוי ודאי מינות וכפירה גמורה ר"ל. ושפיר מפרש בזה הכלי יקר שאי אפשר להתחיל התורה טרם שיהי' לנו ידיעה ברורה בזה.

ומיושב כלשון שאמרו חכו"ל עברו על כקן ועברו על כשבועה שחלהו בתרתי כי באמת העברה על בהן בוא בעלמו איסור גדול ונורא, מלבד איסור בשבועה כי הוא לגמרי נגד האמונה כמבואר, ומיושב גם מה שאמרו במכילתא על זה ובתורתו מאנו ללכת כי אי אפשר להחחיל בחורה בחושבם ללכח בעלמם מהגלות כמפורש לעיל. גם י"ל דכבר עמדו הראשונים ז"ל במה שנאמר אוכי בי וגו׳ אשר הולאתיך מארץ מלרים, ולא אמר אשר בראתי שמים וארץ, ותיי שבריאת שמים וארן לא נודע לבני אדם אלא לחכמים גדולים. אבל בילי"מ ידעו הכל את מעשה ה' כי נורא כות וכוכרתו לכתחיל כתורה בזה. עי' רתב"ע ושחר ראשונים ז"ל. וא"כ לפי דעת בני אפרים שהלכו מעלמם טרם שביי בבתגלות בנורת בגבורת בי לא ביי בזב יסוד להתחלת החורה שכל החוב"ה מיוסדת על יליחת מלרים, כמו שביאר הרא"ה בספר החינוך כ"פ ובשאר ספה"ה, ולכן אמר על זה ובחורתו מאנו ללכת, שא"א לבות לתבלת כתורב לפי דרכם שחפשר ליתח גחולה משלמם. ובגאולה העתידה שיליאת מלרים יהי׳ עפל. ואית מאן דאמר שיתבטל לגמרי הזכרת יליאת מלרים. וע"כ שיבי׳ בו בתגלות לבורחת חמונה יותר מביליחת מצרים, דאל"כ האיך אפשר שיתבעל יציאת מצרים מה שממנה בא עיקר האמונה בחוה"ק. ועכ"פ מי שחושב שאפשר להחעלם וללאח מן כגלוח מעלמנו ובידינו הוא, כוא נגד כאמונה בהשי"ח ובחורתו הקדושה בחכלית.

# מי

דהנה אנו רואים בדברי הרמב"ם ז"ל בכמה מקומות שהיי מחירא מהסומכים על המופחים וערה לבאר בהלכות יסודי החורה פי זי שלא כל העושה אות או מופח מאמינים לו שהוא נביא שאפשר שיעשה אות ומופח ואינו נביא וזה האות יש לו דברים בגו אלא באדם שהיינו יודעים בו מחחלתו שהוא ראוי לנבואה בחכמתו ובמעשיו שנחעלה בהן על כל בני

גילו והיי מהלד בדרכי הנבוחה בהדושחה ובפרישוחה. מעמידין אותו על חזקתו, וכן כאריך עוד בפ״ח שם שכל מיני מופחים אינם דברים ברורים להאמיו בם שגם במרע"ה לא בשביל המופחים האמינו בו, וכל כאותות שעשה משה במדבר לפי כצורך עשאם, לא להבים רמיי על הנבומה. מבל הממונה במרע"ה היי בשביל שבעינינו ראינו במעמד הנבחר כמו שנאמר הנה אוכי בא אליך בעב הענן בעבור ישמע העם בדברי עמך וגם בך יאמינו לעולם, מכלל שקודם דבר זה לא האמינו בו נאמנות שהיא עומדת לעולם, והאריד בזה שלא להאמין לשום אות או מופת לשנות ח"ו ממה שמבואר בתוכ"ה, ולשון הסמ"ג בהקדמתו לס' העשיו אמר לו הקב"ה למשה בחורה שאני רולה ליתן איני רולה שיחמינו בד ע"י חות חן מופת חלח ע"י שישמעו באזניהם שאני מדבר עמך ולכך עשה הקב"ה את הדבר כזה שכשיהיו ישראל בגולה אם יאמר להם עכו"ם או ישמעאל לעזוב חורתם ויתן לכם אות או מופח, יכולין ישראל לענות לו אפילו תרבה אותות ותופתים כתשה בו עמרם לא נאמין אוחד בחילוף חורחינו, אלא אם כן נשמע באזנינו שידבר ה' עמך כמו שדבר עם משה. כי אפילו משה בחירו נאמו ביתו לא רצה שנאמינהו בחורה אלא ע"י מה ששמענו שדיבר עמו וכו'. ולפי שאמרנו שאין לכאמין באוח או מופח לכחליף חורתינו כאיך יש לו יכולת לעשות אות או מופת, שנאמר כי יקום בקרבך וגו' ונתן אליך אות או מופת וגו' ובא כאות וכמופת וגו' כי מנסב כ' אלקיכם אתכם, כרי פי" לד שום כחות וכמופת חינו מכח ע"ו שלו, אלא כקב"כ עושכ זכ כאות לנסות בו אח ישראל יעייש. וכעין זה כחבו כמה ראשונים ז"ל. ועי׳ עוד ברמב״ן וספורנו פרשת ראב.

גם שם באגרת חימן שכתב הרמב"ם ז"ל נגד משיח
שקר שהי' אז, ואמרו עליו שהוא עושה מופחים
נוראים ונמשכו אחריו הרבה מהעם גם מחכמי ישראל,
ולבסוף שפע עליו הרמב"ם ז"ל כי לא בזדון ובקלות ראש
אמר שהוא משיח אלא שהשחעה ונפסד ליורו ורעיונו
יעוי"ש. וחזינן בזה שאף איש משוגע יוכל לפעול
בדמיונות שוא שיאמרו עליו מופחים נוראים. ואי
אפשר לומר שהי ע"י כישוף שהרי כתב עליו הרמב"ם
ז"ל שלא הי' בזדון ובקלות ראש, ואלו הי' מכשף

אין לך זדון וקלות ראש יותר מזכ. ובכ' יסודי כתורכ כתב כמה פעמים שמופתים אפשר שיהי׳ בלע וכישוף. ובמהום אחר כתב שבמופתים אפשר שיש דברים בגו, ומזה משמע שכיוון על דברים אחרים שאינן כישוף. וכן כוח בספורנו פרשת רחב, ובגמרת ע"ז דף נ"ד טרח ליישב המופחים שנעשים לע"ז עד שלבסוף כוכרת לומר שכות בשביל שכבת ליטמת פותחיו לו. ואלו היי ע"י כישוף מעיקרא לא קשה מידי שכבר נודע שהיי כח לכשפים עד שחמרו חכו"ל שמכחישין פחליה של חשלה ר"ל כחות השליונים בחשרכת השתים לשנות העבע, והראב"ע כתב בפרשת ראה עה"כ ובא כאות וכמופת וגו' כי מנסה ה' וגו'. בעבור שעזבו ולא המיתו ונסיון ה' להראות לדקת המנוסה ומבואר בלשון זה שני ענינים: הח' שבעבור שהניחו חח במדבר נגד האמונה לכן בא עליהם העונש להביאם לידי נסיון במה שבא האות והמופת, והב' כי ע"י נסיון נתראה לדקת המנוסה.

ושמעתי שיש מי שפי׳ הכוונה בדברי הרחב"ע בעבור שעזבו ה' ולא המיתו ופיי זה הוא דבר שאין לו שחר כי מה שאה"כ כי מנסה ה׳ אלקיכם אחכם כוא טעם על מד שאמר ובא כאות והמופת כמו שכתבו כל המפו' והאיך תאמר שבעבור שעזבו כי ולא כמיתו עשה עוד יותר שהלליהו גם בביאת אות ומופת ואין זה נחינת טעם כלל ובאמת מה שעזבו הי ולא המיתו ע"ז אין לריך נחינת טעם כי כך המדה ברובא דרובא שאין ההב"ה מעניש את הרשעים תיכף אלא מאריך רוחיי וגבה דיליי, ואמכ"כ ומשלם לשונאיו אל פניו, ונמרוד חי יותר מאאע"ה שהרי נמרוד הי' מלך והמריד כל העולם כולו נגד הקב"ה עוד ערם שנולד א"א ע"ה וכשנסתלה א"א ע"ה עדיין היי נמרוד חי אלא שעשיו כרגו אח"כ, אלא שעל אוחה ההולחה שיש לו כ"כ להראות אותות ומופתים זה לריך טעם ואין זה דברים של טעם בעבור שעזבו הקב"ה ולא המיתו אבל מה שעזבו אומו ישראל ולא המיתו זה הוא נחינת טעם על ביאת האות והמופח כי לריכין לעשות כדת וכהלכה כמו שאב"כ אח"כ וכנבית כבות או חולם בחלום כבות יומת כי דבר סרב, שביו לריכין להמיתו תיכף טל חלומוחיו ועל דבריו ערם שבא כאות והמופת

והיי נחבעל כחו אבל כיון שהניחו אותו הוא מוסיף וכולך בכסתה וזה נותן הללחה למעשה שען, אף כי באמח ללדיק גמור העומד בנסיון הוא לו לעובה כי בזה נתראה לדקת המנוסה אבל אנו מתפללים בכל יום ואל חביאינו לידי נסיון כי רבים נחפסים ואינם עומדים בנסיון ובפרע בנסיון המגיע לכלל ישראל כמו כאותות וכמופתים של נביאי כבעל כיא לרב גדולה לישראל כי רבים חללים הפילו ועצומים כל הרוגיהם כחשר חנו רוחים בעו"ה ועון הדור גרם שהגיעו אלינו נסיונות עלומים כאלה. והראב"ע כתב הלשון שעזבו ולא המיתו כי אקרא קאי דמיירי בעת שיד ישראל תקיפה כמו שסיים הכתוב והנביא ההוא וגו׳ יומת וגו' אבל כשאין יד ישראל תקיפה עכ"פ החיוב לברתחק מהם כמטחוי קשת ומכש"ב שלא ליתן להם איזה חיזוק ח"ו אבל כששותקין על דברי מסיתים ומדיחים בשתיקה כהודאה וק"ו אם נותנים להם גם חיזוק בדיבור או במעשה או באיזה תנועה מלליחים מעשה שען אף להראות אותות ומופתים ולריכין לרחמי שמים. אוי לנו שככה הגיע בדורינו שכמעע רובם ככולם מקבלים דברי מסיחים ומדיחים ונותנים באהבה רשות זה לזה ושענה נלח. השי"ת ירחם ויוליתנו במכרה, מאפלה לאורה.

דלא חנחשר, והביא כמה ניחושים שנוהגים בני אדם, כמו אם רואין אש וגחלת בוערת מעומד אומרים יהיי לנו אורח, ואם חכביהו במים יפול האורח במים, והי לנו אורח, ואם חכביהו במים יפול האורח במים, ואבו ניחוש שאסור, ואמת ויליב הדבר, כמה בני אדם ניסוהו, אך הוא השען הוא המתעה אותם כשרואה השען שזה מנחש ואומר יפול האורח במים, אז אומר השען אלך ואפיל האורח במים להעעות זה להיות לסימן בידו לנחש לעוכם, עכ"ל. וחזינן בזה שאף כדי להכשיל אחד מישראל בלאו גרידא של לא תנחשר, הולך השען להפיל בחוץ אורח במים, והאורח הזה אינו יודע מחומה מה זה ועל מה זה נפל במים בחנם בלא דבר. בם אוחו המנחש אינו עושה שום פעולה ואינו מכשף כי לא דבר שם בספר חסידים ממכשפים אלא מלאו דלא תנחשו גרידא שרגילים בני אדם לעבור בדיבור בעלמא.

והשטן מכריח כ"כ לעשות מעשה בשביל להכשיל אחד

מישראל בלאו שאין בו מעשה אלא דיבור, ומכל שכן

ובספר חסידים סיי נייע כתב להזהיר מאוד על הלאו

כשכשעו בא לככשיל את כלל ישראל בעיתרי באמונה ולעכב ח"ו את גאולתו שנגד זה הוא כל מלחמתו בעלומה. שבודאי עושה מעשים אשר לא יעשו להטעות את ישראל באופנים נוראים ר"ל.

ואמרן חכו"ל בחולין דף מ"ג על מה שנשחר חיוב בחיים אין מזכירין מעשה נסים. וגדולה מזו

אמרו עוד (בבא בתרא דף ע"ז ע"א) קשה לערו של שטו מלערו של איוב. משל לאומרים שבור את כחבית ושמור את יינה, והרי שיש להשטו כח לששות נסים גדולים מחוד. ובמדרש רבה חול דור הפלגה עה"כ וימלאו בקעה ר"כ אמר וימלאו אם לללים הוא ילין. וביאר שם ביפ"ת שהיי מליאה ממש שמתחלה לא כיתב בהעה גדולה זו ולשעה עשאה ה' כמו שיתרה לפעמים שמחחדש בקעה במקום הר וגבעה ע"י רעש שיבתע ככר ועשה זה לכם הי משום אם ללנים הוא ילין כי בדרך שחדם רולה לילך מוליכין חוחו, ולזה עשה ה' מקום בחופן שיהי מקום לרעחם, עכ"ל. ובודאי שכ"ז נעשה ע"י השטן המפחה אותם ומאחו לא חלא ברעות אלא שבקב"ב נותן כח לבשעו לעשות נוראות ולכך נברא כמו שדרשו חכז"ל מהקרא דאם ללנים כוח ילין בח לעמח פוחחין לו, וכחב כגב"ק ביעב"ן זלה"ה בספרו מגדול עוז בעלית ביראה נחד כ"ג ח"ל בחילור: אל יפול לב אדם עליו בראותו דברים זרים לטבע ופלאים ודוגמת נסים נעשים לפעמים ע"י מסיתים ומדיחים ואפיקורסים כמש"ה כי יקום בקרבך נביא וגו' ונחו אליך אות או מופת ובא כאות וכמופת אל תפוב אל כמעשים במחמיכים ככם ואל יחלש לבך באמונחך מחמחם ח"ו ככתוב אחרי ב' אלהיכם חלכו אותו חיראו וגו' ואל יכנס בלבבך מורא זולחו ואינך לריך לחקור ולחפש איך ומה נעשו הדברים המבהילים אם בכשוף וכו׳ אלא אפילו אם ברור לד הדבר שנעשה בדמות נס נקי מכל חשד ערמה מכ"מ אל יפוג לבד ולא יסוג אחור ואל תשגיח בכל כאוחות וכמופתים שיעשו מסיתים ומפתים להניא לבבך מדרך חורתך וכו' כמ"ש רז"ל אפילו אם מעמיד נביא חמה באמלע הרקיע כיהושע בו כוו אל תשמע לו לעבוד ע"ו או אפילו לבעל אות אחת מתוכ"ק שכן כחוב כי מנסה ה' אלקיכם אחכם לפיכך ודחי מסייעין לפעמים מן השמים להלליח מעשה

שטו לנסות בו לבות הישרים והתמימים לידע ולהודיע לדקתם ותמימותם. עכ"ל בקילור, יעייש שהחריד טובא. ועכ"פ חזינן בכ"מ בדברי הרמב"ם ז"ל שהיי מפחד לעשות יסוד מן מופחים וכמ"ש הגר"ה ז"ל בס׳ אדרת אלי׳ פ׳ ראה עה״כ כי יקום בקרבך וגו׳ ונתן אליך אות או מופת דמופת כוא שינוי בטבע והוא לשון פיתוי כי שינוי העבע מפתה לב האדם להחמין דברי המפליח לעשות.

משה

#### 173

וכבר היו כמה נביאי הבעל ומשיחי שהר שהעעו את כעולם במופחים ועשו חורבנות נוראות עד שומו רב לא כי׳ יכולת אף בידי גדולי כדור כאמיתים להליל את העם, ומכש"כ בדור יתום שא"ל אף למופחים אלא אפילו בשקרים גלויים כשטן מסמא אח בעינים שיביי לכם דמיונות כוזבות כאלו כם מופתים. חם סגי לבטעות את כל בעולם מדרד האמת. וגדולה מא מלינו אף בדור המדבר שהי' דור דעה וכשהחעיא אותם כשעו בחעת כעגל אכ"כ שאמרו כי זה משה באים ופירש"יו ז"ל כמיו דמות משה הראה להם השטו שנושאים אותו באויר רהיע השמים, וזה היי שקר גמור שלא כיי ולא נברא כי מרע"ה היי עם ה' בשמים למעלה מכל המלאכים ושרפים להבל תוה"ה. אעפי"כ כל כעם ראו בעיניהם דמות נורא ע"י שהראה להם כשטו שהר גדול כזה. ואהרן ושבט לוי וכל אותם שלא נמשכו אחר השטן ידטו האמת שהוא דמות שקר ואין בו לא מיני׳ ולא מקצחו, אבל לא יכלו להצילם באמרם כי הוא זה שרואים בעיניהם מה שהשעון מראה להם, עד שבא מרע"ה ונחגלה האמת.

## מח

ובפרקי דר"ח פי מ"ח שסוד הגחולה במלרים נמסר לסרת בת אשר וכשבאו משה ואהרן אלל זקני ישראל ועשו באותות לעיניכם כלכו ישראל אצל סרח בת אשר ואמרו לכ בא איש ועשה אותות לעינינו כך וכך. אמרה להם אין באוחות הללו ממש. אמרו לה וכלא אמר פקד פקדתי, אמרכ לכם כוא כאיש שעתיד מאמר שלש שבועות

לגאול ממלרים, שכך שמעתי מאבא וכו׳ יעייש. והובא זה בקלרה בתום' מס' סוטה דף י"ג ע"א, וכחבו לפי שכבר נכשלו על ידי בני אפרים שילאו לפני כהד לכן כלכו לכתיעץ. ומבוחר מזכ שחף משם וחכרן שהשכינה שותה על פניהם ועשו כל האותות לעיניהם. עם כל זאת אמרה סרח שאין בהם ממש עד ששמעה הסימן המקובל מהאבות, והלא לא אמרו להם משה ואהרו שיעשו מלחמה נגד המלריים או שום פעולה אחרת, אלא באו בשליחות מהקב"ה שישלח מכות נפלחות על המלרים, ועי"ו הוא בעלמו ישלח אותם אח"כ, כמבואר בקרא, וא"כ אין לך ראים גדולם מזו לאמת דבריהם, עכ"ז אמרה שלא להאמין בגאולה מפחד מכשול של יליחה לפני הקד, וחין לנו בזה דרך אחר אלא מה שמהובל מהדמאי. לא זולת.

ובגאולה העתידה אמרו חכז"ל במדרש תנחומא פ׳ החרי עה״כ ישרחל נושע בה׳ חשועת עולמים, לשעבר לא היחה גאולה שלימה לפי שהיי ע"י בשר ודם, אבל לעתיד ישראל נושע בהי, הוא בעלמו יגאלם ולכן חהיי תשועת עולמים. וכן אמרו עס"כ ופדויי ה' ישובון וגו' ואומר הכחוב אני ה' בעתה אחישנה אני ולא אחר, ואין לריך להאריך כ״כ בכמה קראי ומאמרי הכז"ל המפורשים בהדיא שהגלות והגאולה הם רק בידי הקב"ה והוא בעלמו יביא את הגאולה בקולי קולות כמ"ל. ולא יוכל לחשוב שנששה מעלמנו גאולה אלא הכופר בחורה ובאמונה, והזמן סתום וחתום ואין אחנו יודע עד מה. אבל דברי חכז"ל ברורים שעכשיו אין כדבר תלוי אלא בחשובה. גם ראה הרמב"ם ז"ל מבואר ומפורש בקרא כנז"ל ולכן בס' היד שדרכו לכחוב בקילור נמרץ שיקרי הדברים שלריך לידע לא רלה להעמיד יסוד הידיעה במלך המשיח על מופחים שהוא דרך שאפשר להביא לידי טעותים נורחים כנ״ל. ובמס׳ חמיד דף ל״ב ע״ח שה"ל שעות ולח. כתב שם בפיי רבינו גרשום ז"ל כלומר אל תחמה ע"ז שהשטן הוא נולח שמחטה אותם ונותן להם גמולה ולבסוף יורידם לגיהום, עכ"ל. והרי שהשטן מטעה שתביא גאולה. ולכן העמיד ברמב"ם ז"ל היסוד הראשון שיהיי הוגה בחורה ועוסק במלות כדוד אביו כפי תורה שבכתב וחורה שבעל פה, ויכוף כל ישראל לילך בה ולחזק בדקה וזה דרך בטוח

כמבואר. ואף שהביא גם בספר היד שיהיי איש פלאי שהרי כתב שיהי׳ בנבוחה קרוב למרע״ה ועוד שחר ענינים פליאים, אבל עיקר היסוד העמיד על מה שכל ישראל יקיימו כל החורה כולה, הלואי שמכה לראות זאת בעינינו במהרה. וזה הוא הסימן לא זולת, וע"כ אחר שכתב הרמב"ם ז"ל שאינו חלוי במופתים סיום ועיקר הדברים ככה הן שהתורה הזאת חוקי ומשפטי לעולם ולעולמי עולמים אין מוסיפין עליהם ואין גורעין מהם, כי אם נחשוב שתלוי במופתים אפשר לבתפתות במב שמביא ח"ו איזה הוספה או גרעון בתוה"ק, וזה שכל ישראל יעשו חשובה ויחזרו לקיום כל התורה כולה ערם הגאולה הוא מבואר בתוה"ה ואי אפשר שישתנה.

# ממ

והנה המהר"ל מפראג ז"ל בהגדה שלו כתב בטעם פתיחת כדלת קודם שפוך חמתך ודחה כל הטעמים שפירשו בזה, אלא האריך בטעמא דהך מנהגא דכיון שבא לעורר אז רחמים ורצון לגאולה שלימה. לפיכד אנו חייבים להודיע לבנינו ולפרסם מה שקבלה בידינו מן הנביחים שערם שיבוח הגוחל יקדים אליי הנביא לבשר הגאולה כמו שהוא בפסוקים, וע"כ זה האות שהוא הגואל והרי זה יסוד אמת ועיקר גדול לאמונת ביאת המשיח שאנו מופים עליו למען לא נפול ברשת איזה משיח שקר ולפיכך נוהגיו כאו לפתוח כדלת לכבודו של אליי כנביא וגם למזוג לכבודו כום מיוחד כום ישועה של הגאולה הכל כדי לפרסם בפני בני ביתו ולהודיעם שהגאולה חלוי בביאת אליי הנביא מקודם לבשר הגאולה, יעיי"ש שהאריך בזה וסיים שהוא טעם נכון וברור מחוק מדבש במנהג פחיחת סדלת. ומבואר בזה דעתו ז"ל שהסימן הברור לידע אם היא גאולה הוא מה שאה"כ הנה אנכי שולה לכם את אליי, ואך בזה יחוודע אם היא גאולה אם נראה שבא אליי מקודם לבשר הגאולה. אמנם הרמב"ם ז"ל אין דעתו כן שהרי כתב בסוף הלכות מלכים פי"ב שהוא פלוגחא בין החכמים שיש אומרים שקודם מלחמת גוג ומגוג שכוח בתחלת ימי כמשים יבוח חלני. ויש אומרים שקודם ביאת המשיח יבוא אליי, ואין בזה הכרע, ח"כ לפי דעתו ז"ל היא פלוגתא אם יבוא

אליי קודם ביאת המשיח או אח"כ קודם מלחמת גוג ומגוג, ואי אפשר ליחן בזה סימן.

2

ונחזי אנו שורש פלוגחתן מקור מקומס בדברי חז"ל. בנב לכאורב דעת במבר"ל מפראג ז"ל ברורה בגמרת עירובין דף מ"ג בהריני נזיר ביום שבן דוד בת מותר לשתוח יין בשבתוח וימים טובים, דכיון דאמר הרא בנה אנכי שולח לכם את אליי, מדלא אתא אליי מאתמול אי אפשר שיבוא משיח, וכן ביום א' תלוי אם יש תחומין למעלה מעשרה שיוכל לבוח בשבת שלפניו. נמנא לפי שקלא ועריא שבסוגיא זו שהוא ברור לבלכב לבתיר מירות על יסוד זה שאי אפשר שיבוא בו דוד אם לא בא אלי ביום שלפניו. וכרי כוא סימו ברור. וכן מפורש בפיי הראב"ד במשנה סוף עדיות שאלי בא לעשות שלום בעולם. ופי׳ שם הראב"ד שיבות לעשות שלום לישרתל מו החומות ולבשר חותם על ביחת הגוחל, וזה יום אי לפני ביחת המשיח. וכן נראה שם מלשון הרמב"ם ז"ל בפי המשנה שכחב לפי שמשה ספר בביחת המשיח ולשון החורה ושב הי וגו' ומל כ' וגו' וכגיד לכס ג"כ מפי הגבורה בהקדמותיו וסיבותיו ושיקדים אותו האיש ליישר לו כארץ והוא אליי. וכן מבואר בחוםי יו"ע סוף מסי עדיות שיבות אליי קודם ביתח המשיח, ומלשון הגמרת שבת דף קו"ת בא אלוי להליל מחבלו של משיח יעיי"ש. ובתרגום יונתן ריש פרשת פנחם כתב על פנחם וייחי בחיי עלמא למבשרא גאולחא. כי פנחם זה אליי.

ובמדרש רבה פרשת שמות פ"ג סיי ו' עה"כ אנכי שלחתיך אמרו רו"ל סימן לגאולה הראשונה

שנחתיך חמרו רז"ל סימן נגחונה הרסשונה שבאנכי ירדו ישראל למלרים, שנאמר אנכי ארד עמך מלרימה ובאנכי אני מעלה אחכם, וסימן לגאולה האחרונה שבאנכי אני מעלה אחכם, וסימן לגאולה האחרונה שבאנכי הם מתרפאין ועתידין להגאל, שנא' הכה אנכי שולח לכם את אלי' וגו', וכהנה יש מאמרי חכז"ל הרבה "אין מספר "שמבואר שאלי יבוא לבשר הגאולה ערם ביאת המשיח. ובפסיקתא דרב כהנא פ' הגאולה שר ד' כתב יותר שששה ימים קודם ביאת המשיח בא אלי ועומד על הרי ישראל, אמנם בגמרא במשיח בא אלי ועומד על הרי ישראל, אמנם בגמרא במשיח בא אלי ועומד על הרי ישראל, אמנם בגמרא

עירובין צ״ל שלא יבוא אלי׳ אלא יום א׳ קודם, דבחד בשבת אסור מספק אם יש תחומין למעלה מעשרה, ויוכל לבוא בשבת, והקשו שם בתום׳ דילמא אתי בערב שבת ויבשר בשבת ותי׳ דקרא הנה אוכי שולח לכם את אלי׳ הנביא לפני בוא יום ה׳ משמע ביום שבא יבשר. וכן משמע גם מדמותר בשבחות וימים עובים שאי אפשר לבוא בערב שבת ולא אמרינן שהוא בא עוד קודם ערב שבת, ועכ״פ זה ודאי שביאת אלי׳ יהי׳ קודם.

ומבואר גם בתנת דבי חליי שחליי עלמו חמר כן, וכות בסדת"ר פי ו"ח, וכובת גם בתוםי מסי בבת מליעת דף הי"ד ד"ה מהו שנחלהו החכמים מסיכן אליי בא אם מזרעה של רחל או מזרעה של לאה. עד שהן חולקין ואומרים זל"ז באתי אליהן ועמדתי לפניכם ואמרתי לכם רבותי אין אני בא אלא מזרעה של כחל זכרי, ואמרו לי ולא כהן אחה, ולא כך אמרת לאשה האלמנה עשי לי משם עוגה קעוה בראשונה והולחת לי ולך ולבנך תעשה בחחרונה, ופי׳ בתום׳ לפי שביב כבו ביב רולב ליעול חלב בחחלב, ואמרתי לכן אותו תינוק משיח בן יוסף כיכ ורמז רמזתי לעולם שאני בא תחלה ואח"כ יבא בן דוד, יעיי"ש בסא"ר ובתום׳ הנ"ל. עכ"פ מבוחר שם בהדיח שחלי׳ בעלמו אמר כן שיבוא הוא קודם לביאת בן דוד, אלא שבירושלי מס׳ שבת פ״ח הלכה ד׳ ומס׳ שקלים פ״ג הלכה ג׳ איתא שאלי׳ יבוא לחחיית המתים. וזה ודאי אחר ביחת המשיח, וח"כ משמע שגם ביחת חליי יהיה חחר ביחת במשיח. וחולי חפשר להיים שניהם שיהי׳ שליח מכשיית ערם הגאולה ושוב אח"כ יהיה השליח גם לחחיית במתים, גם בהרא דלפני בוא יום כ׳ אפשר לוחר דחרתי חשתע. עוד אפשר עפ"י מה שכתבו שיהיו שני זמנים לתחיית המתים, דהלדיקים הגדולים יעמדו תיכף בעת ביאת המשיח, והתחייה שתהיה אח"כ כות תחיית כמחים כללי לכל כעולם, וכבר כתריד בזה היפה חואר בבראשית רבה פ' כ"ו שהביא כמה מחתרי הכז"ל שיביי תחב"ת בבתחלת ימות במשיח וכן כמה מאמרי חכז"ל שיהיי תחה"מ מאוחר הרבה אחר ימות המשיח, וכתב אח"כ שלפי דברי העיקרים והראב"ע שהלדיקים הגדולים יעמדו בתחלת ימות כמשיח ומכ שאמרו שתחכ"מ יכי׳ מאוחר זכ קאי על

מד

תחיי כוללת לכל ישראל בזה ילדתו יחד המדרשים הסוברים בתחי' לימות המשיח והסוברים אחר ימות כמשים יעייש.

וכן כתב הרדב"ו בתשובה ח"ב סיי תתל"ע בשם הריטב״א שהביא כן בשם רבוחיו והאריך עוד כרדב"ו בח"ג סי׳ תרמ"ד שהיא תשובה אלף ס"ע וכתב שם שזה מוסכם דתרי תחיות יש, וכן כתבו עוד כמה ראשונים. וכן נראה מלשון הש"ם בבא מליעא דף פ"ה בהאי עובדא דר"ח ובניו דאחחינהו רבי בשביל שחמר לו חליי שיכוליו להביח חת המשיח בתפלחן, ואמרינן כחם כי מעא למימר מחי׳ כמתים רגש עלמה והחה הליי לטורדינהו. וחינו מובן לכחורה כיון שבאו להתפלל על ביאת המשיח למה רגש עלמא במחי׳ כמתים שכות מחותר כרבב שנים חתר ביחת המשיח ועדיין לא התפללו על ביאת המשיח והמהרש"א כעיר בזה וכתב שאפשר שזהו התחלת התחיי כי כן מלינו במתים שבחי׳ יחזקאל ויבי קול כבנבאי ובנב רעש, אבל עדיין אינו מובו השייכות בזה לביאת המשיח. אמנס לפי הנ"ל דתרי תחיות יש והתחי׳ הראשונה קשורה עם ביחת המשיח ח״כ הוי התחי׳ הרחשונה ענין אחד עם ביאת המשיח.

ואפשר לומר בדעת הירושלמי דקחי על תחיית כמתים כרחשון שכוח יחד עם ביחת כמשית. וכן משמע בגמרא סועה דף מ״ח שאמר עד עמוד בכהן לאורים וחומים כאדם שאומר לחבירו עד שיחיו מתים ויבוא משיח, כנכ כקדים תחיית כמתים לביחת המשיח וזה ודחי חי חפשר שהרי מבוחר בכמה מהומות שתחיית המתים יהי׳ אחר ביאת המשית. ולפי בנ"ל אפשר לומר דקאי על תחיית במתים הרחשון. ומבוחר במדרש רבה סוף פי עהב שחמר הקב"ה למרע"ה חייך כשאביא להם את אליי הנביא שניכם באין כאחת, וא"כ יעמוד מרע"ה מקברו ערם ביחת המשיח כי יבוא עם אליי. וגם מבואר במדרש רבה סדר ואתחנן פ' ב' סיי י' שלכן נשאר משה בחדבר כדי שיעתדו עמו דור החדבר בתחיית החתים וכות בת ברתשם שנחמר וירת רתשית וגו׳ ויתת רתשי עם. וח"כ כיון שח"ח לדור המדבר לעמוד בחחיית המתים אלא ביחד עם משה, א"כ ע"כ שכל דור

המדבר יעמדו בתחי' ערם ביחת המשיח בעת שיעחוד

ויש לומר דמה שהקדים בש"ם תחיית המתים לביחת המשיח האי על אותה החחיי, ויש לפרש בזה גם לשון הירושלמי. והסמ"ג בהקדמתו על ספר העשיו כתב שלח לכם הקב"ה ביד מלחכי שהוא אחרון לכל כנביאים ואומר כנה אנכי שולח לכם את אליי הנביא לפני בוא יום כ׳ וגו׳, כלומר הוא אחרון לכל הנביאים וממנו עד שיעמוד אלי׳ לא יהיה נביא יעייש, וא״כ ברור שהחליט שאליי יבוא הודם ביאת המשיח. שלדעת הרמב"ם שהוא פלוגתא אפשר שיבוא משיח הודם ואח"כ אליי. וא"כ כיון שכתב הרמב"ס ז"ל שהמלד המשיח יהיה גדול בנבוחה יותר מכל הנביחים עד קרוב למרע"ה, גם בהגרת תימן כתב שוה ברור שערם ביחת במשיח תחזור בנבוחב וח"ב חי חפשר לוחר בכוונת דברי התרא שלא יהיה נביא עד אליי כיוו שאפשר שהמלך המשיח שיהיי נביא גדול יהיי קודם. וע"כ שהסמ"ג לא נסתפה בזה והחליט כן בפירוש הקרא, ואנו אומרים בפייט איש פקיד על כל בשורות טובות, שבודחי נכללה בזה גם בשורת הגחולה מרם ביחת המשיח כדעת המהר"ל ז"ל.

#### 23

אמנם הרמב"ם ז"ל שכתב בה' מלכים שיש בזה פלוגחא. נראה דלשיטתו אזיל שפסה בהלכות מירות פ"ד כלכה י"ה בחומר בריני מיר ביום שבו דוד בא שמותר בשבתות וימים טובים בשביל שספק מירות להקל, והוא ספק אם יבוא בשבת או ביום טוב. וחמה עליו הכסף משנה ג' חמיהוח, א' שבגמרא אמרו הטעם שמותר בשבת ויו"ע בשביל שאין אליי בא בערב שבח, ולמה שביק העעם המבואר בגמרא וחידש טעם מדופשיה בשביל שספק מיהוח להקל. גם קשה דבגמרא אמרו שהוא ודאי שאינו בא בשבת ויו"ע בשביל שחין חליי בה בערב שבת והוה כתב דהוי ספק, עוד קשה דבגמהא אמרו בפירוש בזה ספקו לכחמיר וכוח פסק בזכ ספק חירות לכקל. ותיי בכ"מ דהך אתיא כר"ש דספק נזירות להחמיר, לכך כוכרת לומר הטעם שכבר מובעה להם לישראל שאין

אלוי בא לא בערב שבת ולא בעיו"ע. אבל הרמב"ס דפסק כרייו ספק מירות לכקל תו לא לריכין לככוא דמובעה להם שאין אליי בא בע"ש ובעיו"ע אלא שאפשר שיבוא בע"ש ובעיו"ע, ואפילו הכי שרי, מעעם ספק מירות להקל. ועדיין ל"ע כיון דסתמא אמרו בש"ם כבר מובעת להם לישראל שאין אלי בא לא בע"ם ולח בעיו"ע משמע שידעו שיש הבעחה ע"ז. אייכ אף דלמייד ספה מירות להקל אין לריכין אה, מכל מקום מנין לנו לומר דאותו המאן דאמר פליג על ההבעחה זו כיון דחין רמז ע"ז בש"ם ויוכל להיות דכולי עלמא מודי דמותר בשבתות וימים עובים מטעם ודאי ולא מטעם ספה ולמה לנו לעשות פלוגתא חדשה. ועוד שגם בפסחים דף י"ג בברייתה דשורפין חרומות חלויות ביום שלפני שבת ערב פסח ולא חיישינו שמא יבוא אליי ויטהרס. אומר הטעם בשביל שדבר מובעה להם שאין אליי בא בערב שבת, ואף דפליגי בטכורות אם ישרפו, אבל בכך דתלויות ישרפו ליכה פלוגתה. וכשחמר לו מכבעתה זו שחין חליי בה בערב שבת לה השיב ע"י דבר. וגרחה דליכה פליגתה **51**0.

גם כלח"מ כקשה בזה קושיות אחרות ועיי"ש שתיי שהיי סברת המקשן שאין הכרח שיבוא אליי דייהא ביום א׳ שלפניו אלא יוכל לבוא כמה ימים לפניו, אלא בשביל שאותו המתרץ סובר ספק מירות להחמיר הוכרח לומר שח"ח שיבוח חלוי חלח יום ח' לפניו, דאל״כ האיך מותר בשבחות וימים טובים. הלא אפשר שיבוא ביום הי או לפניו, אבל למ"ד ספק מירות להקל נשאר סברת המקשן שאפשר שיבוא באיזה ימים שלפניו, ומה דמותר בשבת ויו"ע הוא בשביל דספק וזירות להקל, ויש ספק באיסור תחומין יעייש. נמלא לפי דבריו אין סתירה ופלוגחא על אותה בכבטחב שלא יבא בערב שבת. אלא בפלוגחא ביא באותה הסברא אם הוא הכרח שיבוא דייהא יום אחד לפניו או יוכל להיות כמה ימים לפניו, וזה ודאי אפשר לומר שכבר הבחתי דברי הפסיחתה שמבוחר שם שיבות חלרי ג' ימים קודם.

אמנם לא אדע מדוע נחחבטו בזה כ"כ הלח"מ והכ"מ לבקש פלוגחות חדשות בזמן ביאת אלי' שקודם

ביאח המשיח, הלא מבואר בפירוש בדברי הרמב״ם ז״ל בהלכות מלכים שעיקר הענין אם יבוא אלי׳ קודם ביאח המשיח או אחריו היא פלוגחא בין החכמים ביאח המשיח או אחריו היא פלוגחא בין החכמים ואין בזה הכרע, וא״כ כל אוחה השקלא ועריא שבמס׳ עירובין להחיר וזירות בשבת ויו״ע מעעם שהוא הכרח שיבוא אלי׳ קודם חלוי בסך פלוגחא שלא ראה הרמב״ם ז״ל בה שום הכרע, ולמאן דאמר שאין אלי׳ בא כלל קודם ביאח המשיח אלא אחריו אין שום מקום לכל אוחה השקלא ועריא אלא היא מוכרחת לחרן הברייתא למ״ד ספק נזירות להחמיר, אבל למ״ד ספק נזירות להחמיר, אבל למ״ד ספק נזירות להחמיר, אבל למ״ד ספק מירות להקל הין הכרח ליכנם בפלוגחא זו, ולכן הרמב״ם ז״ל שכבר פסק בפ״ב דמירות כמ״ד ספק מירות להקל כתב גם בהלכה זו מה שהיא פלוגחא שאין בידו הכרע, וזה חי׳ מספיק בלי שום פקפוק.

אבזגם עדיין לא ידענו המקור שמלא הרמב״ם ז״ל פלוגחא בזה, כיון שסחמיות הסוגיא בש״ם הוא שע״כ יבוא אלי׳ קודס, ואין רמז בש״ם שיהי׳ פלוגחא בזה, ואף דבספק נזירות לא קיי״ל כאותה הסוגיא, אבל במה שהחליע שם דע״ה יבוא אלי׳ קודס לא מלינו דפליגי גם בזה, דכלל גדול הוא בכל הפוסקים דאף במ״ד דלא קיי״ל כווחיה אין זה אלא במה שמלינו פלוגחא עליו, אבל במה שלא מלינו שום חולק עליו אי אפשר לנו לעשות מעלמנו פלוגחא לומר דפליגי עליו גם בזה. וז״ל החכ״ל סי׳ קל״ד: ודבר ברור הוא לרגיל ובקי בדרכי החלמוד שאין לנו לחדש ולבדות מבעיון שהם חולקים בודאי לא זולת, וזה אחד משיקרי ויסודי החלמוד, יעיי״ש, וכן מבואר בכל הפוסקים ראשונים ואחרונים, ואין לריך להאריך בזה.

# 23

ולכאורה חשבתי דהרמצ"ם לשיטחו היה לו ראי מן הש"ם נגד אותה הסוגיא שההכרח שיבוא אליי קודם, שהרי הביא ראיי מבן כוזיבא על עניני המשיח, דאף שנחברר אח"כ שהיה טעות והיה חורבן גדול, מכל מקום מעיקרא מאי קסברי האיך דימה עליו ר"ע וכל חכמי דורו שהוא המלך המשיח, והביא

ראי׳ מהס"ד שהיה להם בחחלה וא"כ לפי דעתו יש מבס ראיי גם ע״ז שסברו שאין הכרח שיבוא אליי הודם. שהרי בודחי לא בא אז אליי לבשר שהיא הגאולה, שהרי היי שהר. אייכ לפי הסוגיי דמס' עירוביו לא כים מליאות לחשוב עליו שכוא כמלד כמשיח. וע"כ דפליגי ע"ז. אמנס השה לעשות מחלותת על סוגית בגמרת שבחליטה להחיר מירות בשבת ויו"ע אף למ"ד ספה נזירות להחמיר מעעם זה שהכרח שיבות חלי׳ קודם מכח חותה הסוגית דבן כוזיבת. שמה שדימו עליו לא היה אלא הו"א בעלמא. ומבואר בגמרא בבא בחרא דף ק"ל ע"ב אין למדין כלכב לא מפי למוד ולא מפי מעשה. וכתב שם הרשב"ם לא מפי גמרא שאם לומד כרב ואומר מסתבר טעמי׳ דפלוני חכם אין חלמידיו למידיו משם כלכה. דשמא אם יבוא לידו מעשה ידקדק יותר ויראה טעם אחר בדבר, ואם יראה רבו עושה מעשה אל יקבע הלכה בכך דשמא טעה בטעם הפסק דין של אותה המעשה. גם הביא שם אח"כ מה שאמרו אין למדין הלכה מפי משנה במקומות שכתבו במשנה הלכה כדבריו אם לאו דפסיה בגמרא הלכה כמותו לא סמכינו אפסה דמתניתין, אבל בהלכות בדברי האמוראין ודאי סמכינן דכיון שפסקום וכתבום ר"ח ורבינה שהם סוף ההוראה ודאי עליי סמכינן, יעייש שהאריך, וברש"י מדם דף ז' ע"ב ד"ה הא קמ"ל פי' דאין למדין הלכה מפי משנה וברייתא ששנוי בהם הלכה כפלוני שהאמוראים האחרונים דקדקו בטעמי החנאים. והעמידו הלכה על בורים. יעייש שהאריך. ועיין בתשובת הרדב"ז ח"ג סי' תרמ"ז, ואם כו כיוו שהסוגיא בגמרא שהחליטו בה האמוראים דוחה אף מה שכתבו התנאים במשנה וברייתא שהוא הלכה ולא נמלא בדבריהם שום חזרה, ומכש"ב זה שלא היה אלא הו"א בעלמא ולבסוף חזרו ועשו מעשה שקעלוהו.

ומה שכתב הרמב"ם ז"ל שדימו עליו כל חכמי דורו שהוא משיח, זה הולכך לומר לראייתו כי אפשר שמרבי עקיבא לא היה מביא ראיי, שהלכה כר"ע מהבירו ולא מחביריו, כמ"ש הכ"מ פ"ד מהלכות תפילין ופי"ב מהלכות חרימות, ולכן אמר שגם חכמי דורו חביריו דימו עליו שהוא מבית. אמנם לא מלינו לא בגמרא ולא במדרש מה שאמרו חכמי דורו, ואדרבה לא בגמרא ולא במדרש מה שאמרו חכמי דורו, ואדרבה

במדרש איכה פ"ב בפסוק בלע ה' וגו' מבואר שא"ל ר"י בן תורחא, עקיבא יעלו עשבים בלחייך ועדיין משיח לא בא. ומשאר החכמים לא מזינו כלום, אלא בגמרא פרק חלק דף ז"ג דבן כוזיבא אמר להו לרבנן אמא משיח, אמרו ליה במשיח כתיב דמורח ודאין, אמו אמן אי מורח ודאין, כיון דראו דלא מורח ודאין קעלוהו, ונראה שמזה למד הרמב"ם ז"ל דמדאמרי נחזי אכן והיו זריכין לנסיון ואח"כ אמר כיון דחזי' דלא מורח ודאין, שמע מינה שערם דחזו אי מורח ודאין, שמע מינה שערם דחזו באמת אפשר שאמרו נסיון זה של מורח ודאין שהוא באמת אפשר שאמרו נסיון זה של מורח ודאין שהוא ברור יותר לברר לפני העולם, אף שיוכל להיות שהיו להם עוד טעמים אחרים, או אפשר נסתפקו בטעמים האחרים וזה כוה ברור יותר.

ובתוספות סוכה דף כ"ד ע"ח ד"ה ר"י כתבו הח דבעי למימר בשמעתין ובעירובין ובגיעין ובמרובה טעמא דר"י משום דלית לי' ברירה. אע"ג דתני בהדים משום בקיעת הנסד. דכוותי׳ משכחו טובא שאיו הגמרא חושב עיהר אותו טעם המפורש יעיי"ם שהביאו לזה ראיות מכמה מקומות בש"ם, וא"כ בודאי י"ל גם כאן שהי׳ להם גם טעמים אחרים יותר עיקריים, וכבר הבחתי לעיל מהרח"ז שגם ר"ע חזר אח"כ, והובא גם בסדר הדורות, ובש"ם השמיטו לגמרי את דברי ר"ע, ונודע מה שכתבו התום׳ ושאר ראשונים שכמה ברייתות שנשנו להלכה אלא כיון שהשמיעם הש"ם בודאי שדתו אותם מהלכה שמסדרי הש"ם בררו הכל, א"כ אף שבמדרש נזכר מה שאמר ר"ע בתחלה. אבל כיון שבש"ם הביא דברי הרבנן בזה ולא זכרו כלל מדברי ר"ע, בודאי שאין להביא מזה נגד סוגיא ערוכה שבמס׳ עירובין שכתבו בהחלע להלכה. ובפרט מה שרואין בדברי רבנן שנסתפהו שאמרו נחזי חנן פשיעה שחין ספק זה מוליה מידי ודתי סוגיה ברורה ופשועה.

ומה שהרמב"ם ז"ל הביא ראי׳ משם לענין מופתים בחידוש העילם זה אינו מבואר בשום מקום בנמרא ההיפך, וגם דלו יהא אלא ספק שנסתפקו החכמים בתחלה בבן כוזיבא שהוא משיח, עכ"פ אינו ברור שיהיה הכרח שיעשה משיח מופתים כאלי, ולכן

אמר שאין לכעלות על כדעת ולבלבל כמחשבות לחלות

ביאח המשיח במופחים, וכבר ביארחי באורך טעמו ונימוקו של הרמב"ם ז"ל שהיי מפחד בכ"מ להעמיד יסוד על מופחים שיוכל להיות מזה מכשולים גדולים בקיום החורה, ולכן ערח לומר שלא להעמיד יסוד ביאח המשיח אלא על מה שבתחלה יחזיר את כל ישראל לקיום כל החורה כולה, כמ"ש שם בהלכות חשובה, חד דבר ברור. וכדי לחזק הענין שלא לחשוב שמיאות מופחים כאלו מוכרחים בביאת המשיח לזה הביא הראיה מבן כוזיבא שעכ"פ אינו מוכרח ואין להעריד המחשבה בדברים שאינם ברורים ומוכרחים, ולא כחב הרמב"ם שלא להעלות על הדעת שיעשה מופחים כאלו הלחו לא כחב שלא להעלות על הדעת שיעשה מופחים כאלו אלא כתב שלא להעלות על הדעת שיעשה מופחים כאלו אלחים על ביאח אל להביא משם אים להביא משם קשה להבין.

22

ועוד שיין בר"ן נדרים דף ס"ה וצב"י יו"ד סי׳ רכ"ח האריך יותר בדין המודר הנאה מחבירו שאין מתירון לו אלא בפניו אם מותר בדיעבד כשכתירו לו שלא בפניו. ויש ראשונים שהביאו ראיי מלדקיי המלך שכים לדיק גמור ומכסנכדרין שכיו אז שכחירו לו נדרו שלה בפני נבוכדנהלר, וע"כ כיון שהיה הצלו כדיעבד שהיה מלטער ביותר הדין דמותר שאי אפשר לומר שלא עבדו כדין, ומה שהכי לווח עליו והענישם כ"כ כים בשביל שכים חילול כשם, אבל כראב"ד ושאר ראשונים חולקין בזכ, וכחבו פוק חזי מה עלחה בו ובסנהדרין שנענשו כ״כ, הלכך אין להביא שום ראיי משם. וכרי דלדעת כראב"ד וסייעתו אף בלדקיי ובסנהדרין שעשו הלכה למעשה שבודתי למדין מהם והשונש אפשר למיחלי בחילול השם כמו שכתבו איחה ראשונים אבל הם סברי דכיון שהגיע אליהם עונש כ"כ עבור זה ע"כ שהיה טעות גדול, לכן חין למדין מזה כלל. וא"כ קל וחומר בבן כוזיבא שבא בשביל זכ שונש מר כייכ לו ולכל כלל ישראל שנגדעה אז קרן ישראל כמ"ש בירושלמי שלדעת הראב"ד וסייעתו אין למדין מעובדה כזו כלל, בפרט שלה היה כמו בלדקרי שעשו כלכב למעשה כי לא ביב אלא בו"א בעלמא ולא עדיף מכל כני גווני שאמרו במסכת הנה המנה לחלו מחת מחת מחת שבתחום הלכם

משם לענינו כבר נחבאר דסגי ליה אם עכ"פ מודי ספיקא לא נפקא מה שאנו רואין שנסחפקו בו החכמים מתחלה, והביא לרווחא דמילתא דברי ר"ע שלדעת המדרש אמר כן בפירוש בתחילה, ואף שאין בזה לימוד גמור כמ"ש אבל עכ"פ ספיקא היא ואין אחנו יודע עד מה.

ונראה שזה כוונת הראב"ד בהשגתו על הרמב"ם מה שהביא ראי׳ מבן כוזיבא דכיון דקטלוהו רבנן אחר שראו שאינו מורח ודאין נחברר דלאו שפיר עבדי ואין מביאין ראי׳ מן כקלקלה שהיה מכשול גדול כ״כ. ופליגי הרמב״ם והראב״ד בסברא זו אם לכבית משם רתי עכ"פ לעשותו ספח, וכות כעין פלוגחת כראשונים אם להביא ראיי מלדקיי. כגם שאינו דומה לגמרי להחם, אלא הוא כעין זה, והכ"מ והלח"מ כחבו בהשגת הרחב"ד שמשיג על מה שכחב הרמב"ם שנהרג ומשמע שנהרג ע"י האומות, ובגמרא איתא שרבנן הטלוכו. וכתבו שזכ פלוגתא בין כגמרא וכמדרש, דבמדרש איכה בפסוח בלע הי וגוי אומר דנהרג ע"י האומות. והרמב"ם הכריע כדעת המדרש אלא שהכ״מ תולה הפלוגתא אם הלכה כשמואל דאמר אין בין עולם הזה לימות המשיח אלא שעבוד מלכיות והרמב"ם פוסק כשמואל, והלחם משנה חולה הפלוגחה הם לריך להיות מורח ודאיו. והנה מלבד שאינו מובן כ"כ האיך חלוי זה בזם. גם בעיקר הפלוגחא מ"ש הכ"מ דהרמב"ם פוסק כשמואל כבר כארוך בלח"מ כי חשובה פ"ח כ"ו בראיות ברורות דע"כ הרמב"ם ז"ל לא סבירא ליה כשמואל, ומה שהביא דברי שמואל הוא רק להביא ראי׳ מדבריו לפי הענין, ומדשמואל נשמע לרבנן יעיו״ש שהאריד בביאורו וסיים שלא הביא הרמב"ם דברי שמואל אלא כדמות האיי אבל לא דס"ל כוותים. גם דחה עי"ז דברי הכ"מ שבסוף הלכות מלכים.

וכזה שהמליא הלח"מ פלוגתא חדשה אם לריך להיות מורח ודאין, כבר הבאתי מהרדב"ז והרא"ז שברור בעיניהם שאין בזה פלוגחא, והרמב"ם עלמו באגרת תימן החליע לדבר ברור שהמלך המשיח לריך להיות מורח ודאין. וכפי הנראה לא היה לפני הלח"מ האגרת תימן. גם האיך אפשר לדחות דברי הש"ם

nb

בגמרא שוהרג ע"י רבון, כי אין זה סחירה לדברי ברמב"ם אלא יש לומר שמשיג על מה שהביא ראי

מעובדת כזו שנתברר תח"כ הטעות והנזה שהיי בו. גם הרמב"ם ז"ל לא הביא משם אלא שהוא שכ"ם ספיקא במה שלא מלינו בש"ס ההיפר, אבל להביא משם נגד סוגיא מבוארת בש"ם להלכה חשה להביו.

שוב ראיתי בכו"פ סוף סיי ק"י שכתב לתרן דברי הרמב"ם שסובר גם כן שהסדר הוא שיבוא אליי קודם ביאת המשיח, כיון שבגמרא אמרו כן וכי

דברי הגמרא בכדי נאמרה, אבל ידוע מה שכתבן חכז"ל לא זכו בעתה, זכו אחישנה, וס"ל להרמב"ם ודאי סדר ותנאי של ביאת המשיח הוא שאליי יבוא לבשר ביחתו. רה הני מילי אם נעשה בעתה. אבל אם זכו שימהר ויחיש גחולה מדלג על ההרים מחפץ על הגבעות לשנות הסדר ואהבה של הקב"ה כי זכות ישראל משנה השורה והן הן דברי הרמב"ם ז"ל כי ודאי ראוי שאלי יבוא קודם לבשר אבל אין מוחלט כי אולי ירחם הי להערות על ישראל רוח קדשו לעבדו בכל לבב ואז יחיש הפדות והגאולה למהר ביאת ב"ד מבלי בשורת אלי׳ ז"ל, ומה שהתירו בש"ם בנזירות ולא חשו לאחישנה. כי היא מילתא דלא שכיחא ולא אסרו במירות משום מילחה דלה שכיחה. יעיי"ש שהחריד בפירושה דש"ם מעיקרה מחי קסבר ולבסוף מחי קסבר, ויש לפלפל הרבה בדבריו אלא שאין להאריך כ"כ בזה. ועיקר הדבר קשה לפענ"ד להעמים בלשון הרמב"ם ז"ל כדבריו, כי מבואר בלשון הרמב"ם ז"ל שהוא פלוגתא בין החכמים בפירושא דקרא דהנה אנכי שולח לכם את אליי וגוי לפני בוא יום כי אם זה קאי על יום ביאת המשיח או יומו של מלחמת גוג ומגוג, ולדברי הכו"פ אינו סובר שיש פלוגתא אלא ביא מילתא דלא שכיחא שינוי סדרא דקרא מחמת אחישוב עד שלא חשו חכז"ל לזב אף באיסורא דאורייתא של נזירות אפילו בזמניכם. ומכ״ש

במסקנתם דרבנן סברי שלריך להיות מורח ודאין וגם משר מעשה רב עי"ו שהעלוהו, החיך חפשר לחלוה עליהם. ובעיתר הדבר שעשו פלוגחא בין הגמרא והמדרש כבר ביתר התברבנתל בספרו משמיע ישועות שאין בזה פלוגחא. דמה שאמרו בנמרא דרבנו הטלוהו אין הכוונה שקטלוהו בידים, אלא שדנו אותו למיתה ולכן נכרג ע"יו או"ה, ואין בזה שום סחירה ולמה לנו לעשות פלוגתה בין התנחים במקום שחפשר להשוותן. ובתוכ"ת פרשת וישב אלל יוסף בבית באסורים דכתיב את כל אשר כם עושים שם כוא היה טושה ובתרגום ע"ז במימרי׳ הוה מתעביד. דמה שנעשה עפ"י דיבורו יקרא בלשון שהוא הי׳ העושה כיון שהוא ע"י כוחו, אף שבמעשה לא עשה כלום, ומלינו כן בכמה מהומות. וא"כ אין שום סתירה ממה שאמרו בגמרא דרבנו העלובו אם כים ע"י קללת החכמים או אפילו רק ע"י מחשבתם ודעתם, מ"מ מכוחם כים אף שבמעשה לא עשו מאומה.

יותר מן המדרשות. וכיון שסתמיות הש"ם הוא

וביותר אני חמה מה שכתב הכ"מ והלח"מ שבאיכה רבחי בפסוק בלע כי ולא חמל איתא שנכרג ע"י האומות, ואינו כן שם, וז"ל המדרש שם: נהרג בן כוזיבא ואיתיאו רישה לגבי אנדרינום אמר מאן הטליה לדין, אזל ואייחיה ואשכח עכנא כריכא על לוחריי. ח"ל חלו לח חלקי קטלים לדין מחן בוי יכיל ליה והרא עליו אם לא כי זורם מכרם. והרי לד בפירוש שלא האומות הרגוהו ולא היה מליאות להורגו אלא השי"ח קטליי, והובא זה גם בירושלמי תענית פ״ד. וכתב ע״ז המהר״ש יפה ביפה מרחה שעל כירושלמי שכנחש כוא שליח מאת השי"ת. וא"כ בודאי שחין בזה פלוגתה וסחירה. דכמו שחמרו במדרש שהקב"ה הרגו יען שהיה ע"י הנחש שליח מן השמים. כמו כן אמרו בגמרא דרבנן הטלוהו כי מה שנעשה בשמים כוא ע"י כחכמים וכרגוכו ע"י כשליח שנשלח לו מו השמים. ובפרט שאנדרינוס לא ידע מה שטשו בחכמים אלא זה ראה שעייב הוא מו השמים. ויותר לא אמרו מחם במדרש, אלא שבשיים גילם לנן שביי זכ מעשה החכמים בשמים, ומהיכא חיתי לעשות בזה פלוגתא בדברי חכז"ל. גם הרמב"ם ז"ל לא כתב שנהרג ע"י האומות אלא כתב סתם שנהרג, ושפיר כוונתו

שנהרג ע"י שליח הנחש שליחה דרבנו ושליחה דרחמנה.

ישער שמת יידול ייידו לוולה שוושה וחששי שו

נר

ובסברת הפלחי אפשר להבין לשון הש"ם בסנהדרין

minut manufacture and manufacture as

ביאר מ"ש להעמים זה בלשון הרמב"ם.

בדורות האחרונים, והחתם סופר בליקועי שו"ח

סי׳ ל״ח הביא סברת הפלתי בזה והלסי׳ אבל לא

לעולם, אבל מה אעשה שתהנחם הלהלחם, ולרש"י

ז"ל הפיז תקנתם קלקלתם קלקול ועירבוב סדר כמשמורות שכי׳ בשעת כחורבן, אבל כתום׳ בעירובין דף מ"ג ע"ב ד"ה ואסור פירשו תקנתם קלקלתם שעברו כמה שנים שלא נבנה הבית. וזה תמו׳ לכאורה וכי בשביל שעברו כמה שנים ולא נבנה נתמעע ח"ו הבעחון בביאת המשיח ובנין הבית עד שישחנה שי"ז הדין של איסור שתיית יין. ובתום׳ שם כתבו טעם ההיתר בשביל שחפשר בכהן חחר חו שישן מעע, ועעם זה הוא גם בגמרא סנהדרין אבל הול"ל גם שם טעם זה ולא טעם של הקלקלה מה שעברו כמה שנים ולא נבנה שהוא דבר מחמי' לכאורה. אבל לסברת הפלתי מובן שפיר שאם היא בעתה אי אפשר שיבות משיח אלת לפי הסדר שיבות אלי׳ ביום שלפניו עכ"פ לבי"ד הגדול, ואם כן אין חשש בשחיית היין דכיון שיש שהות יום שלם מביחת חלוי עד הגחולה יש זמן לישן או ששם בבי"ד הגדול יכינו איזה כהן אחר ואין השש, וע"כ שכחשש כוא בשביל אחישנה שאז שמא יכוא פחאום ולא יהיה ידיעה מקודם גם ע"י אלי׳ וע"ו אמר הלהלחינו תהנחינו שכיון שעברו כמה שנים ולח נבנה הביח, כבר הגיע הזמן של בעתה, ומעתה לא ישתנה הסדר של ביאת אליי קודם שאין זה בכלל אחישנה דלא אכשור דרי ואין חשש עוד לשתות יין מעעם שיהי׳ אפשרות לישן או להכין כהן ממכ.

ולפי זה יש לחלק טובא מהך דבן כחיבא שחשבו עלנו מתחלה ולא הביאו ראיי ממה שלא בא אליי מקודם, כי אז היה בזמן מוקדם מאוד קרוב להחורבן נייב שנה ובודתי לא הגיע אז הזמן של בעתה, ובגמרא סנהדרין דף ל"ז שהזמן הוא בסוף אלף הרביעי שהוא קע"ב שנה אחר החורבן, ועיין בגמרא ע"ו דף ט', וים לכעיר בזה הרבה, והדברים שתיקין. ובאמת עיקרי הדברים בענינים אלו אין אחנו יודע עד מה כמ"ש הרמב"ם סוף הלכות מלכים, ויתבאר עוד להלן בזה. אבל זה ודאי כי אז בימי בן כוזיבא עדיין לא כגיע כזמן וכמבואר גם במדרש, א״כ מה שחשבו בתחלב שיש מליאות שכוא משיח כוא בדרך אחישוב

בלי סדר הזמן, ואז אין לריכין שיבוא אליי קודם. וא"כ אין מזה ראי' אומנס של הש"ס, ורב אמר כלו כל בקילין, שהגיע הזמן של בעחה.

משה

עב"פ גם הפלחי נחקשה בדברי הרמב"ם מה שעשה פלוגתא נגד הגמרא, ולכן כתב סברא מחודשת לחלה בין אם היא בעתה או אחישוה, ואף שהסברא טובה היא, מכל מקום לפענ"ד כחבתי שקשה להעמים זה בלשון הרמב"ם. ואולי לא רוב הרמב"ם ז"ל להגיד דיעה מוחלטת בענין ביחת חלוי כיון שחיו בזה שום נפקא מינה להלכה, וסוף כל סוף מסוגיא דעירובין אין רא" מוחלטת כ"כ כיון שהולכת בביטת המ"ד ספק מירות להחמיר כמבוחר למעלה, ומסוגים דבן כוזיבא ראיי שהיי להם עכ״פ ספק בדבר, גם יוכל להיות שמלא מדרשות שמבואר שם כן, וע"כ הביא דעת שניכם להסמיך דבריו שבזה לכל הדיעות, ואנחנו לריכין לידע רק ההלכות שמועל עלינו לעשות, לח יותר, ועדייו לייע.

והעולה מכל בנ"ל שדעת המהר"ל הוא כדעת הרצה ראשונים שסברי כסתימת הש"ם בעירובין ועוד כמה מאמרי חז"ל בההכרח שיבוא אליי חודם ולכן כתב זה ליסוד חזק שלא לטעות בגאולה של שהר, כי נרחה חם בח חלוי קודם. ולדעת הרמב"ם נרחה שהיא על"פ פלוגחא, ואין זה ברור, לכן לא כתב זה לסימן על הגאולה אלא זה שיחזרו כל ישראל לדת האמת שזה ודאי סימן ברור לכל הדיעות בלי שום פלוגחת וכולי עלמת מודי כמ"ש בכי חשובה שמבואר בהבטחת הקרא שבודאי יעשו כל ישראל תשובה קודם הגאולה.

# 773

עוד כתב שם הרמב"ם בין סימני המלך המשיח שהוא מזרע דוד יבנה ביהמ"ה, ולכאורה מלינו גם בזה פלוגתה שהתום׳ יו״ע פ״ה ממס׳ מע״ש מ"ב הביא דברי הירושלמי שכתב זאת אומרת שבנין ביהמ״ק קודם למלכות בית דוד, וח״כ לכחורה חין זה כללה שיהיי בנין ביהמ״ה ע״י מלך המשיח, וכבר

הבחתי שהרמב"ם אינו מכריע בשום פלוגחא שיש בענינים האלו. והיות שהאפיקורסים חלו עלמם גם בזה, דכיון שיוכל להיות בנין ביהמ"ק קודם למלכות בית דוד יוכל להאת גם כן מלוכה קודם למלכות בי"ד, לכן ראיתי לבאר הלח פרט זה.

הנה היפ״ת בב״ר פי כ״ו הביא מהר״ן חסדאי שממה שמבוחר בש"ם יומח דף הי גבי כילד מלבישו לעתיד לבוח, שמחמה שכשיבנה ביהמ״ק משה וחהרן יהיו עמהם, מבואר בזה שאי אפשר שיהי׳ ביהמ״ה טרם שיחיו משה ואהרן לימות המשיח יעיי"ש שהאריך לישב הענין. וכ"כ כמה מפרשים. וזה סחירה נגד מ"ש התום' יו"ע בשם הירושלמי, ונראה שדעתם ז"ל שכגם שאפשר לדחוק שדין זה של אותה ההלבשה אינו אלא באסרן ובניו לכן כחבו בסחלט שיסיו אז, אבל כפי הנראה לא ניחא להו לפרש כך כי כל אותן ההלכות שכתבה התוה"ה באהרן ובניו מסתמא הם גם בשאר כהנים גדולים, גם אם אין השאלה אלא על אהרן ובניו לא זולת דקארי ליי מאי קארי ליי לשאול בזה על לעתיד לבוא בעת שיהיו ויאמרו כדת מה לעשות. ומבואר בתום׳ פסחים דף קי"ד ע"ב ד"ה אחד דחין חשש טעות כשיבוה ביהמ״ק דכשיבוה משה ואהרן יהיו עמנו, ובתום׳ לא דברו כלל מהלבשת אהרן ובניו אלא מעשיית פסח והחליטו שאי אפשר בלי משה ואכרן. ומדברי בתוס' כאלו ביא סתירב ג"כ לאותן שחשבו להקרוב פסח בזה"ז טרם ביחת המשיח ובנין ביהמ״ה, וכבר האריכו בזה כמה פוסקים שא״א, לא עת להאריד פה.

### 13

ובחידושי הרש"ש על המשניות בפ"ה דמע"ש כתב על התום׳ יו״ע שהביה מירושלמי כנ״ל שסתירה לזה הוא מגמרא יומא דף הי ולא העיר מדברי החום' הנ"ל אלא שהביא אח"כ מס' שכחב בשם הזוה"ק במדרש הנעלם פרשת חולדות דבנין ביהמ״ק קודם לקיבון גליות וקיבון גליות קודם לתחיית המתים מ' שנה. הנה הבין מדברי הזוה"ק האלו שכות כדעת הירושלמי, ובחמת המעיין בזוה"ה שם במקומו יראה שאין משם ראיה, ואדרבא, דזייל

בדף קל"ט ע"ח: אמר ר"י וכי ימות המשיח ותחיית המתים לאו חד הוא א"ל לא דתנן בנין ביהמ"ה קודם לקיבון גליות, קיבון גליות קודם לתחיית המתים, ותחיית המתים אחרון שבכולם, דכתיב בונה ירושלים כ׳ וכדר נדחי ישראל יכנס, ואח״כ ברופא לשבורי לב ומחבש לעלבותם שהות תחיית המחים. ומשמע מזה שהכל יהי׳ אחר ביאח המשיח. דאם נימא דאפשר שיהי׳ בנין ביהמ״ק וקיבוץ גליות קודם לימות כמשיח אין ראי׳ מאותה ברייתא דתחה"מ וימות במשיח לאו חדא בוא כי אינו מוזכר שם אלא שתחב"מ אחרון מבנין ביהמ"ק וקיבון גליות, ואם יש אפשרות שיהי׳ זה הודם ביאת המשית א״כ יש אפשרות שיהי׳ תחה"מ בפ"ח עם ימות המשיח. וע"כ שזה פשוע בעיניהם שבנין ביהמ״ק וקיבוץ גליות הוא אחר ביאת המשיח, וא"כ כיון שתחה"מ אחרון מכולם ע"כ שהוא הרבה אחר ימות המשיח, ועכ"פ זה ודאי שאין שם רמז ורמיזה שבנין ביהמ"ק קודם ביאת המשיח. ובלאו הכי לפי מה שהבין גם הרש"ש מדברי הש"ם יומא דפליגי על הירושלמי בזה א״כ גם לפי הבנתו שדעת הזוה"ה כדעת הירושלמי מ"מ פלוגתא הוא עם ש"ם בבלי ועדיין לא ילאנו ממחלוקת התנאים בדבר זה.

## 13

אמנם באחת חדברי בירושלמי בעלמו אפשר לבשוותם בלי מחלוקת כי אף אחר ביאת ב"ד גא תתפשע מלכוחו עד שיחזיר כל ישראל בחשובה. וכבר הבאחי מדברי הרמב"ם שהסימן הראשון אם הוא מלך המשיח כוא שיחזיר כל ישראל לדת כאמת. א"כ אין להאמין בו כלל טרם שיחזיר כל ישראל לחשובה, וא"א שיביי לו מלוכה, והמלבי"ם פיי בפסוקים שבתחלת התגלות מלך המשיח לא יהי׳ לו מלוכה עד שיחזיר כל ישראל בתשובה, ואם כן אפשר שיבוא אלי׳ ומשיח ומשה ואהרן עמהם ועדיין לא נחפשע מלכות בי"ד. ומה שאמרו תחב"ת אחרון מכולם, זה קאי על תחב"ת כללי כשיקומו כל ישראל, אבל כלדיקים כגדולים יעמדו תחלה בימות המשיח, כמו שהובא שם ביפ"ת, והבאתי דבריו למעלה. וכבר הבאתי שבפי׳ מבואר בדברי חז"ל שאלי׳ יבוא רק עם משה ביחד.

ובזה הבנתי סידור הברכות בגמרא מגילה דף י"ז

שברכת השיבה שופטינו כבראשונה הוא ט"ש
הכי ואשיבה שופטין וגוי ויועליך וגוי, ועי"ז כלו

הפושעים ומתרוממת קרן הלדיקים ואח"כ נבנית
ירושלים, וכיון שנבנית ירושלים בא דוד. ומבואר
במדרש ילקוט שמטוני ישטי ואשיבה שופטין זה
משה ואהרן ויועליך זה דוד ושלמה, וא"כ מבואר
בסידור הברכות שיהיו אללנו משה ואהרן דוד ושלמה
ויטהרו את ישראל ויבנו את ירושלים, ואח"כ יהא
מלכות בי"ד, ואם כן אין סתירה במה שאמר שבנין
ביהמ"ק קודם למלכות בי"ד אף שיהיו משה ואהרן
בבנין ביהמ"ק וא"ל לעשות מחלוקת.

אמנם דברי התוויש אי אפשר ליישב בזה, שהרי פיי דברי הירושלמי במה שאמר זאח אומרת ביון ביהמייק קודם למלכות בית דוד, שהוא ממה שאמר רייי שהתנאי היה אחר החורבן שאימתי שיבנה ביהמייק יחזור הדבר לכמו שהיה, שלמה הולרכו לתנאי, הלא ביייד שהוא גדול מהם יוכלו בעצמם לבעל אז תקנח הראשונים, וע"כ דחשו שמא יהיי בנין ביהמייק בדור שלא יהיו גדולים מהם וא"כ צ"ל שהוא קודם למלכות ביייד. וא"כ אם אי אפשר שיהיי בנין ביהמייק בלא משה ואהרן, אף אם הוא קודם להתפשעות מלכות ביייד אבל גדולים המה מכל הדורות. ובמפרשים יש גיישב כנ"ל, אבל לפיי של החוםי יו"ע א"א ליישב בלי מחלוקת.

### ma

אבל היותר תמו' בדברי החוס' יו"ע שהרי בפ"ה

דיומא כתב החוס' יו"ע על לורות הביהמ"ק
ח"ל: הדבר ידוע דכל הני הלכות הלכחא למשיחא
נינהו, וכשיבנה ביהמ"ק ב"ב כבר בא אלי והחיר
כל הספיקות זכו' משוס דבנין יחזקאל דלעתיד לא פיי
עפ"י חכז"ל, וכ"כ הרמב"ס בהלכות בית הבחירה
בנין העחיד להבנות אעפ"י שהוא כתוב ביחזקאל אינו
מפורש ומבואר עכ"ל. זכן בפתיחתו למס' מדות בקש
החוי"ע טעס על לימוד מס' מדות שהוא לזרת הבית
שני דאעפ"י שהבנין של עחיד יש בו שינוים ולא ישוו
עם בית שני ואין יודעין הפי׳ ביחזקאל באיה אופן

לבנותו אלא שכשנזכה לבנות בנין העתיד יגלה הקב"ה עינינו ומלאה הארץ דעה את ה' להבין הסחום בדברי יחזקאל ונבנהו מ"מ לריך לסיפור בנין השני שכן רוב ענינים מיוסדים שם ושע"י הסיפור של בית שני אנו יכולים לדרוש ולהבין ואלו לא הי' זה הסיפור עניי"ש. זכן לדרוש ולהבין ואלו לא הי' זה הסיפור ועיי"ש. וכן כתב החוי"ע בפירושו על הפערה פ' תלוה והביא גם מהרד"ק על מקלת ענינים מבנין הבית דלעתיד שאלי עתיד לדורשם כי אין אנו מבינים בס יעיי"ש, א"כ החליע הוא בעלמו בתכלית ההחלעה שא"א כלל לבנות הביהמ"ק קודם ביאת אלי ומשיח ושק"א כלל לבנות הביהמ"ק קודם ביאת אבי ידוע.

ופשום בכוונתו שא״א לבנות בית שלישי כהתמונה שבמסכת מדות ולא ככתוב בנבואת יחזקאל שגם בבית שני מבואר בגמרא סוכה דף נ"א וזכחים דף ס"ב שלא כיי כבנין אלא ע"י נבואה ככחוב הכל בכתב מיד כי עלי השכיל, ובחיזה ענינים קרחי אשכחו ודרשו, ואייא לבנות ביכמייק אלא או עייו נבואר או ע"י שמכה להבין היעב הכחובים שבנבואת יחזהאל. גם תסור לבנות אלא על מקום המקדש וכשיבואו אליי ומשיח וילטרכו לבנות ביכמ"ק במקום כמקדש ואם יעמוד שם בנין אחר יכא לריך לכחריבו, ונודע שלה יהיי חורבן ביח שלישי אך שני פעמים היי החורבן ולא יותר כמ"ם רש"י ז"ל בפרשת פקודי משכן משכן בי פעמים ששני מקדשות יחמשכנו ומבוחר במדרש רבה סדר מקן פרשה ל"ב סי' ג' ואני כאשר שכולתי בתורבו ראשון שכלחי בחורבן שני. כאשר שכולחי בחורבן ראשון ובשני לא אשכל עוד, וביאר שם ביפ״ת שאין חורבן אלא שני כראשון ותו לא, וכן מבואר בכ"מ שלא יהיי חורבן בית שלישי, ואין עוד בנין ביהמ״ה אלא אותו הבית הבנוי ומשוכלל לעתיד לבות, וזה חין חנו מבינים מהכתובים דיחזקאל, ע"כ החליט החוי"ט שא"א לנו לבנותו, ועכ"פ מפורש יולה בדבריו שהדבר ידוע שבעת שיבנה ביהמ״ק כבר בא אלי׳ ומשיח ומלאה הארץ דעה את כי ואם כן קשה טובא האיך הביא במס' מעשר שני בסתמא דברי הירושלמי שבנין ביהמ״ק קודם למלכות בי"ד, ופי׳ בו שאפשר לבנותו אף בדור שאין בו גדולים כ״כ, ולא העיר מאומה ממה שכתב בכ״מ שהדבר ידוע שאין זה במליאות, וזה לכאורה סתירה

עב

עלומה בדברי החוי"ט, ומהחימה שלא ראיתי בשום מפורש להעיר בזה.

## 203

והנה קשה לי עוד במשנה שם במע"ש דפליגי חנא המא ור"י אימת ביי בתנאי שיחזור בדבר לכמו שהיי ולדעת שניהם יש נפהא מינה להלכה וקשה למה השמיע הרמב"ם את כל התנאי שיש בן נ"מ להלכה, ולא העירו בזה שום א' ממפרשי הרמב"ם. וכתוויים שם נתקשה למה פסק הרמביים כרייו ולא כת"ה. דהרי היי"ל דהלכה כר"י מחבירו ולא מחביריו. ומתמיי על הכיית שלא העיר בזה, וכתב אחייכ ולא נהירא לומר דהרמב"ם כתב משחרב ביהמ"ק וכוי משום דאף לתנא המא כואיל ונחרב כבית אין מעלין כדכתב בפירושו דחין זה מדרך הרמב"ם בחיבורו להשמיע דין הנוהג בפני הבית. והנה מה שהבית הרמב"ם ז"ל כל הדינים הנוהגים צפני הבית הוא רק בשביל שיש בהם נפקח מינה לידע לעתיד חבל מה שהיי מה דהוה הוה, ואין נפקא מינה עוד, דגם במסכת מדות טרח הרמב"ם לפרש דבשביל כן נשנה בשביל שיש בו חועלת לידע גם לעתיד וכמו שביחר כתוו"ע דבריו כחשר הבחתי למעלה, וכל הנ"מ שיש בהך דתנאי דמע"ש על לעתיד הוא תלוי רק בפלוגתא שיש באותו התנאי כמבואר להמטיין וא״כ קשה טובא למה השמיט לגמרי את כל התנאי, ומהחימה שלא כעיר כתוי"ע בזכ.

ואשר אנכי אחזה ליישב סתירת התוי"ע מחומר כנושה. כנה במדרש רבה סי חולדות פי סייד סי׳ י׳ איתא בימי ר״י ב״ח גזרה מלכות הרשעה שיבנה ביבמ״ק וכו׳ אזלין אילין כוחאי ואמרין ידיע להוי למלכא דבדין קרייתא מרדתא חתבנא וכו׳ ואמר לכון מה נעביד וגזירית, אמרין ליי שלח ואמר להון או ישנון יתי מאחרי או יוספון עליי חמש אמין או יבלרון מיניה חמש אמין ומן גרמיהון אינון חזרין בהון וכו׳, כיון דחתון כתביח שרון בכיין בעיין למימרד על מלכותה המרין יעול חד בר נש חכימה וישדך ליבורא אמרין יעול ריב״ח, עאל ודרש ארי ערף ערף וכו׳ דיינו שנכנסנו לאומה זו בשלים ויצאנו בשלום יעיו"ש. ומבואר כזה שבתחלה בעת שהיתה הגזירה

לבנותי ביהמ"ק שחקו רבנן אלא שאח"כ כשחזרה כמלכות וכיי כצווי שלא לבנות אלא בשינוי מקום הלת שזה ודתי אסור וח"א לבנות עוד ורלו עי"ו למרוד במלכות אז שלחו החכמים את ריב"ח להשקיע את בעם. ולכאורה קשה לפי"מ שהבאתי מדברי התוסי וכרמב"ם וכרד"ק וכתוי"ט שאין מליאות לבנות כביכמ״ק עד שיבוא אליי שאין יודעין כפיי ביחזקאל כאיך שחקו רבנן מתחלה כשהיי הגזירה לבנות ולא מלינו שאמרו דבר אלא אח"כ שלא ימרדו במלכות, וגם אז לא אמר ריב"ח שום דבר נגד עלם הבנין אלא נגד המרידה במלכות. ודוחק לומר שיען שהבינו ברוח הדשם שלא יניחו המלכות לבנות לכן לא ראו לוכך לדבר מזכ אלא לכשקיע ממרידה, ובניקל יותר לכשקיע העם ממרידה מלהשקיט אוחם מעלם הבנין, שהרי כיון שהבנין הוא שלא כדת האיך אפשר לומר שהיו ע"ז בשתיקה דהוי כהודאה, והרי חזינו שלא רצו לבנות שלא כדת. שהרי בשינוי מקום או הוספה וגרעון באיזה אמות לא רצו בעצמם לבנות כי לא רצו לעשות שלא כדין. וא"כ לפי הנ"ל שכל הבנין הוא שלא כדין האיך שתקו להו רבנן ולא הודיעו להם הדין שאסור לבנות.

ונראה בזה דהנה לשון החוי"ט בפ"ה דיומה דבנין יחזקאל דלעחיד לא פיי עפ"י חכז"ל ומשמע מזה שחכז"ל לא פירשו לנו את הכתובים שביחזקאל ויוכל לכיות שכמה ידעו ולמדו והבינו את כל לורת כבית שבכתובים דיחזקאל אלא כיון שהכריעו אח״כ שאין בנין ביהמ״ק ערס ביאת אלי׳ ומשית, וכמש״כ בשו"ת בנין ליון כן גם לענין הקרבת הקרבנות בזמן כזכ, וכביא ראיות שע"ז נאמר ולא ארים ברים ניחוחכם. לכן לא ביארו אח"כ מסדרי המשנה והש"ס פיי דברי הכחובים שביחזקאל בזה. ובאמת כל מצוה ומלום שבתורם שבקראי לא כוי ידעינן מאומה באחם אופן לעשותה אלו לא היו מבארים חכז"ל פיי ודיני המלוה. ואפשר שבשביל כך הניחו מלבארו שלא יהיי בי"ד טועין לבנותו קודם ביחת המשיח, וכיון שחין יודעין האיך לבנותו אינו במליאות שיבנה עד אז.

ובזה מיושב שחפשר שבימי ריב״ח עדיין היי לומדין ויודעין כפי שבנבוחת יחזקחל ולח כיי חז

עדיין הכרעת ההלכה שחין לבנות בית המקדש ערם ביחת המשיח, כי בחמת היא פלוגחת התנאים, כאשר יתבאר עוד, ומ"ש הרמב"ם שא"א לבנות והחליע החוו"ע לדבר ידוע שכשיבנה ביהמ"ק כבר בא אליי וכו כות בתלעת בתום׳ במס׳ פסחים כ"ז כית תחר חתימת בתלמוד שאנו רואיו שלא ביארו פי׳ כלכב זו. לכן הדבר ידוע שח"ח לבנותו. ולפי"ז מיושב הסתירה מפ"ה דמעשר שני ששם מביא התוי"ע דברי הירושלמי שפי׳ דברי ר״י שסובר בנין ביהמ״ה קודם למלכות בי״ד ואז בימי ר"י שידעו להבין לורת הבנין הי' מקום לחוש גם שיבנה בדור שאין בהם גדולים מהם, אבל בפ"ה דיומא דמיירי מפסק הלכה שאחר החלמוד לא כתב כן ואין בזה סתירה, וניחא ג"ל מה שהשמיע ברמב"ם אותו בתנאי אף לפי"ד בתוס' יו"ע שפסק הרמב"ם כר"י אין זה אלא במה שכתב שהתקנה היי אחר החורבן אבל על חנאי שקאי רק על זמן בנין ביכמ"ה אחר חחימת כתלמוד שא"א לבנות ביכמ"ק טרם ביאת המשיח אין נ"מ לדבר עוד מזה התנאי, ושפיר השמיטו הרמב"ם. ובזה מיושב הכל.

אלא שלשוו בתוי"ט שבפירושו להפטורה פרשת תלוה עדיין ל"ע שפי׳ בדברי הפסיקתה שחמר בלורת כבית שביחזקאל כואיל ואתם מתעסקים בו כאלו אתם בונים בו שלכן לא אמר בונים אותו שלא יהיי משמעו את כולו אלא בונים בו משמע מקלחו שמה שאין מבינים אינו נחשב כאלו בונים, ומדפי׳ כן בלשון הפסיקתא משמע שגם אז לא היו מבינים. אלא שאח"כ כתב שאין ראי׳ מדקדוק זה שאמר בונים בו ואפשר שבות לשון נופל על לשון, אלה אף אלו לה נחמר כדין כן מסברא, דמה שאין אנו מבינים אינו נחשב כבונים. ואפשר שאמר דין זה על דורות שאחר התנאים, אבל לשונו שאמר על הפסיקתא דאמרינהו על לשון המדרש לייע לפי"ז. וחולי הפסיקחת שהות מרב כהנת שביי בימי האמוראים אז כבר פסקו מלבאר בזה אחר סידור המשנה שסתמו הדברים ולא פי׳ גם במס׳ מדוח אלא לורת הב״ש לא לורת הבנין דלעתיד. משח"כ בימי התנאים כמו בימי ריב"ח ור"י. ועדיין ל"ע לשונו שם בהפעורה, אבל דברי הרמב"ם והחום׳ וכתוישע ביומה ובמדות הפ"ל כנ"ל.

וצריך להבין לכחורה הלשון במדרש רבה פי חולדות בימי ריב״ח גזרה מלכות הרשעה שיבנה בית המקדש. למה קראו את בנין ביהמ״ה באותו הלשון שביי גזירב ממלכות ברשעב, כלא לכאורב אלו ביי בונים היי דבר טוב וגדול, שהרי אח"כ כשביטל אח הבנין רלו ישראל למרוד עי"ז עד שהשתיקם ריב"ח במה שאמר דיינו באומה זו שנכנסנו בשלום ויצאנו בשלום ואין לבקש מהם רווחים כאלו כמו שהביא המשל מהארי ערף ערף יעיי"ש, ואין הדרך לכתוצ סתם גזירה ממלכות הרשעה אלא על גזירה רעה ר"ל, לא על דבר עוב כזה של בנין ביהמ"ה. ונראה עפ"י המבוחר במד"ר חיכה ח' חות ל"ב בוויכוחו של ריב"ז שאמר ריב"ז לפנגר עד דלית את מליף סנגוריא את מליף עלן קעיגוריא, א"ל לעיבותכון אנא בעי דכל זמן דהדין ביחה קיים מלכוותה מחגרין בכון, אין איחרוב כדין ביתא לית מלכוותא מתגרין בכון, א"ל ריב"ז כלב יודע אם לעהל אם לעהלהלות יעיי"ש. וחזיכן בזה שעל גוף הדבר מה שאמר הפנגור שעמידת בית המקדש היא סכנה לישראל מהתגרות המלכיות. על זה לא השיב ריב"ז מאומה. אלא שאמר לו הלב יודע, דהיינו שאין כוונח לבו לעובת ישראל ולא הכחישו אלא על הכוונה מה שאמר שהוא מכוון לטובת ישראל, ולמה לא הכחישו יותר על גוף הדבר שחדרבת שביהמ"ק הית מחנה טובה ועלומה לישרחל, כמו שאנו אומרים על אחת כמה וכמה שובה כפולה ומכופלת למהום עלינו וכו׳ עד שבנה לנו בית הבחירה לכפר על כל עוונוחינו. ונראה שזה לא היי יכול להשיב לו, כי עפ"י דרך העבע החמת היא כן שכל זמן שביהמ״ק היי קיים היי מביא קנאה גדולה בין האומות והתגרות המלכיות, אלא שבעת כיבוש יהושע וכיבוש עזרא הסופר שהי׳ הכל בנבואה, כמבואר בכתובים, וכן בתי המקדשות ההם נבנו עפ"י נכוחה, ואמר הכחוב הכל בכחב מיד ה' עלי השכיל, ובמה שלוה ההב"ה לעשות הוא ית"ש שומרם ומלילם שלא ירעו ולה ישחיתו בכל גבולם. וכמו שהמרו חז"ל כובה ברש"י ז"ל עה"כ יברכך ה' וישמרך שהנותן מתנה לעבדו אינו יכול לשומרו מכל אדם, אבל הקב"ה הוא כנותן כוח כשומר לכלילם מכתגרות כמלכיות. חבל כשהגיע זמנו ליחרב, ומבוחר בגמרח נזיר דף ל"ב ע"ב שידעו זה מכבר שיחרב, שמבוחר עוד בקרח

משה

בדניאל שבועים שבעים נחחך על עמך ועל עיר קדשר. יעיי"ם בגמרא, וכיון באין הפץ ה' בביהמ"ק ובמלכות ישראל, היא סכנה מחמת התגרות המלכיות, ולכן לא כיי יכול ריב"ז לכשיב לו ע"ז מאומה, אלא שזה אמר לו שאין כוונתו לעובה, שזה היא האמת.

ובזה יובן מה שאמרו הלשון גזירה, שאז בימי ריב"ח

היי בנין ביהמ״ה גזירה ממלכות הרשעה, כי אלו היי נבנה אז הביהמ"ק ערם ביאת המשיח היי סכנה גדולה לישראל כמו שאמר הפנגור לריב"ז ואמר ריב"ח דיינו שוכנסנו בשלים וילאנו בשלום. כי ע"י שלא נבנה ביהמ״ק אז יצאנו בשלום. וכעין זה המה דברי הכלי יקר בפי דברים עה"כ רב לכם סוב את ההר הזה פנו לכם לפונה, וז"ל: רבים אומרים כי פסוק זה נוקב ויורד עד התהום ויש בו המז לשעה ולדורות, וענין סבוב זה שילכו סחור סחור לכרס כי לבאות לא יקרבו כי ימים רבים לישראל שיהיו נדים ונעים סביבו ולא יותן לישראל כח עליהם עד מדרך כף רגל עד שיבוח מי שנחמר בו ועמדו רגליו ביום הכוא על הר הזתים, וכ"ז שישראל הולכים סחור סחור נאמר לכם פנו לכם לפונה, ודרשו בזה אם הגיע שעתו של עביו הלפינו עלמיכם ,וענין הלפנה זו נ"ל שאם ימנא האיש הישראלי איזה הנלחה זעיר שם זעיר שם אזי יטמינו וילפינו הכל בפני טשיו וכר'. וכן ישקב לוה לבניו למה חתראו, פירש"י בפני בני ישמעאל ועשיו כחילו חתם שבעים, כי שניהם סוברים שילחק גזל הצלחת ישמעאל גיעקב גזל הצלחת טשיו ע"י בשתדלות ע"כ צוה פנו לכם לפונה, שלא יתקנא בכם. וזם היפך ממה שישראל טושין בדורות הללו, כי מי שים לו מנה הוא מראה את עלמו במלבושי כבוד ובתים ספונים וחשובים כאילו היי לו כמה אלפים. ומגרים האומות בעלמם ועוברים על מה שנאמר פנו לכם לפונה, ומנהג זה ברבת בני עמנו והוא המסבב את כל התלאה אשר מלאתנו, והמשכילים יבינו ליקח מוסר, עכ"ל. הנה העיד שכל החלחה אשר מלחתנו הוא בשביל המבקשים גדולה וכבוד בעיני האומות טרם ביאת המשיח, וכש"כ בבנין ביהמ"ק בעת הגלות שהיי גזירה רעה ר"ל, וק"ו ב"ב של ק"ו ליקח מלכות וממשלה טרם ביחת המשיח, שהמינים והאפיקורסים

בהפצים במלכות וממשלה בלא תורה ואינם מאמינים

בביחת המשיח עושים סמיות עינים שזהו הללה. ושחני מינות דמשכא ונגררין העם אחריהם, ובעוה"ר שענא נאח. וכל אשר עינים לו לראות האמת רואה עד כמה מהפכין דברי אלהים חיים, וכל דרכיהם הם סכנה שלומה ח"ו לכלל ישראל, השי"ח ירחם ויאמר ללרוחינו די וילילנו מרשת זו עמנו, ויחיש זמן גאולתינו ופדות נפשינו ברחמיו וחסדיו המרובים יח"ש לעד.

### KD

ועב״פ זה ודחי שמ״ש בירושלמי שבנין ביהמ״ק קודם למלכות בי"ד יש לו ב׳ פירושים, או שהפיי

כוח שיבוב חחר ביחת כמשיח ערם שיתפשע מלכות בי"ד או לפי דרך התוי"ע ל"ל שיהי׳ כמו בימי ריב"ח שגזרה המלכות לבנות ביהמ"ק בעודם בגולה תחת מלכות הרשעה שלא היי עדיין שום רמז ורמיזה של גאולה וביאתי המשיח כי מעת ריב"ח עד עכשיו בעור"ר ילאו מה שילאו ועדיין בן דוד לא בא, וע"כ הי׳ דעת אותו המאן דאמר בירושלמי לחוש ע"ז דכיון שבנין ביהמ"ה קודם למלכות בית דוד לכן יוכל להיות עוד שיתרמי כמו בימי ריב״ח שיגזרו מלכות הרשעה לבנות ביהמ"ק ואין בזה שום רמז של גאולה. ובמלאכת שלמה על המשניות כתב שבירושלמי עלמו מתמה אח"כ וחולק, שפי׳ במה שאמר ודם ענב חשחה חמר דהיינו ביאת המביח דמלכות בית דוד קודמת. ועכ"פ הרמב"ם לשיטתו שכתב שעכשיו אין יודעין האיך לבנותו שפיר כתב מסימני המלך המשיח שיבנה ביהמ"ק שהרי כתב שהמלך המשיח יהיי חכם יותר משלמה ונביא יותר מכל הנביאים הרוב למרע"ה כמבואר בהלכות חשובה, וא"כ יתבארו על ידו כל הספיהות ויוכל הוא לבנות ביהמ״ק.

ובסוכה דף מ״ח גדי יום כנף כולו אסור, מאי טעמא, מהרה יבנה ביהמ״ק. והקשו שם רש״ו יתום׳ כא אין בונין ביו״ט ובלילכ, וכתב כמאירי דחיישי לבי"ד טועין, כוונתו ג"כ דחשו שמח יחרע כמו בימי ריב״ח ויהי׳ כל הבנין ע״י טעות, אבל שם אינו אלא בו"א בעלמא כי למסקנא דמסיק דרש ובתקין א"ל עוד לזה. ובלאו הכי כלא רש"י ותוסי והרשב"א והריעב"א כולם כתבו התיי שלכן אפשר שיבוה ביו"ע ובלילה, בשביל שבנין העתיד יתגלה ויבוא משמים בנוי ומשוכלל.

הגם שמ"ש הרמב"ם שהמלך המשיח יבנה ביהמ"ק לכאורה הוא נגד זה שאמרו שהבית העתיד יבוא מן השמים בנוי ומשוכלל, והעיר כעין זה בתפארת ישראל על המשניות ריש מדות. וכתב דברים דחוקים, ואין להאריך. ובערוך לנר על מסכת סוכה שם דף מ"א הבית ג"כ רחיות שיבנה ביהמ"ה לעתיד בידי חדם. והכריע דתרווייהו איתנהו, שקודם יבנו בנין ממש בידי אדם, ואח"כ יבוא הביהמ"ה של מעלה לחוך הבית שנבנה כנשמה בתוך הגוף, וכמו שירד במשכן ובמקדש האש של מעלה בחוך האש של הדיוע שנבער בעלים. גם בייעב פנים הביא כעין זה מאיזה ספה אבל מספיה רה לחרץ שלא יהי׳ סחירה מדברי חכז"ל במדרש שיבות בנוי ומשוכלל מלמעלה. חבל דעת רש"י וחום׳ א״א ליישב בהכרעה זו שהרי כתבו שבשביל כן אפשר שיהי׳ נבנה ביו״ע ובלילה כיון שאינו בידי אדם, ואם לריכין שיהיה קודם בנין בידי אדם אינו מתורץ כלל. ובערוך לנר דחק מהאי טעמא לבקש מי׳ אחר על קושיית רש"י ותוס׳ אמנס כיון שרש"י ותוס׳ והרשב"א ובריטב"א נחכוונו לדעה אחת בתירון זה, אין להעלות על כדעת לחלוה עליכם ולריך למשכוני אנפשיו לחרץ דבריכם.

ואת במקום שנוכל לחדש תיי שהוא לפי ראות עינינו מספיק יותר מדברי ברחשונים ז"ל, חלילה לנו לחלוק על הרחשונים ז"ל, כי נגד דעת הרחשונים ז"ל בטלה דעתינו כאפס וכאין המוחלט. ובפרט שחירונו של הערוך לנר בזה הוא חמוה שכתב לחרץ עפ״י דברי התום׳ בשבת דף ל״ה שהקשו דבנין ביו״ע יהיי מותר מטעם מתוך, מתוך שהותר לצורך גיבון, וחירצו דמדאורייתא באמת מוחר רק מדרבנן אסור, וכתב ע"ז הערוך לנר שזה מבוחר דחין שייך זה רק לר"ח שם דס"ל דמגבן חייב משום בונה, חבל לרבנן דסיאל דחין במגבן משום בונה לח שייך ג"כ מחוך, וממילא בונה אסור מדאורייחא. ובזה מיישב קושית הראשונים דלעולם בנין דלעתיד לא משום כך מותר דחתי בנוי מן השמים כי יהי׳ בנוי בידי חדם, ומכל מקום לא קשה הא אסור לבנות ביום עוב, די"ל דמה דאמריטן בשבועות שאסור היינו אליבא דחכמים, חבל לתיי זה חזיל ריב"ז בשיטת ר"ח תלמידו דחין

איסור בונה ביו"ט רק מדרבנן, וא"כ י"ל דללורך בנין

בית המקדש דלעתיד לא גזרו. והנה זה אמת דאלו ביינו אומרים שאין בבונה איסור מדאורייתא אלא מדרבנן לא קשה מבנין דלעתיד דאין שבות במקדש, אבל יסוד בנינו שכתב שזה מבואר דאין שייך זה רק לר"ח, דרבנן ס"ל דחין במגבן משום בונה היא תמו׳ דהרי בהה"מ פ"ח מהי שבת הלי זי כתב שהכריע הר״ח ז״ל בראיות וכן כתב הרי״ף בתשובה וכן הוא דעת הרמב"ם ז"ל שם דלא נחלקו הרבנן על ר"א אלא מהמכבד ואילך, אבל בהמגבן כולי עלמא סברי דחייב משום בונה ואין בזה פלוגתא, וכן פסק הרמב"ם בפ"י מה' שבת הלי י"ג להלכה דהמגבן הוא תולדות בונה, וכן החליט להלכה הפר"ח באו"ח סי' חל"ה דמגבן אסור מן התורה משום בונה. הן אמת שיש ראשונים שסוברים דפלוגתת רבנן הוא אכולהו שבברייתא שם, אבל מה יענה להכרעת הר"ח והרי"ף והרמב"ם דלא סברי כן, והאיך יתרן דברי הש"ם אליבייהו. ולתרן דברי התום׳ שאמרו שאין באיסור בונה ביום עוב אלא מדרבנן, מזה אדבר להלן. גם כוא דוחק גדול שיכיי איזכ כוכ אמינא בעולם שחקנת ריב"ז אינו אלא אליבא דר"א ולא אליבא דחכמים כלל דאין כלכה כר"א וכמו שהעיר בעלמו ע"ז שהוא דוחה, אבל אין לנו לזוז מדברי רש"י ותוס׳ ושארי ברחשונים ז"ל.

משה

ולפענ"ר אפ"ל דאף שבוודאי הסדר הוא שיהיי נבנה קודם בידי אדם ואח"כ יבוא הביהמ"ק של מעלה, אבל מ"מ א"א לידע בירור גמור באיזה אופן יהי׳ אחר ביאת המשיח כמ״ש גם הרמב״ם בסוף הלכות מלכים, כי באמת הכל תלוי באיזה מדה וזמן שיהי׳ ביחת המשיח, וכמ״ש הרמ״ק שמטעם זה אי אפשר לומר הלכתא למשיחא, מחמת שאין יודעין באיזו מדה יהיי. ובארץ החיים על חהלים מזמור ע"ל כתב בדבר החלוקים שקודם יהי׳ ביחת המשיח ומ׳ שנים אח״כ יהי׳ תחה״מ ואח״כ בנין ביהמ״ת. כי זה רק אם יהיי קודם הזמן שאז יהיי לפי המדרינות, אבל אם יכיי בעתה יהיי תחה"מ וביאת המשיח ובנין הביהמ״ק הכל בפעם אחת יעיי״ש. ובודאי מה שמבואר בפי׳ בחור"ק א"א שישתור דלכן הוי הכופר בביאת המשיח ככופר בתוכ"ק, אבל כל מה שהוא אח"כ בקבלה כחב הרמב"ם בפי"ב מהלכות מלכים

שח״ח לידע החיך יהי עד שיהי. ולכן חפשר דחף שהסדר הוא שיהי' נבנה הודם בידי אדם, מכל מהום יש מליתות שיתמהר ויתקדם הביהמ"ק לבות שרם שיבנו מלמעה, וכמ"ש בארן החיים גם בשאר דברים שיוכל להיות שינוי מסדר המדריגות ויבות הכל בפעם חחת, ולכן חששו חכזייל לעשות תקוב גם עייו שמח יבוח בית המקדש של מעלה שלח כסדר המדרגות. ואין זה סתירה למה שנראה סדר המדרגות לבנות קודם בידי חדם. גם י"ל דמה שכתבו רש"י ותוסי דגזרו שמא יבוא בית המקדש של מעלה בשבת ויו"ע ערם שיבוא משיח הוא לפי הבו"א שהעעם בוא משום גזירה ול"ל כן מחמת הקושי׳ שא"ה לבנות בהמ"ק בשבת ויו"ט, אבל למסקנא שהוא דאורייתא ודרש וכתקין, ואינו משום גזירה כלל, תו אין ראי׳ שיש סברא לומר שיבא קודם ביהמ״ק של מעלה, ומ״ש שיבנו קודם בני אדם כוא לפי כמסקנא. ובישמח משה פי בשלח עה"כ חביאמו וחטעמו וכו' כחב קלח באופן אחר שהבית הראשון נגנז ויבוא קודם למקומו אותו כבית שנגוז ויתפללו שמה ישראל ואח"כ יבוא לשם הבית הבנוי ומשוכלל מלמעלה.

מב

ואפשר לומר עוד דהנה באמח משמעות הזוה"ק הוא שלעתיד לא יהי׳ כלל בביהמ״ה בנין בידי אדם אלא מה שיבוא בנוי ומשוכלל מן השמים. וזלה"ה בפי פנחם דף רייכ ורכיית, יומא חד אתא לקמיה חד חכים גוי א״ל סבא חלת בעיין וכו׳ חד דאתון אמרין דיתבני לכו בי מקדשה אחרה, וכא לא כון למיבני אלא חרי זימנין בית ראשון ובית שני בית שלישי לא תשכת באורייתא וכא מה דבוי ליי למיבני כבר איתבנון ולעולם לית ביי יתיר דהא חרי בתי ישראל קרי לון קרא וכו׳ ואמר אח"כ מיליו איליו דשאל כהוא רשע אנא שאילנא יומה חד לאלי׳ ואמר דכא במתיבחא דרקיע אתסדרו קמי׳ דקוב״ה והכי הוא דכד נפקו ישראל ממלרים בעה קוב"ה למעבד לון בהרעה כמלחכין קדישין לעילה ובעה למיבני לון ביתה קדישה ולנחחה לון מגו שמי רקיעין וכו׳ בהן החר במכון לשבחך פעלח כ׳ בהכיח דפעלח חנת כ׳ ולח חחרה מכון לשבתך פעלת ה' דא בית ראשון מקדש ה' כוננו ידיך דה בית שני ותרווייהו הומנותה דקוב"ם הינון

ומדארגיזו קמי' וכו' וביתא איתבני על ידא דבר נש בגיו כך לא איתקיים וכו׳ ביומוי דעזרא גרם חעאה ואילטרכון אינון למבני ולא הוה בי׳ היומא ועד כען בנינא דקוב"ה לא הוה בעלמא ולזמנא דאתי כחיב בונה ירושלים הי איהו ולא אחרא ובניינא דא אנן מחכאן ולא בניינא דבר נש דלית בי׳ קיומא כלל וכו׳ דאפילו קרתא דירושלים לא ליהוי אומנתא דבר נש וכו׳ כש"כ ביתא דאיהו דיורא דילי׳, עכלה״ק הצריד לענינינו יעייש. ומדכחב הלשון ה' יבנה איהו ולא חחרת, וגם מדכי לחרץ בזה הקושיי מה שלח מזכר בנין בית כשלישי בקרא יען שלא יהי׳ נבנה ע"י אדם אלא יבוא בנוי ומשוכלל מאומנותא דקוב"ה מכ"ז משמע שלא יהיי כלל בנין בני אדם בבית השלישי. ובדברי כזוכ"ק כאלו מתורן מכ שנתקשה בישמח משה הנ"ל עה"כ תביחמו וגו' מה שדרשו חז"ל בזה ביחה רחשונה ושני׳ וביאה השלישית העיקרית לא החכרה כלל, והאריך לחרץ. גם הלל"ח במסי ברכות שם נחקשה במאמר זה והאריך לחרץ. ובדברי הזוה"ק האלו מבואר כתיי שלא כוזכר אלא בנין בידי אדם, לא מה שבא משמים.

אולם כדי לחרץ גם המקומות שנראה מהם שיבנו ישראל בית המקדש לעתיד כדאיתא במד"ר ם׳ לו פ׳ ע׳ סי׳ ו׳ מלך המשיח שנתון בלפון יבוח ויבנה ביהמ"ק דנחון בדרום, ובירושלמי מגילה פ"ח כלי ו"א לכשיתעוררו כגליות שכן נתונות בלפון ויבואו ויבנו ביהמ"ק הנחון בדרום, מזה משמע שהמלך המשיח עם עולי גליות שיעלו עמו יבנו ביהמ״ק. וזה כדברי הרמב"ם שמלך המשיח יבנה ביהמ"ק. אפשר לומר דאף שיבנו קודם ביהמ"ק מ"מ כשיבוא אח"כ תיכף לשם כבית כבנוי ומשוכלל מחומנותו של כקב"כ יתבעל בתוכו הבנין הבנוי בידי אדם כביעול הנר בתוך האבוקה, ולא יהי׳ עוד במליאות אלא הנבנה ע"י בקב"ה, כוא ולא אחר, ולא ישתמשו כלל בבית הבנוי ע"י אדם כי יבוא לשם חיכף בנינו של הקב"ה, ע"כ לא הוזכר בקרת. ומה שילערכו ישרתל לבנותו תפשר שהות בשביל לזכות את ישראל במצות בנין ביהמ"ק, כי עכ"פ חם עשו חת שלכם קיימו במלוב, חו חפשר לריך לביות אתערוחה דלחחה, או יש טעמים אחרים שלה נחגלו לנו, כמו שכן הוא בכל דרכי השי"ח ומצוחיו יח"ש

הסתומים ומכוסים מאתנו, כמאה״כ כי לא מחשבותי מחשבותיכם וגו' כנודע.

ובוה אפשר להבין מה שהבאתי למעלה מדברי ברמב"ם ובתוי"ע שאין מליאות לנו לבנות ביהמ״ק כי לא ביארו חכו״ל פסוקי יחזקאל שבבנין הבית ולא נודע לנו האיך לבנותו ובימי ריב"ח משמע בדברי חכז"ל שהי׳ מליאות לבנותו, וכבר כתבתי בזה. ולפי דברי הזוה"ק שהעתקתי כאן שאל ר"א לאליי הך הושיא למה לא מזכר בית שלישי בהרא, ומחמת קושים זו גילה לו חלוי ז"ל מה שנחמר ע"ז במחיבתם דרקיעה שלה יהיי עוד בית נבנה ע"י הדם חלה מאומנותו דקוב"ה. נמצא דקודם ששאל שאלה זו היי סברת שיבנו עוד בית שלישי לעבוד בו עבודה כמו בבחים הראשונים אף ערם שיגיע הזמן שיבוא אח"כ חיכף הביח הבנוי ומשוכלל מלמעלה, ולכן היי סברא בימי ריב״ח שיש מליחות לבנין ביהמ״ק בחופן זה. משח"כ מסדרי המשנה והש"ם שהיו חחר שנחגלה להם ע"י אליי ז"ל פירושא דהרא שלא יביי עוד ביבמ"ה באופן זכ אלא בעח קץ שיגיע כזמן לבנין ביתו של הקב"ה מאומנותא דילי׳ שוב לא דברו מזה ולא ביארו עוד אופן הבנין. וכן במשנה בפ״ה דמע״ש בפלוגחא דר"י ות"ק י"ל שהיה קודם שנשחלה שחלה זו ע"י אלי׳ זייל, ומה שנשארה המשנה אחייב הוא בשביל שמשנה לה זזה ממקומה, כחשר כן חמרו כמה פעמים בשיים בכהייג.

אבל הקושיה שעל רש"י ותום׳ ושהר רחשונים שכתבו דבנין העתיד אפשר שיהיי בנוי ביו"ע יען שיבוא מן השמים עדיין אינו מתורץ לפי דעת האומרים שיהי קודם איזה בנין בידי אדם, כי יהי׳ איך שיהיי אף לפי מ"ש למעלה מכל מקום אין היחר לבנות כלל ביו"ע לפי דעת הרמב"ם וסייעתו ופשעות דברי הש"ם שיש בבנין איסור דאורייתא.

# 35

והנראה לפענ"ד דכנה הפוסקים הבינו דהמוס׳ והרמב"ם פליגי בזה, דלדעת התום' בנין ביו"ט אינו אלא מדרבנן דמותר מה"ת מטעם מתוך, וכרמב"ם ז"ל דפסק בהדים דלוקין על חיסור בנין

וזה א' מן הראיות שהביא הפר"ח דהרמב"ם ז"ל אינו סובר מתוך כ״א בהולאה והבערה דלא כהה״מ וסייעתו. וכחת"ם בחידושיו למס׳ בילה בסוגיה דמחוך הביא ראי׳ לדברי הרמב״ם מדאמרינן במס׳ שבועות דף ט"ו ע"ב אין בנין בירמ"ק דוחה יום טוב, ומשם לכחורה קושיח על החוס׳. חבל לפענ״ד יש לתרץ שניהם דברי התוס' והרמב"ם. ול"ת מידי אתרווייהו, דהנה הפנ"י כתב לתרץ הקושיא על הרמב"ם שמחייב בבונה ביו"ע ולא אמרינן דפעור משום מחוך שהוחר במגבן וז"ל: דנלפענ"ד דהא דאמרינן מגבן חייב משום בונה היינו דוהא במגבו לאולר לייבש להלניע לימים רבים דבכה"ג מכוון לעשוחן כמו בנין למעו יעמדו ימים רבים. משח"כ עשיית גבינות שהוחר ביו"ע ע"כ היינו לאכול לאלחר, וא"כ בכה"ג לא שייך בי׳ בנין כלל ולא גרע מבונה על מנח לסתור דפעור, וח"כ לפי"ז לא מלינו שהותר בנין לצורך, ולדעתי ברור לחלק בכך אלא שלא מנאתי לשום פוסק או איזה מפורש שמחלק בכך, עכ"ל, והחח"ם בחידושיו דחה זה במה שכתב עליו ולא ידעתי מולא זה הדיו שיהיי מותר לפרום אוהל על מנת לסחור.

משה

ואבי תמה על החח"ם שכתב שלא מלא מקור לזה, גם כפני יכושע שלא מלא בשום מקום לחלה בכך, כלא מבואר בשני מקומות בירושלמי במס׳ שבת פרק כלל גדול הלי בי ובריש פרק הבונה הלי חי וז"ל: מה בנין הי׳ במשכן שהיו נותנים קרשים ע"ג אדנים, ולא לשעה היתה, א"ר יוסי כיון שהיו חונים ונוסעים עפ"י הדיבור כמי שהוא לעולם. א"ר יוסי בי ר"ב מכיון שהבטיחם הקב"ה שהוא מכניסן לארץ כמי שהוא לשעה, הדא אמרה בנין לשעה בנין יעיי"ש. א"כ סברת הפנ"י דבנין לשעה לא הוי בנין היא פלוגתא מבוארת בירושלמי. ולא קשה משאר מלאכות דלא מלינו לחלק בכך אלא אף על רגע אחת הוי מלאכה, די"ל דשחני בנין שחינו נקרח בנין חלח מה שיש לו קביעות על איזה זמן כמו שאין בנין וסתירה בכלים שאינו דבר קבוע, וכן בקשר דענין קשר הוי רק כשהוא קשר של קיימא, משא"כ בשאר מלאכות שאינם כה"ג. ועכ"פ בבונה יש מקור לסברא זו. וביותר אני תמה על כחתם סופר שבתשובותיו או"ח סיי ע"ב כביא דברי הירושלמי האלו והכריע להלכה כדעת המאן דאמר בירושלמי דבנין לשעה לא הוי בנין, וכאן בחידושיו

מד

הו אמת שהעעמים שלתב שם בתשובה להכריע דבנין לשעה לא הוי בנין לא הבנחי לפענ"ד כי הטעם הראשון שכתב כיון דאשכתן סתמא דתלמודא בשבת פרק במה מדליקין דף ל"א ע"ב דאמר גבי סותר על מנת לבנות במקומו דכיון דכתיב עפ"י כ' יחנו כמהומו דמי ולא דחי לי׳ ש"מ דהכי קיי"ל, זה לא הבנתי כלל לפענ"ד מה שייכות מזה לזה. דלענין שיהיי כמהומו דמי אמרו שמועיל מה שהוא עפ"י ה', ומה ראיי מזה דלא הוי בנין לשעה שאמרו בירושלמי לאוחו מאן דאמר דאף שהוא עפ"י ה' מכל מקום כיון שהבטיחו להכניסן לארץ עדיין הוי רק בנין לשעה, אבל לענין שאמרו בגמרא דכמקומו דמי אין נפקא מינה במה שהבטיחן הקב"ה להכניסן לארץ, והאיר אפשר לעשות מזה סתירה על אותו מ"ד, ובפרע להכריע מכח זה להלכה.

ומ"ש עוד מגמרה מ"ק (דף טי) דדחיק המחי דאיגי ולא משני משום דאיכא למימר בנין ביהמ״ה יוכיח דלא דחי אפילו יום טוב ובימי מילואים דחי אפילו שבת שהקימו ופרקו בכל יום. ונראה כוונחו בזה שאמרו ז"ל דבז' ימי המילואים הקימו את המשכן ופרקו בכל יום ואין ז' בלא שבת, א"כ ע"כ גם בשבת בקימו את במשכן, ובלא אין בקמת במשכן דוחב אפילו יום טוב ומכל שכן שבת, והאיך הקימוהו בשבת, וע"כ דבשביל שהיו מפרחיו אותו בכל יום הוי בנין לשעה ואינו נקרא בנין. הנה זה כבר, ערם ראותי דברי החת"ם האלו, חשבתי על ראיה זו, וראיתי אח"כ בחת"ם בחידושיו ער"ת פ' זיקהל שכי העעם שהיי מותר להקימו אז בשבת בשביל שאמרו חכז"ל שלא היי מליחות להקימו, ונתקשה משה איך יכולת באדם אחד לבדו להקימו, והשיב לו הקב"ה הניח ידך במקומו והם הוקמו מחליהם, וכן פיי רש"י ז"ל בפי פחודי בפסוק הוקם המשכן, שהוקם מחליו, וח"כ נעשה ע"י הקב"ה. לכן לא הוי מלאכה אעפ"י שנראה כאלו משה הקימו אין בזה איסור ישייש. וזה סותר דבריו שבחשובה שהביא מזה ראי על בנין לשעה. -- עוד נלפענ״ד בזה כי מה שאין מקימין בלילה למדו בגמרא שבועות דף ע"ו ע"ב מקרא דוביום הקים את המשכן, ומקרא זה נאמר כפ' בהעלותך אחר שכבר עברו ימי המילואים

ושרתה בו השכינה והקימו את המשכן בחנייתן אחר כנסיעות, ומזה למדו גם על בנין הביהמ״ק אח״כ שהוא בנין קבוע וקדושת עולמים, משא"כ בהקמות של ימי המילוחים שהי׳ על מנת לסתור ועדיין לח שרתה בו שכינה כלל כמ"ש רש"י ז"ל בפי שמיני בפסוח וילחו ויברכו שבכל ז' ימי המילואים שהעמידו משה למשכן ופרחו לא שרחה בו שכינה עד אחר שנעשו בו כל המעשים בשמיני למילואים, גם אז לא היי נאמר עדיין אותו המקרא של וביום הקים את המשכן ללמד שאין מהימין בלילה, א"כ אין לנו שום ראיי שגם אוחן הכקמות שהיו בימי המילואים היו אסורין בלילה. ולכן אפשר לחרץ כיון דבקדשים כלילה כולך אחר היום ואם הקימו במוש"ק הוי כמקימו ביום דהמשכן יש לו דין קדשים דהלילה הולך אחר היום, וכמו שאמרו עה"כ ויהי ערב ויהי בוקר יום אחד, דגם הערב היא בכלל היום, ומיושב אומרם זייל שבזי ימי המילואים העמידו בכל יום אף בלי חילול שבת ועכ״פ חיו רחי׳ משם על בנין לשעה דלח הוי חילול שבח מה"ח.

אלא שלשון הספרי פי נשה עה"כ ויהי ביום כלח משה וגו' שכל שבעת ימי המילוחים היי משה משמיד את המשכן ובכל בוקר ובוקר מושחו ומפרקו ה"כ משמע שהי' בבוקר. ויותר מזה במד"ר שם פ' י"ב שיש פלוגתה ת"ה סבר שבכל יום העמידו ר"ח ב"י אמר שני פעמים בכל יום הי׳ משה מעמידו ומפרקו אחת בבוקר ואחת בערב ר״ח הגדול אומר ג׳ פעמים בכל יום שנאמר הוקם ויקם להקים אחת לחמיד של שחר ואחת למילואים ואחת לחמיד של טרב, א"כ מבואר בפי׳ שהעמידו בבוקר לנורך חמיד של שחר ובערב לחמיד של בין הערבים וח״כ נסתר מ"ש שלא היי ביום שבת אלא במוש"ק.

וחשבתי עוד דהנה בגמרא מ״ק דף ע׳ שבחנוכת כבית ראשון חיללו יום הכיפורים ואכלו ושתו שדרשו קל וחומר ומה משכן שחין קדושתו קדושת עולם וקרבן יחיד דוחה שבת דאיסור סקילה, מהדש דהדושתו הדושת עולם והרבן ליבור ויוה"כ דענוש כרת לא כש"כ, אלא דהיו דואגים אח"כ דהחם לורך גבוה והכא לורך הדיוט עד שילחה ב"ה כולכם מזומנים לחיי העוה"ב. ובב"ר פ׳ ל"ה סי׳ ד׳ מבוחר

יותר שהיי החנוכה זי ימים ואין לך זי ימים לפני החג שלא היי בהם שבת ויוה"כ ואותן שבעת ימים כיו ישראל אוכלים ושוחים ושמחים ומדליקין נרות ובסוף חזרו ונלטערו ואמרו שמא יש בידינו עין שחללנו שבת ולא התענינו ביוה"כ יעיי"ש, והרי שדעת המדרש שהיי גם חילול שבת שהדליקו נרות עבור השמחה ואינו כן לפי דעת הגמ׳ שאמרו בחוך הק"ו מקרבן יחיד שדחה שבת שהוא איסור סקילה וק"ו יוה"כ שאינו אלא איסור כרת, וא״כ ל״ל לפי דעתם שלא כי׳ שם חילול שבת אלא חילול יוכ״כ. ואולי יש לחלק דביוה"כ שהולרכו להשמחה לאכול ולשתות היו כולם לריכים לאכול אבל בהדלקת נרות שהוצרכו לצורך כשמחה שיהיו נרוח דולקוח אבל לא היו לריכים להדליק כאו״ה ואפשר היו יכולים להדליק ע״י קטנים ואין בזה איסור סקילה ולא כרת אלא איסורא עכ"פ כמו שאמר בגמ' שבת ד' קכ"א בקטן העושה לדעת אביו וע"כ אמרו במדרש שחיללו את השבת ולא הביאו שם הלימוד מחנוכת הנשיאים אלא חשב סתם כשוו אבל בגמ' שהביאו הלימוד מחנוכת הנשיאים וחשב חומר העונש חשב יותר חילול יור"כ דחית ביי כרת וחמיר מהדלקת הנרות כוז"ל.

אלא שבעיקר הלימוד מה שלמדו בגמ' מקרבן יחיד שבהנוכת הנשיחים נתקשיתי מעולם הלא זה ודחי שקרבן יחיד לח הותר בשום פעם בשבת חלח קרצן ליבור וכיון שחמרו על חנוכת הנשיחים שהיי קרבן יחיד ע"כ חידוש הוא שחידשה חורה להחיר אז ומחידוש לא גמרינן. ושוב ראיתי בחת"ם או"ח סי׳ ר״ח שכתב לחרץ שהוא חלוי אם שבע א׳ איהרי קהל או לא ועדיין ל"ע לפענ"ד ועיי"ש ודו"ה. ולכחורה כיון שחמרו בגמ' על חותה השמחה שהיי [קרבן ליבור למה לי' למילף מחנוכת הנשיחים שי"ל] חידוש הוא והוראת שעה כמ"ש הרמב"ם הלא אפשר ללמדו מכל הרבנות ליבור שהיו מהריבין בכל שבת ושבת וכמו שחמרו בגמ' פסחים ד' ס"ו ע"ח לענין אם פסח דוחה שבת שאמר הלל וכי פסח א' יש לנו בשנה שדוחה את השבת הלא הרבה יותר ממאתים פסחים יש לנו בשנה שדוחין את השבת ופרש"י ז"ל החמידים שבכל השנה המה יותר ממחחים ולח הזכיר שם חנוכת בנשיחים אלא בתמידים במרובין ובכאן

שבקי לדבר מהחמידים המרובין אלא מחנוכת הנשיאים שדחה שבת.

ונראה הענין בזה דהנה מה שלמדו מקראי דאין בנין ביהמ״ק דוחה שבת הקשה האלשיר החי בפי ויקהל דלמה יגרע בנין ביהמ"ק מכל קרבנות ליבור שהיו מהריבין בכל שבת ושבת שדוחין את השבת. וברא"ם מקשה בהיפך למה הוצרך הרא ללמד שאין בנין ביהמ"ק דוחה שבת הלא בנין ביהמ"ק אינו אלא עשה ושבת עשה ול״ת ואיך עשה דוחה ל"ח ועשה. ובאמח קושיי זו מתורלת בירך חברתה במה שהקשה האלשיך למה נשתנה בנין ביהמ"ה משאר קרבנות ליבור ונמלא שהיי סברא לדמות בנין ביהמ"ה לשאר קרבנות ליבור דגלי קרא שדוחין שבת אף שאינם אלא עשה לכן הולרך הרא ללמד דבנין ביהמ"ה אינו כן. אמנס בטעמא דבך מילחא למה חילקה החוה"ק בין בנין ביהמ"ק לשחר קרבנות ליבור כתב החלשיך כיון דהמשכן וכל כליו בהעשותם אין בהם קדושה עד ויקם המשכן על מכונו נמלא שאין מעשה המשכן רק הכנה על דבר שאחר העשותו יהיי קודש לכן אינו דוחה את השבת שכבר הוא קודש יעיי"ש. ואפשר לומל עוד שהוא ע"ד שאמרו בגמ' נדרים דף י' שאסור לומר לה' קרבן אלא קרבן לה' במא ימלך ולא יגמור דבריו ונמלא מפיק ש"ש לבעלה ובקו' יומא דף ל"ע ד"ה ואומר גבי הא דאומר לה' חטאת הקשה הר"א אמאי לא קאמר חטאת לב׳ שיזכיר כ׳ מאוחר כמו גבי קרבן ותי' דשאני התם דגלי קרא. ובריטב"א שם כביא עוד חירולים אחרים וא' מן החירולים הוא דשאני החם דכהן גדול זריז ולא פשע ועוד שהרי יש שם סגן ואב"ד דמדכרי ליי לומר, ועכ"פ י"ל דקודם שנבנה המשכן או המקדש חיישינן שמא ח"ו לא יבוא לידי גמר וחיללו את השבת בחנם, משא"כ אח"כ כשכבר נבנה תו לא חיישינן.

ובזה אפשר להבין דברי רש"י ז"ל בפ' חשא עה"כ אך את שבתותי תשמורו וז"ל אע"ם שתהיו רדופין וזרחין בזריזות המלאכה שבת אל תדחה מפני, ואינו מובן לכאורה דלענין הלכה זו אם בנין ביהמ"ק דוחה שבת מאי נפ"מ אם הם זריזין ורדופין או לאו דאם הלכה היא שדוחה שבת כמו שאר קרבנות ליבור

הוא דוחה מדינא אף אם אינם זריזין ורדופין כ״כ, ואם כלכב ביא שאין דוחב כמו שאר עשה שאינו דוחה ל"ח ועשה מה יועיל לזה הזריזות והרדיפות. ולבנ"ל דבטעם בות שמת ח"ו לת יבות לידי גמר ודאי דנ"מ היא בזה כמו בכ"ג שכתב הריטב"א דכיוו שהוא זריז לא חיישינן שמא לא יגמור ויאמר לה׳ חטאת, אבל החוה״ה לא נחנה דברי׳ לשיעורין ולא פלוג בדבר אלא עד שלא נגמר הבניו לא החירה התוב"ה לחלל את כשבת משא"כ אח"כ, וכרבה ענינים מלינו בחוה״ק שאמרה משום לא פלוג, ובשבת ד׳ כ"ג איתא העעם שאמרה התוב"ה להניח פיאה בסוף שדיהו מפני הרמאין ופירש"י ז"ל העוברין על לא תכלה ואומרים כבר הנחנו׳. והרי שבשביל העבריינים ליוותה התוה"ה על כל הכשרים שבישרחל לעשוח באופן זה, והרבה ענינים מלינו בחוה"ק שהעעם הוא משום לא פלוג כנודע. ויהיי איך שיהיי מאיזה טעם שהוא אם כטעם האלשיך או אפשר יש בזה עוד שאר טעמים שלא נודע לנו כי לא דרשינן טעמא דקרא אבל זה חזינן דקודם שנגמר אינו דוחה את השבח אלא אח"כ, וא"כ יש להסתפק בהחינוך שעושין למשכן או למקדש כיון שיש בו לורך עבודה אם דינו כעבודה שדוחה את השבת כיון שכבר נגמר ונכנה על חילו ואינו חסר אלא בחינוך או אפשר כיון שעדיין לא נתחנך להעבודה הוי כמי שלא נגמר ואינו שורה בו עדיין אוחה הקדושה כמ"ש האלשיך ואינו דוחה את השבת, גם יש סברא שהחינוך עדיף משאר העבודה כמו שנראה מדברי הרמב"ן גפ' בהעלותך יעייש ונסתפקו בזה בחינוך בית ראשון אם החינוך הוא דוחה שבת, ולא יכלו להביא ראי׳ מיותר ממאתים תמידין שבכל השנה שדוחין שבת כיון שזה אחר שכבר נחחנך המקום לעבודה אלא הביאו ראי׳ מחנוכת הנשיחים שהחינוך עדיף עוד משחר העבודה שהרי גם קרבן יחיד דחה שבת בשביל שנתחנך בזה לעבודה ואינו דומה לבנין ביהמ״ק שאינו דוחה שבת בעת שלא נגמר עדיין הבנין ולא הגיע אליו קדושתו. ומעחה אחר שזכינו לזה שכל עניני החינוך דוחין את השבת בקרבנות ליבור וכמו שגם אכלו ושתו ביוה"כ בחינוך הבית אין תימה מה שמרע"ה העמיד המשכן בכל יום מז' ימי המילואים דכיון שביום הראשון שהעמידו ומשחו וכבר ביאר החת"ם שע"י המשיחה במשכן

ובכליו קנאו את קדושתם ואף שבוודאי אחר ז' ימי המילואים שכלו כל הקמותיו והביאו הקרבנות נחקדש יותר בהשראת השכינה כי הרבה דרגין בהשראת השכינה כי הרבה דרגין בהשראת השכינה כמ"ש האום"ח הק' בפ' ויגש עה"ה אכד עמך מלרימה אבל ביום הראשון אחר שהעמידו על חילו ימשחו נגמר כל בנינו ונכנס להקדושה ומקרא מלא דבר הכ' ומשחת וגו' והי' קודש ולא הי' חסר אלא החינוך ומה שהי' הליווי לפרקו ולהעמידו ולמשחו עוד בכל יום זה הי' לורך החינוך ודוחה שבת כמו כל קרבנות ליבור.

והרמב"ן כתב בפ׳ פקודי על מה שהולרך להקימו ולהורידו שאולי הי׳ כן להרגיל הלוים במעשיהו או היי להכתיר היום בהכתרה זו וכן כתב האע"ז שמה שהי׳ סוחרו ובונה הי׳ להרגיל הכהנים, ואינו מובן לפי טעם זה מה שאיתא במדרש שגם היי מושחו בכל יום ומה לורך להרגילם במשיחה דבשלומה בנין וסתירה הי׳ בכל המסעות שסתרו ובנו במקום חנייתם אבל משיחה לא היי עוד אלא מה שמשחם מרע"ה בז' ימי המילואים. אבל האמת הוא שבכל ענינים האלו יש טעמים וסודות נשגבים מלבד הטטחים הפשועים כמו שהוא בכל המלות וכמיש הראייה בם' החינוך, והיי זה ענינים מלורכי החינוך שבמשכן, ועכ"פ אינו דומה לבנין ביהמ"ק שחסר עדיין מעיקר הבנין ע"כ אין לעשות מזה קושי אם היי דוחה את השבת כמו שאר קרבנות ליבור ובלא"ה הלא גם חנוכת הנשיחים שבמשכן כתב הרמב"ם ז"ל שהי בהם ענינים שהם הוראת שעה ועי' חת"ם סי' ר"ח וא"כ י"ל גם בהקמת המשכן שבז' ימי המילואים שהיי הוראת שעה לדחות את השבת כי לא עשה בזה משה שום תנועה כ"א בליווי מהשי"ת. ויש לתרץ עוד בפנים מחרות ואין להאריך כ״כ. ועכ״פ אין ראי' משם על שחר בניו לשעה.

# פה

בחזוך לענינינו דלדעת החת"ם שהכריע להלכה דבנין לשעה לא הוי בנין, סברת הפנ"י מוכרחת דעשיית גבינה לאכול לאלחר לא הוי כלל בנין ולא שייך בזה לומר מחוך, ושפיר כתב הרמב"ם דבונה חייב.

אלא דלפי מ"ש שאין לנו הכרעה בפלוגחת הירושלמי בזכ. אפשר לומר שזכו דעת כתוסי. שבהושייתם שם שבת דף ליים ע"א ד"ה והרודה שיהי' מותר לבנות ביתו ביו"ע סיימו ובלבד שיהי׳ לורך היום לאכול בחוכו שלא יכנו שרב ושמש. שלכאורה אינו מובן הלשון שהאריך לפרט איזה לורך שיש בבנין בית שהוא לאכול ושלא יכנו שרב ושמש, הלא כמה לרכים יוכל להיות בבנין בית. אבל נראה שגם החום׳ לא סברי שיהיי כיתר לבנות בית כדרך בנין שהוא עומד בקביעות דא"א לסמור על מתוך מהיתר גבינה שאינו אלא לשעה, ולכן לא אמרו להחיר אלא בדרך בנין שלא יוכל לעמוד לימים ואינו אלא בשביל לאכול שמה ביו"ע שלא יכנו שרב ושמש, והוי זה ג"ל בנין לשעה דבזה ממינ מותר דאם הלכה כמאן דאמר דבנין לשעה לא הני בנין בלאו הכי מוחר, אלא בשביל שיש לחוש לאוחו מאן דאמר דגם בנין לשעה הוי בנין, לכן כתב מטעם מחוך דא"כ ממ"נ מותר דאם בניו לשעה הוי בניו הוי גם עשיית גבינה ליומא בנין ושוב מותר מטעם מחוך, ולכן חי׳ דמדרבנן אסור כל מיני בנין אף בכה"ג שאינו אלא לשעה. ואם כן לא קשה מידי מגמרא שבועות שבנין בית המקדש אינו דוחה יום עוב דשם מיירי מבנין ביהמ״ק שבבחים הראשונים שהי׳ בנין קבוע על כמה שנים, ונמלא דלדינא לא פליגי בזה החום׳ עם הרמב״ם דהחום׳ מיירי מבנין כזה שאינו אלא לאכול שם לצורך היום, והרמב"ם מיירי מסחם בנין שהוא כדרך בנין בקביעות.

לנו אלא מה שיבוא מן השמים, וממ"נ מוחר, כאשר כחבחי למעלה בדעח החוס'י.

ואפשר לומר עוד בפשיטות יותר עפ"י מה שחה"כ ביוסף בבית האסורים ואת כל אשר עושים שם כוא כיי עושה ופי׳ התרגום במימרי׳ הוי מחעביד דא״א לומר שכות היי עושה הכל דתיו זה שום שבת גם אינו במליאות אלא כיון שנטשה עפ"י דיבורו קראו הכי בלשון זה שהוא היי עושה. וכן הוא בפסיקתא שהובא בתויו"ט בפי׳ להפטורת פ׳ תלוה שאם מתעסקים בבנין ביהמ״ק הוי כאלו בונים בו. וא״כ י״ל שאף במקומות שאמרו שהמלך המשיח יבנה ביהמ״ה אין הכוונה שהוא בעלמו יבנה בידים אלא עפ"י דיבורו יחבני שבכח דיבוריו ותפליתיו הקדושים יהיי אותה ההשפעה שיבות הביהמ"ק בנוי ומשוכלל מלמעלה כמו שמיוסד בחפלה באש אתה עתיד לבנותה. וכמו בברכת כהנים שאמר הכתוב ואני אברכם א"כ למה הולרכו לברכת כהנים אלא שע"י אותה הברכה שאומרים הכהנים נמשכה הברכה מלמעלה שהקב"ה בעלמו מברך את ישראל, וכך היא המדה שנמשך הכל ע"י העבודה מלמטה. וכבר הבאחי כעין זה לעיל בבן כוזיבא שאמרו ז"ל דקטלוהו רבנן אף דבאמת לא קטלוהו רבנן בידים אלא שכאומות או הנחש קעלו, אלא יען שהיי כן מדעת החכמים והי׳ השפעת כחם בזה נקרא כן הלשון דקעלוהו רבנן.

ובזה מיושבין כל המקומות בלי שום סחירה דבודאי מה שהביאו רש"י וחוס' ושארי הראשונים ז"ל מדברי חכז"ל שיבוא הבית בנוי ותשוכלל מלמעלה אף ביו"ע שלא יעשו בני אדם שום מלאכה הוא אמת ויליב אלא שבאותן המקומות שנראה שהמלך המשיח ייבנה ביהמ"ק הכוונה בכת דיבורו ותפלחו הקדושה והשפעתו המרובה שמותר ביו"ע. ואפשר שגם הרמב"ם ז"ל חשב ע"ז אלא שלא האריך לבאר כמ"ש שאין להאריך בביאור באיזה אופן יהי' אחר ביאת המשיח כי הענינים שאחר ביאת המשיח סחומים ותחומים ולא נודעו לנו על בורי אלא שהביא המימרא בדרך כלל שהמלך המשיח יבנה ביהמ"ק ואין נ"מ אם בדיבור או במעשה או במחשבה יהי' נקרא מל שמו. בדיבור או במעשה או במחשבה יהי' נקרא מל שמו. ובתדב"א סא"ר פ' ל' כתב וו"ל כביכול אין ביהמ"ק ולי בהמ"ק ובדב"א בהמ"ך פי ל' כתב וו"ל כביכול אין ביהמ"ק ובדמ"ל בהמ"ק

מאמר שלש שבועות

תר

נבנה ביד אדם אלא בידו של הקב"ה בלבד שנאמר מהדש ה' כוננו ידיך ואו' נורא אלהים ממהדשיר ופי׳ שם הזקוקין דקאי על בית שלמה דאף שבנאו ע"י בני אדם מ"מ לא נבנה אלא ע"י ההב"ה כי האבנים עלו מאליהם על הבנין וכו׳ וכמו שאמרו במשכן הוקם מאליו והביא ע"ז ראיות מדברי חכז"ל יטיי"ם. אמנס בביהמ״ה דלעתיד מבואר יותר שיבוא בנוי ומשוכלל משמים בלי שום פעולת בני אדם כלל וכמו שהוא בזוה"ה דיש חילוה דבבית ראשוו היי עכ"פ גם פעולת בני אדם ולא כן בבית דלעתיד אלא עקימת שפתים הוי מעשה, ואמרו חכז"ל בגמ׳ תמורה דף ג' ע"ב לא תיתני מימר משום דבדיבורו עשה מעשה.והרי דהיכא שבדיבורו נעשה מעשה לכו"ע נקרא הדיבור מעשה, וכמו כן במלך המשיח שע"י דיבורו ותפלתו הקדושה בתכלית יתעביד מעשה להוריד הבית הבנוי ומשוכלל הוי הוא העושה מעשה בבניו ביהמ״ה וכל הלורך אף אם בידים לא יעשה שום פעולה כלל וכלל לא, וז"ב ונכון לחרץ כל המקומות.

אחר כתבי כ"ז מכרתי מה שהבית המהר"ם חגיז

זלוק"ל בענין בנין ביהמ"ק וראיתי להעתיק הוח מלשונו שכחב בענין זה בס' אלה מסעי דף י"ע. אחר שהביא המעשה באריכות שכותל המערבי ומקום המקדש היי מכוסה בזבל ואשפה מרובה שהועל שם בפקודת הרומיים שלח יהי׳ ניכר המקום כלל, וח"ו לא יבי׳ זכר למקום המקדש, ובי׳ אח״כ מלך אחד מלכות של חסד שפיזר הון רב לסלק האשפה עד שגלה את כותל המערבי, והיסודות הנראין היום לעין כל ונחן כבוד גדול למקום המקדש וקרא אח"כ את היהודים ודבר על לבם באמור הנה מאת ה' היתה זאת ושמא גרם להחזיר עטרת הבית ליושנה וכו׳ ברי היסודות לפניכם בנו אותה על הולאות שלי ואל תשגיתו בהולאה. היהודים נשבר לבם בקרבם וגעו כולם בבכי׳ ולא ענו דבר. אמר להם המלך למה אתם בוכים במהום שהיי לכם להיות שמחים כי למחיי שלחני חלקים לכונן בית מקדשו אשר החריבו אותו הרומיים, אם על ממון אתםי דואגים כבר אמרתי לכם כי על ההולאות שלי תהיו בונים אותה. ענה זקן אחד שבהם בבכיי רבה יחי אדוכנו המלך ויאריך ימים על מלכוחו, אכו עבדיך מחוייבים לברך את ה' אשר יעלך ולהחזיק לך

טובה על חסדך זה האחרון מו הראשון שאחה מחנדב הולחת הבית. אמנם כפי אמונתינו איז בידינו לבנות הבית שאנו מאמינים ומהוים שהבית הזכ יהיי לנו בנוי מאת כי מן השמים כשיהיי ברצונו יחיש לא זולת. אמר המלך ח"כ אני ידעתי כי שלמה המלך התפלל גם אל הנכרי וגו' והתפלל אל הבית הזה שתהי תפלחו נשמעת ובכן אני אבנה אותו ואקחהו לבית תפלה שלי ופטרם לשלום, עכ"ל, יעיי"ש שהאריך וכתב אח"כ טעמים למה אסור לבנות. ולפלא שלא הביא דברי הרמב"ם ובתוספות יו"ע שא"א לבנות. ועכ"פ אנו רואים מהמעשה ההיא שהיי בכיי גדולה בישראל בעת שאמר להם המלך לבנות ביהמ״ה. וכבר הבאחי לעיל שגם בימי ריב"ח קראו לזה גזירה. ומה שהיי הבכי׳ כ"כ נרחה שהיי להם פחד מהמלך שלא יכלו למלאות דבריו. אלא שעמדו בנפשותם להגיד לו שאינם רשאים לבנות. וכבר כבחתי שחחר חתימת כמשנה וכתלמוד א"ח כלל לבנות עד שיבוח חליי ומשיח בב"ח.

10

והנה הנגררים חחרי הליונים חומרים עוד שמה שבחים הרבה חנשים לח"י ועוסקים בנעיעה ומתרבים הפירות ע"ז אמרו בגמרא סנהדרין דף ל"ח אין לך קץ מגולה מזה, שנאמר ואתם הרי ישראל ענפכם תחנו ופריכם חשתו וגוי. וזה שעות והבל גמור, דלא מיבעיא לפי׳ השני שבמהרש״א שהכוונה שיהי׳ כמ"ש בפ׳ ב"מ דלעתיד אילנות מוליאין פירות בכל יום, חה ודאי הוי נם גמור ושינוי העבע, ואין לך קן מגולה מזה, אלא אף לפירוש הראשון עכ"פ כוא כמבואר בגמרא כתובות דף קי"ב דחזי ריב"ל להאי קעופי דקיימי כי עיגלי ואמר עגלים בין הגפנים, ואמרו שם ארץ מלרים משובח מכל הארלות שבעולם ולוען משובח מכל ארץ מלרים וחברון הגרוע מכל א"י עדיף ז' פעמים מלוטן מלרים וביח סחה עושה שבעים כורים. עוד כמה ענינים חשבו שם בגמרא שהיו משונים פירות א"י מבכל העולם באופן נפלא, וכמו שאמרו גם עה"כ בפ' שלח ואשכול ענבים אחד שהי' פירותיי משונה והיי בו משה עלומה כל כך שה"ה לשער זה עכשיו. ואם יחזור כ"ז כמקדם ע"ד שכתב הרמב"ם בסוף הלכות מלכים שבימות המשיח יהיו כל המעדנים

מלויין כעפר זה סימן לגאולה אבל מה שהוא בדרך הטבע כמו בכל העולם שלפי מה שמרבין בנטיעה מתרבין כפירות אין בזכ שום סימן לגאולה, אלא אדרבה כיון שרובא דרובא מהנוטעין נטיעות אינם מקיימים בכם מלוות בתלויות בארץ, גם לא מלות שביעית, המה בעוה"ר מרחקין את הגאולה. ובודאי שטוב וטוב היי יותר אלו לא היו נטיעות ופירות כאלו שעוברין בהם על מצוח החלויות בארץ. שבזה מעמחין את כארן ומרחקין את כקן.

ובמדרש איכה נסוף הפתיחה אמר כמה היא חלופה ח"י שעדיין עושה פירוח ע"ש שמזבלין יעיי"ש,שאין הקב"ה משנה העבע, ובגמרא ע"ז דף נ"ד הרי שגזל סאה של חטין וזרעה בקרקע דין הוא שלא חלמח. אלא עולם כמנהגו נוהג ושוטים שקלקלו עחידין ליתן את כדין, וכיינו דאמר ר"ל אמר כקב"ה לא דיין לרשעים שעושין סלע שלי פומבי אלא שמעריחין אותי ומחחימין אותי בע"כ, ופירש"י ז"ל שאני יולר ע"כ שהרי גזירה היא מלפני שינהוג העולם כמנהגו יעייש. וכן הוא בפירות הללו שמשמאין את הארץ. ובעור או״ח סי׳ ר״ח בברכת על המחי׳ כ׳ וי״א ונאכל מפריי ונשבע מעובה, ואין לאומרו שאין לחמוד הארץ בשביל פרי׳ וטובה אלא לקיים מלות החלויות בה. וכתב ע"ז כב"ח וז"ל: ותימה הלא קדושת ארץ הנשפע בה מהדושת הארץ העליונה היא נשפעת גם בפירותיה שיונקים מקדושת השכינה השוכנת בקרב הארץ, כי על כן הזהיר בסוף פרשת מסעי לא תעמא את הארץ אשר אחם יושבים בה אשר אני שוכן בחוכה וגו' ואמר אם תטמא את כארץ נמשכת בטומאה גם בפירותיה היונקים ממנה, וכבר נסחלקה השכינה מקרב הארץ אשר אני שוכן בתוכה ממש בגוף הארץ נסתלקה מפני בעומאה שעמאתם ונמשך מזה כי גם אנכי מסלק שכינתי מתוך בנ"י, כי עד עתה היכל ה' המה היו בנ"י לפי שהשכינה היתה שורה בקרבם ממש, ועתה באכלם פירות ביונקים מעומאת בארץ נסתלקב השכינה, כי כשהעומחה נכנסת עם חכילת פירות בתוך בנ"י יולאת כנגדה הקדושה מקרב ישראל, וע"כ ניחא שמכניסין בברכה זו ונאכל מפרי׳ ונשבע מעובה

כי באכילת פירותיה אנו נזונים מקדושת השכינה

ומטהרתה ונשבע מעובתה, עכלה״ק. ומבואר בזה

שע"י העבירות מעמאין את הארן ואת פירותיי שמעמאין את ישראל באכילתם ומסלק בקדושב וע"ו אנו מתפללים ונאכל מפרי׳ ונשבע מעובה שיהי׳ באופן שנהי׳ וזונים מהפירות מכח הקדושה, לא ח״ו בהיפר. המתבונן בזה בלשונו הקי של הבייח זייל לא יסתפק אם יש בזה סימן לגאולה. אמנם הברכה ע"ד שהבאחי לעיל מדברי הש"ם וכמ"ש הרמב"ם שיהיי בזמן ביחת כמשית כלואי שמכב אב במברב.

משה

## 10

ועל פי דברי הש"ם והרמב"ם הנ"ל שבימות המשיח יחזור הברכה בפירות ח"י כמקדם ועוד יותר מזה שיהיו מלויין כעפר, אפ"ל עוד דברי הרמב"ם הנ"ל שהקשיתי למה השמיע התנאי שבמשנה פ"ה דמעשר שני, גם ליישב מה שנחקשה החוי"ט למה פסק כר"י ולא כתנא קמא שכתב ע"ז ולא נהירא לומר דהרמב"ם כחב משחרב ביהמ"ק וכו' משום דאף לחנא קמא כואיל ונחרב כבית אין מעלין כדכתב בפירושו דאין זה מדרך הרמב"ם להשמיע בחיבורו דין הנוהג בפני הבית, דהנה כבר כתבחי לעיל שמה שהבית הרתב"ם כל הדינים הנוהגים בפני הבית הות בשביל שיש בהם נפחת מינה לעתיד. והנה ברידב"ז שם הביא מחלמידי הגר"א שפירשו דברי הירושלמי והא כתיב ודם עוב חשתה חמר, וא"כ יהיי עובים מרובות. ולמה לריך אז התקנה לעטר שוקי ירושלים בפירות, א"ו דביהמ"ה קודם למלכות בית דוד ויהיו ענבים מעועים יעיי"ם. וחזינן בזה דעתם שאחר ביאת המשיח שיהי ריבוי הפירות אין מהום לתהנה זו. שהוא עבור מעוע הפירות, וח"כ לדעת הרמב"ם שסובר שח"ח לבנות ביהמ"ק עד אחר ביאת המשיח כאשר הבאחי למעלה וגם כתב שאז יהיו המעדנים מלויין כעפר. א"כ שפיר יוכל להיות שפוסק כתנא קמא שהתנאי הוא בשביל מעוט הפירות, ומ"ש דין זה על לחחר החורבן בשביל שגם חנא קמא מודה לזה כמ"ש בפיי המשנה והביאו התוו"ט, אבל על מה שיהיי בזמן הבית לעתיד אין נפקא מינה לדבר מזה כי טעם התנאי לדעת הת"ק כוא חלוי במיעוע הפירות שהיי אז מליאות אה, אבל כבית דלעתיד שיכי׳ אחר ביאת כמשיח סובר כרמב״ם שבודתי לא יהיי אז מיעוע הפירות כח״ל ואין נפתא

פד

מינה עוד מדין זה, לכן לא הביאו. גם בלא"ה אפ"ל לדעת ברמב"ם שלפי דעת בת"ק בי׳ בתנאי על זמן ב"ש שבי׳ אפשרות שיבי׳ אחריבם דור שאינם גדולים כראשונים, אבל עכשיו שא״א שיהי׳ עוד ביהמ״ק אלא אחר ביאת המשיח שיהיי גדול מכל הדורות אין ארך לשום תנאי כי מעלמו יוכל לבעל ולעשות הכל.

#### TD

והנה המהרסים לקחו גאולה מעלמם ע"י השחדלות

מגונה אלל האומות לעשות כמעשיהם, תולין עלמס באילן גדול הרמב"ן ז"ל בשה"ש שכחב שברשיון מלכי כאומות ובעזרתם ילכו לח"י כדכתיב ישעי' ס"ו והביאו את כל אחיכם וגו'. וכל מי שיש לו מוח בהדהדו ורואה הדברים בפנים, רואה שאין בדבריהם כלום. רחשית יסד הרמב"ן ז"ל דבריו עה"כ בישעי׳ ס"ו והביאו את כל אחיכם ומבואר שם בקראי שזה קאי על אחר מלחמת גוג ומגוג שיכנעו כולם ויתהבלו מכל בגוים ומכל בלשונות לבגיד כבודו יח"ש בגוים על גודל כחות כנעשה. וחח"כ כתיב ע"ז וכביחו חת כל אחיכם כמ"ש כל המפרשים שם שיביאו את בנ"י הנטמעים בין העמים ולא עלו מקודם מנחה למלך המשיח לח"י. ועיו"ש בפסוקים ובמפרשים שע"כ שזה האי על אחר ביאת המשיח ואינו מדבר בזה מעלם הגאולה האיך חהיי. ועוד הלא מבואר שם חיכף בדברי הרמב"ן שכתב הטעם שיהי מלך המשיח עני ורוכב על החמור, רמז כי לא בקשתם ובחרבם ירשו ארץ ולא בסום ורכב כי אם ברלון הבורא שיפיל וישפיל כל כאומות לפניכם וככרתי רכב מאפרים וגו' שלא ילטרכו לכלי זיין כדכתיב וגברתם בה׳ ובשמו יתהלכו. עכ"ל, ומבואר בזה בפירוש שדעתו ז"ל שלא יהי'הגאולה ע"י שום השתדלות עבעי ואף לא ילערכו לכלי זיין אלא במאמר ה' וע"כ שנם מ"ש קודם שיהי' בעזרת האומות אינו אלא ענין נסי וכמ"ש הרמב"ס בפירוש המשנה בחלק ובאגרת תימן שישלימו עם מלך המשיח כל האומות כי יחבהלו מפניו. וכן כתב בספר היד בפ״ח מהלי תשובה על מלך המשיח שיבואו כל הגוים לשמעו, ויהי׳ מזה כבוד ה׳ שגם האומות יבואו לעזור כמ״ש חכז"ל מד"ר דברים פי ג' סי' ו' חין שבחה של

מערוניתא בזמן שהיא מתקלסת מקרובותיי אלא בזמן שהיא מתקלסת מרחוקותי׳. גם אי אפשר לנו לידע בטעמים בכל בדברים שהם אחר ביאת במשיח גם לא נוכל לידע באיזה אופן שיהיי כמ"ש הרמב"ם בפי"ב מהלכות מלכים שהדברים סתומים ולא נוכל לידע מקודם באיזה דרך יהיי הדרגת הענינים. אבל זה ברור שלא תהיי גאולה עד ביאת המשיח. כמבואר בכ"מ איו מספר והבאתי הרבה מהם למעלה.

דו"ל הרמב"ם ז"ל באגרת חימן: שכשיחשבו העכו"ם שאומה זו לא יהיי לה ממשלה לעולם ולא יגאלו מו השעבוד בו, וכל החכמים עולם פה אחד בעלה זאח. אז יגלה המשיח. ומבואר גם בגמרא סנהדרין דף ל״ח ע"ח חיו בו דוד בח עד שתכלה מלכות הזלה מישרחל ופירש"י ז"ל שלא חהא להם שום שלענות לישראל אפילו שלענות קלה ודלה. וא"כ אותה מלכות הזלה שקודם מלכות בית דוד מעכבת ביאת בן דוד. ואם נמלא באיזה מקומות מועטים רמז על שורת האומות גם זה האי על אחר ביאת המשיח. שעכשיו לא נוכל לידע הטעמים וסיבות הדברים איך שיהיי, עד שיבוא מלך המשיח ויאר עינינו.

גם דברי הרד"ק שבסוף תהלים הם כעין דברי כרמב"ן שכתב כל יסוד דבריו מהכתוב שבישעי׳ ם"ו וכביה הת כל החיכם מכל כגוים מנחב לב׳, שבכתוב זה הוא אחר מלחמת גוג ומגוג. והרד״ק עלמו שם בישעי׳ ס״ו כ׳ על אותו הקרא שזה יהי׳ אחר הפלא הגדול שיראו הכל במלחמת גוג ומגוג, וע"כ דהאי על אחר ביאת המשיח. גם סיים הרד"ה שזה יהיי לפי שבטחו ישראל בגלות בקל יתברך לבדו, א״כ תלה הדבר במה שיבטחו בהשי"ת לבדו, לא בפטולה אחרת. וחכש"כ שט"ו פעולה האסורה שא"א להשיג איזה גאולה מלד הקדושה, ואף בבית שני שלא היתה גאולה אמחית כנודע והי׳ ע"י כורש מ"מ הי׳ הכל ע"י נבואה. שמלבד שידעו הזמן המבוחר בקרח שבעים שנה, עוד התובאו להם חגי זכרי׳ ומלאכי על כל מה שעשו כמבואר בקראי, ואף כורש עלמו עשה ע"י נבואה כמבואר בקרא שורא א' כם אמר כורש וגו' נחן לי כ׳ אלקי השמים והוא פקד עלי לבנות לו בית בירושלים ופירש"י פקד עלי שלוה עלי ע"י ישעיי הנביא, והרי שעשה זה בשביל אמונתו לנבואת ישעיי

כנביא, לא בשביל פעולה אחרת. חב ודאי שהגאולה בעתידה תהיי בהתגלות הרבה יותר מכמן שהיי בבית שני, כמו שמובא בזה להלו.

ובכל חופן וחופן ח"ח לשום גחולה בלח חשובה, כמו שפסק הרמב"ם ז"ל מהראי. ובכללי הראב"ד כנדפס בתחלת ספרי כרמב"ם כובא מככנכ"ג שכחב בשם המשפט לדק שכשהשיג הרחב"ד על הרמב"ם ולא בשיגו ברמ"ך אין ראי׳ שסובר ברמ"ך כברמב"ס. דאפשר שאחר שכשיג בראב"ד על ברמב"ם לא חשש טוד להשיגו, וכתב ע"ו הכנה"ג שיש ללמוד מזה דהיכח דהמשיגים לא השיגוהו סברי כוותיי. ואם כן גם בזה שלא כשיגו בראב"ד ולא שום אחד מן במשיגים, ע"כ דכו"ע סברי כוותי׳ שאי אפשר לגאולה בלא תשובה וכבר ביארתי למעלה הכוונה בזה. ואף המהר"ל שסובר שהסימן לגאולה הוא רק ביאת אליי ואין להאמין לשום גאולה קודם שיבוא אליי, וזהו דעת רוב הראשונים ומשמעות הגמרת, כחשר התרכתי למעלה. חבל ודחי דסברי שאלי׳ יחזיר כל ישראל בחשובה, כמו שדרשו חכז"ל בכמה מדרשות מקרא דהנה אוכי שולח לכם את אלי׳ וגו׳ וכשיב לב וגו׳. חם פשוע, ומבואר שא״ת לבאמין לשום גאולה אם היא בלי חשובה, שהוא כנגד לבטחת בקרא, וכבר דברתי מזב באורך.

# 

גם מ"ש באור"ח הקי פרשת בלק ער"כ וקס שבע מישראל שיבוא בדרך העבע, זהו דברי הש"ם בקלת ביאור, שאם זכו יבוא ארי׳ משמיא, ופי׳ בזה הכתוב דרך כוכב מיעקב, שאז יהיי ביאתו בדרך פלא שיראו כי בא הגואל משמים במופח. ובלא זכן יבוא עני ורוכב על החמור, ופי׳ בזה הכחוב והם שבע מישראל שיהי׳ ביאתו בדרך הטבע כמו שבאו משה ואהרו למלרים רוכבים על החמור ילידי אשה בדרך העבע ושחקו מכם פרעב וכל עבדיו וחרטומיו, וחח"כ ברחו את גבורתם עפ"י כ' וכמו כן יהי' המלך המשיח שיהי יליד אשה ויבוא כדרך הקמים בעולם בדרך העבע ויבוא עני רוכב על החמור שזה שפלות כי בעיני הבריות העני הרוכב על החמור הוא שפל אנשים, וע"ז

סיים כאוב"ח בקי שיעשב מה שנאמר בסמוך שנאמר שם ומחן פחתי מוחב וקרקר כל בני שת, ופירש"י ז"ל כל כאומות שכולם ילאו מן שת בנו של אדם הראשון, ואין לך פלא גדול מזה שעני רוכב על החמור שנראה שפל אנשים יכבוש אח"כ את כל העולם כולו. וכאשר כתב הרמב"ן שזהו כדי להראות שאינו כלל בדרך בעבע ולא בכלי זיין אלא במאמר בי, ופתאים הבינו מדברי האוה"ח הק' האלו שהכל יהיי בדרך העבע והדברים מבוארים כאשר כתבתי שלא כתב דרד כטבע אלא על עלם ביאחו והחגלוחו בחחלה, וכמ"ש גם הרמב"ם באגרת חימן שהמלך המשיח לא יהיי נודע לבני אדם ערם החגלותו, אבל אח"ב יראו נפלאותיו עד שיכבוש את כל העולם כולו.

משה

גם מה שנמלא באיזה מקומות בדברי חכז"ל שהגאולה תבי׳ המעא המעא כ״ז יבי׳ אחר ביאת במשיח כי אורו של משיח נורא הוא מאוד, וא"א לסבול אור גדול כזה בפעם אחת, אלא המעא המעא. גם במלרים היה אור גדול בליל התקדש חג הפסח, אבל בקריעת ים סוף כיי כאור יותר גדול ואח"כ במתן תורם כרבה גדול יותר ולא כיי במליאות שיכיי ככל בפעם אחת. ועד"ז יכי׳ חחר ביחת כמשיח שיתגלב כחור בכל פעם יותר, גם כמה מעלות ברוחניות ובגשמיות יהי בכל פעם יותר בהדרגה, וזהו המעא המעא, אבל הודם יהי׳ ביאת המשיח, ואפס בלחך גואלנו לימות המשיח. כוא ולא אחר. ובפרע ליקח מעלמנו ערם כגיע כקד כות איום ונורת, כן מלד חומר השבועה, וכן מלד בטעמים באחרים שיתבארו. ברחמן בוא יח"ש ילילנו ממחשבה איומה כזו להשחתף בכנסת הרשעים האלו 5"7

# ij

והן בראוני עכשיו עלב נדפסת מאייו. שאיני יודע מי כות, אך זה אני רואה בדבריו שכוא ליוני נלהב ומלדיק את האפיקורסים אף בדברים שאין בהם שום ממש, וכביא גם מהקדמת הרח"ו הנדפס בתחלת ס' כען חיים שכשבועה שעל ישראל שלא ידחקו אח הקן אינו אלא עד תשלום כאלף שנב, ולא יותר. וזכ זיוף גמור, שאינו מדבר שם כלל מאותה השבועה שלא לדחוק את הקץ, ויען שמועטים המה הרגילים בלשונות האר"י ח"ו כל התורה לבדות מן הלב טעם שאינו נוהג עתה.

חה ברור שאין להסתפה בו.

ז"ל, ובקישור דבריו, יש מקום להטעות את הבריות בזה, לכן ראיתי לבאר פירוש הדברים כפשוען בלי ספק.

## 121

אמנם מ"ש הרח"ו ז"ל הוא ענין אחר, שמביא דברי כזוכר פרשת ויכא דף קי"ז שגזירת כגלות לא ביי אלא יומא חד ולא יתיר, דכתיב כל ביום דוב שהוא יומו של הקב"ה אלף שנים. ועיין בזוה"ה פרשת שמות דף י"ז ובזו"ח במדרש הנעלם דף מי דמה שנחחרך הגלות אחר אלף שנים הוא בשביל שלא עשו חשובה ונמלא לפי"ז דבאלף שנים הראשונים לא היי מועיל אף חשובה, דאל"כ מאי נפקא מינה בין אלף בראשונים או אח"כ, ובוא מבואר בזו"ת בנ"ל שהתשובה היי מועיל שלם יהיי יותר מיומל חד אלף שנים ואח"כ אין קן חמן אלא ככל חלוי בחשובה. ומלינו גם בגמרת שביי זמו שביי גזירה מוכרחת על הגליות. ובע"ז דף ט' אמר ר"ח שהוא ארבע מאות שנה אחר חורבן הביח, ויש שם גם בזה פלוגחא דמתניתא עפיא שלש שנים ולפי הברייתא דשני אלפים ימות במשיח בות פחות מד' מחות שנב. וכבר ביתר בזה החברבנחל בספרו ישועות משיחו וז"ל: בשנדע ונאמין אמונת אומן שנגזרו מלפניו יתברך בענין ביאת משיחו וגאולת עמו שלשה גבולי זמנים. האי גבול זמו כמנע בואו, וכוא כזמן שתעמוד כאומכ בגלות בחיוב והכרח אין להשיב שעד חשלומו ימנע שיבוא משיח. והב׳ גבול זמן אפשרות בואו והוא הזמן שגזר השי"ת אחר תשלום גבול המניעות שחהי באפשרי ביאת בחשיח אם יזכו ישראל בתשובה ובמעשים עובים יבוא משיח. ואם לא יזכו תתאחר ביאתו עד תום גבול כל אותו זמן האפשרי, והג׳ גבול זמן חיוב בואו והוא העת המוגבלת שלא תעבור שלא יבוא בו אלא שעכ"פ בוא יבוא מלד המשיח ולא יאחר. עכ"ל יעיי"ש שהאריד עוד, והדברים פשועים וברורים.

אלא שעל הזמן שהיי גזירה הכרחית להגלות, נרחה שהיא פלוגמא בשיעורו בין הגמרא והזוהר ומדרשים, שבזוהר וקלח מדרשים מבואר שהיי זה אלף שנים, ובגמרא משמע ששיעורו פחוח. ונראה לכאורה פלוגחא גם בגמרא על שיעור הזמן, כאשר הבאחי, הנה זה ודחי שמה שחמרו בקרח ובגמרח חזהרה

על ישראל סחם בלי זמן, שאי אפשר ליחן אח"כ

גבול וזמן על אוחה האזהרה, וגדולה מזה בבילה דף הי ובסנהדרין דף נ"ע במה שהזהיר הכתוב קודם מתן תורב על פרישב של שלשת ימים ואעפי"כ לא ביי מותר אח"כ גם אחר מתו תורב אם לא ביי מתיר בהרא בפירוש בחומרו לך תמור להם שובו לכם לחהליכם. ולדעת רש"י בסנהדרין דף נ"ט מבוחר בקרה בפירוש שלא ביתה באזכרה אלא על שלשת ימים. וא"כ ממילא משמע מהרא ביתירא. ואעפי"כ לא סגי אם אינו מתיר אח"כ הקרא בפירוש. ולדעת החוס׳ בבילה ובסנהדריו אינו מוכרח הזמן בפירושא דקרא, לכן לריך קרא אחר להתירו, אף שהטעם בודאי בטל לכולי עלמא כי לא היי טעם האזכרה אלא בשביל מתן תורה שלא שייך זה אחר מתן תורה. ועכ"פ זה ודאי דבנ"ד דכתיב סתם השבעתי אחכם בלי שום גבול זמני, אלא אדרבא אמר עד שתחפץ, ומבואר במדרש רבה שה"ש פי בי עה"כ השבעתי אחכם וגו' מהו עד שתחפן מלכות של מעלה לכשתחפון מדת כדין מאליו אני כוא מביאה בקולי קולות ולא אתעכב לכך נאמר עד שתחפץ, עכ"ל. ומבואר שהשבועה היא עד רגע האחרונה שיחפוז הקב"ה וגם אז מאליו הוא מביאה ואין אנו רשאין לדחוק אף רגע אחת. ובתרגום יונתן על שה"ש פיי השבועה השלישית שזה משביע מלך המשיח שלח להתגרות בעמי דארעא למיפק מן גלוחא ולא למרוד בחילותי׳ דגוג ומגוג שזה אינו אלא בימות המשיח שכפי אשר אנו רואים כוא כרבכ אחר כאלף שנים שאין לשבועה זו שום זמן אלא עד שיהיי חפץ ורלון של מעלה. והרמב"ם באגרת תימן כתב טעם השבועה בשביל שעל ידי אורך הגלות חפלר להחנועע בלא עחה הראוי, א"כ עיקר עעם השבועה הוא בשביל אורך כגלות לבסוף שזה גורס יותר להפליר להתנועע בלח עת הראוי מבשנים הקודמים. והרמב"ם וכל הפוסקים אחריו שדברו משבועה זו היו אחר האלף שנים ולא עלה על דעת אדם לחלוק בדבר, וא"ל להאריך בזה בראיות, כי אם ח"ו נוכל לומר על אזהרה שנכתבה סתם בחרא

ובגמרא שיש לה גבול וזמן אף שלא נכתב נוכל להתיר

ואף ששבועתו של הקב"ה על הגלות היי עד עת קז. מכל מקום יש תנחים בהשבועה שבחלף שנים הראשונים היי השבועה גזירה הכרחית שלא תועיל אף חשובה, ועל הזמן שאח"כ היי השבועה רק בתנאי אם לא יעשו חשובה, וכ"ז פשוע וברור להמעיין בכל המהומות שבדברי חכז"ל. גם במ"ש התברבנתל שבזמו האחרון של בעתה הכרח שיבוא משיח אף בלא חשובה אין זה סותר לפסק הרמב"ם שאי אפשר בלא חשובה. כאשר הארכתי למעלה שאף אם יש הכרח שיבוא משיח בעתה אף בלא תשובה מכל מקום אח"כ יחזירם המלך המשיח לחשובה ערם שיעשה חיזה ענין של גחולה. ויש ע"ז הבטחה ברורה מהתוה"ה כמ"ש הרמב"ם. וכן דעת כל הפוסקים, וכבר כתבתי מזה באורך לעיל. ויתבאר עוד לכלו.

והחיד"א ז"ל בשם הגדולים חות חי סימן רי"ע נחקשה במה שאמרו שבאלף שנים הראשונים בי׳ הגזירה מוכרחת על הגלות ממה דמלינו כמה מעשיות בגמרת ובזוכר שנרתה מהם שהיי חליתות לגאולה אף שהיי בחוך האלף שנים. וכעין זה נחקשה גם האברבנאל בספרו ישועות משיחו, ונדחקו לחרץ, ואדבר מזה להלו מה שנלפענ"ד בזה.

# עב

והנה דעת בתיקונים תיקון לי שע"ז מיוסדים כל דברי ברח"ו ז"ל שבהקדמה הנ"ל שהפליג בעבודת השי"ת שלא יהיי ע"מ להבל פרס אלא מארבת כ׳ לבד ושוב אח"כ פי׳ בזה הכתוב השבעתי אתכם וגו׳ אם תעירו וגו׳ עד שתחפן הכוונה שחהי׳ העבודה מחפץ ורלון הלב לא בשביל פרס, ופי׳ עוד הרח"ו ז"ל שם דלשון עד שתחפן הוא כבן העובד את אביו ועייל בכל פלטרין דילי׳ ובכל גניזין דילי׳ ולא כעבד העובד על מנת לקבל פרס, ובודאי שאין מקום להסתפק שכשבועה שהוזהרו ישראל שלא לדחוק את הקץ יהיי חלוי בעבודת כדור אם יהי׳ מאהבת ה׳ לבד בלי שום פניי של קבלת פרס כי זה א״ה לידע אלה בוחן כליות ולב, ואין משביעין לבני אדם שיהיו יודעין מחשבות.

ובגמרא מלקות דף י"ג ע"ב דחייבי כריתות חם עשו חשובה בי"ד של מעלה מוחלין להם, חייבי

מיחות בי"ד אם עשו תשובה אין בי"ד של מעה מוחליו להם. וכתב החיד"ת בספרו שמחת הרגל על הגדה בלימוד ג' וז"ל: דהטעם הוא דאף דאנו רואים שמהבל עליו סיגופים השים והושחרו שיניו מפני התענית מכל מקום כיון שעיקר החשובה היא בלב, דאפשר שהאדם יראה לעינים פרישותו וקדושתו וסיגופיו ואמנין דלבו לא נכון עמו. לכן מלחין וממיחין אוחו כי בוחן לבוח אלקים, ומי עלה שמים לדעת אם תשובתו אמיתית, ולכן אין מועלת חשובה לחייבי מיתוח ומלקיות, עכ"ל. וא״כ מבואר בדבריו שבוודאי לפי המדה הי׳ מועיל חשובה לפוטרו מהחיוב מיתה או מלקות אלא שא"א למסור זה לב"ד של מעה. גם הנוב"י בחשו' סיי ל"ה שהולרך לומר הטעם שאינו מועיל בזה חשובה משום דאל"כ בעלו כל דיני מיתות בי"ד והוכיח מזה שאין לתעניתים וסיגופים עיקר מה״ת. ל״ל ג״כ דסובר דמלד במדה היי מועיל חשובה אלא שא"א למסור זה לבי"ד של מעה, אלא סברתו דאף שבי"ד של מעה א"א להם לידע פנימיות לבבו, אבל עכ״פ מידי ספיקא לא נפקא וספק נפשות להקל, לכן הוצרך בזה לומר הטעם דא״כ בטלו כל דיני מיתות בי״ד. ובתעניתים וסיגופים האריך לומר דיש סיגופים שא״א לומר בהם איערומי קא מערים ובכה"ג הוי ליי למיפער, וע"כ הוכיח מזה שאין לתעניתים וסיגופים עיקר מה״ת כלל, ואלו היי סובר דאפשר לומר שכך היא המדה שאף אם עשה תשובה בחמת חינו מיפטר מהחיוב מיתה חו מלקות לא היי לו לורך לומר העעם דאייכ בעלו כל דיני מיתות בי"ד, גם לא היי לו שום הוכחה על הסיגופים שאין להם עיקר, אלא אף מה שהוא עיקר והוי תשובה גמורה אינו מועיל לפוטרו ואין לורך עוד לטעמים אחרים, וע"כ שזה כו"ע מודי שאין לך דבר ששמד בפני התשובה ומלד המדה הוי מיפטר בהחשובה, ולכן מועיל במיחה בידי שמים כי המשפע לחלקים הוח, אך במשפט בי"ד של מטה א"א לדון במה שחלוי בנקודת הלב. והחיד"ה סובר שחף בסיגופים כחלו שלפי ראות בעין א"א שיביי בו ערמב, גם בזה א"א לידע נקודת כלב שא"א לבני אדם לכבחין זכ, זולח היודע מחשבות בלבד הוא ולא אחר. גם ל"ל שסובר דכיון שא״א לבי״ד של מעה לידע בזה, לכן לא נמסר

זה בידם אף לעשותו ספק.

משה

פח

ובגמרא יבמות דף כ"ב לא מלא דבר שאינו מועיל חשובה אלא בא על הערוה והוליד ממחר כיוו שהממזר קיים. ובתום׳ שם ד״ה כשעשה חידש עוד דבמקום שמתחייב ח"ו נידוי אינו מיפטר אף כשטשה חשובה. ועכ"פ זה וודאי שלא נמסר לבי"ד של מעה אף לסנהדרין דבר שתלוי בנהודת כלב, וכיולא בזה כתב ק"ו כישמח משה פי שמיני בדין אם קברי לדיקים מטמאין וז"ל: דמעלם כדין ראוי לביות שלדיקים לא יטמאו כי אין טומאה להם, ובמיחתו נקראו חיים, אך לא ניתוב לנו לבתוכג בדין זב כי בכרעב זו אין דעתינו דעת כאנושי מקפת אותב, כי אני כ' חוקר לב ובוחן כליות כתיב, והאדם יראה לעינים ולכך אין לנו לכתוכג בזכ כלל, אף אם נודע לנו שכוא לדיק כדי שלא לחלק בין לדיק ללדיק דאין כח כמבחין בידינו וכו', ולכך אמר ריב"ז בשעת פעירתו פנו כלים מפני בשומאה והכינו כסא לחזקי מלך יהודה שרלה בזה ללמד לחלמידיו דאף שאז בשעח מיחה נחברר לו שהוא לדיק גמור ואין אדם משקר בשעת מיתר, מכל מקום כזכירם על בעומאה, לומר לך דאף בנחברר לא ניחכן טמוד החורה ש"ז דלא בשמים היא, ובארן הידיעה נעדרת בזכ רובא דרובא ע"כ כתורם כשום מדותיי עכ"ל, יעיי"ש שהאריך. ועכ"פ זה וודאי לכל הדיעות שלא נמסר לבי"ד של מעה לידע כל פנימיות לבבס של אנשי הדור אם עבודתם להשי"ת היא מארבה בלחי לה׳ לבדו בלי פניות של קבלת פרס מאחו יח"ש ולחלות בידישה זו שבושה חמורה שחמר עליי הקב"ה חני מחיר את בשרכם. — אבל גם בלאו הכי אין שם בחיקונים שום רמז ורמיזה מהשבועה שעל ישראל

והנה בגמרא מבואר שיש בלשון השבועות שבאותן כפסוקים גם שבועה על אומות העולם ... אף שלכאורם קשה להעתים זה בפשע לשון הקרא, אבל כות בדרך דרש, כחשר מלינו שהרבה הלכות למדו חכמינו ז"ל מדרשות, אף שאין מקרא יולא מידי פשועו, מכל מקום תרווייבו היתנכו הדרש והפשע כנודע, ודעת החיקונים הוא שנדרש באחת מהשבועות כללו גם על שבועתו של הקב"ה שגזר על הגלות שלא

בדחיקת כקד, אלא מדבר משבועתו של כקב"ה שגזר

של כגלות וכוח יודע ובוחן לבות אם עובדים מאכבה

כראוי.

יועיל שום התעוררות להגאולה עד שיהיי מחפץ הלב לאסבת כשו"ת בלי שום פניי של קבלת פרס, חם ביאר הרח"ו ז"ל במאמרו השבעתי אחכם שהיחה השבועה הגדולה לאלקים שלא יעוררו את הגאולה. רצה לומר שלא יועיל למעלה בתעוררותם על הגאולה עד שאותה כאכבכ מכיי בחפץ ורלון טוב כמ"ש עד שחחפץ. ובהשבועות דקאי על ישראל שלא ידחקו יש פיי אחר בלשון עד שתחפץ, כמו שהבאחי למעלה מדברי חכז"ל. אלא באותה השבועה דתאי על הקב"ה לפי דעת בחיקונים הפירוש הוא כנ"ל, והא כדאיתא והא כדמיתה

והנה זה ודמי שמף העובד השי"ח על מנח לקבל פרס מהקב"ה הוי לדיק גמור אם עכ"פ אינו מכוון לקבל פרס מבני אדם אלא מהקב"ה בלבד שזה כים אמונה גדולה בהקב"ה, וכאשר אמרו האומר סלע זו ללדקה על מנת שיחי׳ בני הרי זה לדיק גמור. וכנה האריך בזה התוס' יו"ע במס' אבות והביא גם ממהר"ל שגם העובד על מנת לקבל פרם הוי לדיק גמור אלא שהמעלה היותר גדולה היא העובד מאהבה בלבד. וא"כ אי אפשר לומר שאם כל הדור עובדים את כשי"ת ומקיימים כל כתורה כולה אלא שמתכוונים בשביל שיתקיימו בהם יעודי התורה שנאמרו מפיו ית"ש דכוי ע"מ לק"פ שיתחייבו ח"ו גלות עבור זכ, דהא הוי כולהו לדיקים גמורים, אלא שאינם במדריגה גדולה של העובדים מחהבה בלבד, ומדוע לח זכו חלו לגאולכ. וע"כ ביאר הרח"ו ז"ל שזה קאי על האלף שנים הראשונים שהיתה השבועה שהגלות מוכרת מחמת עון הקדום, ואעפי"כ אלו היי הדור במדריגה זו שכולם יעבדו את השי"ת מאהבה בלבד היו מבעלין כגזירה. והביא זה הרח"ו ז"ל להראות גודל מעלת העובד את השי"ת מאהבה בלי שום פניי, והחילוק הנדול שיש בעבודה אם היא לשמה או שלא לשמה, ושבעבודה לשמה יש כח להחקרבות הגאולה, ללמוד מזכ לכתאמן לכתרחק מפניות בעבודת כשי"ת. ועב"פ זה ברור בלי שום ספק שאינו מדבר מהשבועה שעל ישראל וכמ"ש הרח"ו ז"ל אמר עוד במדרש הנ"ל ובגין דא כשבעתי וכו׳ דקדק לומר שדבריו סובבים רק על כאומר במדרש כנ"ל דמיירי משבועתו של כקב"כ, אבל לא מה שמבואר במקומות אחרים בכמה דרשות

כשבועות שעל ישראל בענין דחיקת כקן שאין בזכ כגבלת זמן, אלא כמו שכחבתי למעלכ.

# עג

ובדברי התיקונים והרח"ו ז"ל מיושב היטב מה שנתחשה עובא החיד"א בשם הגדולים אות א' סי׳ רי״ט דכיון שכתבו בכמה מקומות בזהר ובמדרש שבתוך כאלף שנים כיי מוכרח גזירת כגלות, כאיד מלינו כמה מימרות שהי׳ מועיל תשובה גם אז שאמר אליי לריב"ל היום אם בהולו חשמעו, ורב אמר כלו כל בקילין ואין כדבר חלוי אלא בחשובה, וכן כוא בזו״ח בימי רבי שהי׳ מועיל חשובה, והלא כל אלו כיו בתוך כאלף שנים. וכבר נתקשם בזכ כאברבנאל בספרו ישועות משיחו והקשה גם מר״ע החיך טעה בבן כוזיבא שכוא משיח וכיי סמוך לחורבן בזמן שכיי הכרח הגלות. ולדברי החיקונים והרח"ו ז"ל כ"ז לא השה מידי כי לא היתה הגזירה והשבועה גם בתוך כאלף שנים אלא אם לא יעבדו את בשי"ת מאכבה גמורה בלי שום פניות של קבלת פרס, וא"כ י"ל שכל אלו המקומות שאמרו אף בתוך אלף שנים שאפשר לגאולה אם יעשו חשובה כוונחם על חשובה כנ"ל. גם ר״ע ראה דורו מחוקן שיעשו חשובה מאהבה כראוי.

# ער

והחיד"א שם נתקשה וכתב ראשונים שאלו אמאי לא אחת משיחא בימי חסידים הראשונים רשב"י וכל קדושים עמו שהיי נשמות עליונים והיתה האש מלהעת סביבם ומלאכי השרת מוקפים חומה ואלי זכור לעוב הוי מתרחיש להו כדבר איש אל רעהו, וכביכול גוזר גזירה ואינהו ביעולי בעלוהו ומדוע בשש לא בא בן ישי, ובתחילה חיי שלא היי אפשר בשביל שהיי בתוך האלף שנים, ואח"ה מחמת הקושיא אף בתוך האלף שנים הראשונים ילא לחלק שגם או היי מועיל בחשובה אלא שהחילות הוא שאז היי מישיל בחשובה אלא שהחילות הוא שאז היי לייך שישובו כל ישראל ולא היי מספיק מה שהיי בישראל קדושי עליונים דמה שאמרו אח"ב באראל הדושי עליונים דמה שאמרו אח"ב באראל הדושי עליונים דמה שאמרו אח"ב באראל

דאפילו כנישחא חדא דחייבין בזכוחא איתכניש, אפשר דכא דכנישחא חדא לא הוי סגי בחוך האלף שנים שהיחה שביחה שבועחו של הקב"ה שיהיו בגלות עד שישובו כולם או רובם, אבל אחר האלף שנים מהני הא דרישי כנישחא או כנישחא חדא, יעיי"ש.

ולא הבנתי, דמלבד מה שיש לפקפק בעיקר החילוק מלשון בזוכר, וגם כוא כתבו בדרך אפשר אינו מובן דמה שהקשה אמאי לא אחי משיחא בימי בתנאים וניחא ליי דבשביל שהיי בתוך האלף שנים לא כיי סגי בכנישתא חדא, כלא קושיא זו קשה גם על בזמו שחחר כחלף שנים, שביי כל ברחשונים חחר כאלף שנים שהיו קדושים עלומים הרבה מהם בעלי גילוי אלי׳ ומדריגות גבובות, וכן אח״כ באר״י בקדוש ובעש"ע בק' ותלמידיכם בקדושים, וכיו דורות שביו בהם אלפים ורבבות לדיקים וקדושים. הכי בכל אלו הדורות לא יכלו לאסוף בי כנישתא חדא לתשובה שלימכ. - אבל נראב שאיו בכוונה שאף אם כל כדור המה ח"ו פושעים ורשעים סגי בכנישחא חדא. דבלא עון כדור מעכב, אלא שאם כדור כולם או רובם אין עושין עוונות מחדש ומקיימין את כחורכ אלא שאין מושין משובה שנימה כהוגן על העבר, בזה סגי בכנישתה חדה שעושין חשובה כרחוי. וכן נרחה מנשון כזו״ת במדרש כנעלם פרשת נח דף מ' (דפום מונקאטש) דז"ל: א"ל ר"ע א"כ איך יכא דא להתעוררא כולהון כחדא בחשובה מאן דהוי בסייפי דשמיא ומאן דבוי בסייפי דארעא כאיך יתחברון כולהון כחדת למעבד תשובה, אמר לי׳ ר״ת דתי יחזרון בחשובה רישי כנישחת תו כנישחת חדת בזכותם יתכנש כל גלוחא. כנה אמר זה מחמח הקושיא שאי אפשר שיחחברון כולהון כחדת מסייפי שמית' עד סייפי ארעא למיעבד תשובה כחדא, והלא לפרוש מן העבירות ולקיים את כתוכ"ת יוכל כל אחד ואחד לעשות כן במקומו, ולמה הכרח לזה שיתחברון כולהון כחדא, ומעיקרא מאי קשיא ליי. וע"כ שכוונתו שלעשות חשובה כבוגו בכוונה רצוי לאו כל מוחא סביל דא כשהוא לעצמו לכוין לבו ודעתו כל כך אלא אם מתחברין כולהון כחדא בחוך חשובת כרבים יש מליאות לדבר. ואפשר יש מכאו ראיי למיש ק"ז זל"ה בישמח משה פרשת האזינו שבחשובת רבים יש גם לחשובה מירחה דין חשובה

ממסבה. ועכ״פ קושייתו רק על עשיית החשובה, וע״ז השיב לו דסגי ברישי כנישחא או בחדא כנישחא, השל לא על פרישה מהעוונות וקיום החוה״ק שעון הדור מעכב, ואף חוטא אחד יאבד עובה הרצה כמו שהי׳ בעכן שהי׳ אחד ואמר הכחוב הכי חטא ישראל שהי׳ בעכן שהי׳ אחד ואמר הכחוב הכי חטא ישראל עד שחיקנו את הדבר. ואפשר לחרן עוד באופנים שחרים, ויש לדבר הרצה בזה, אבל אין כדאי להאריך, מד באמת עיקר ושרשי הדברים של כל עניני הגלות הגאולה סיבת כל הסיבות והטעמים של כל בסיבות הם דברים סחומים והחומים ולא נמסרו אלא להקב״ה בלבד, הוא ואין בלתו יח״ש, ולכן אנו מוזהרין כל בגאולה אלא לעשות מעלמנו שום זיז כל שהוא בעניני הגאולה אלא לעבוד את השי״ת ולנפות לישועתו.

# עה

ריש אפיקורסים שאומרים שכיון שהאומות לא קיימו את השבועה לכן יש גם לנו ח"ו היתר לעבור על השבועה, וזה הבל הבלים, שאין אלו השבועות חלויים זה בזה, שלא השביע אותנו הקב"ה בשביל טובת כאומות אלא לעובתינו. שראתה חכמתו יח״ש את גודל הרעה של דחיקת הקז לפני זמנו, והאומות מעולם עברו על השבועה, ולעתיד ינקום הקב"ה מהם כמו שיש ע"ז כמה פסוקים ומאמרי חכז"ל, אבל אין לזה שייכות עם שבועתינו. וגם בשעת החורבן עברה מלכות רומי על השבועה כמבוחר בחדרש חיכה בפתיחה, ואעפי"כ מבואר שם אח"כ במדרש שנענשו דורו של בן כוזיבה כל כך בשביל שעברו על השבועה. וברמב"ם באגרת תימן שכזכיר אותם שלא לעבור על השבועה בדחיקת הקץ כתב שם באותו האגרת עוד טעם שהם תחת מלכות הרשעה שעושים לרות ורדיפות ושנאה ומלחמות על ישראל יותר מכל האומות אף שחנו סובלים מהם הכל ומכש"כ חם נעורר עלינו ונקרא במלכות בדברים בעלים. ושקר היא סכנה עלומה ח"ו יעיי"ש. ח"כ כתב בפירוש שהמלכות רודפת את ישראל ברדיפות נוהאה, ובודאי שעברו בזה על השבועה ואעפי"כ כתב אח"כ להזהיר את ישראל שלח לעבור על השבועה. גם המלריים נענשו על ששעבדו בישראל ומררו את חייהם יותר מגזירתו של הקב"ה,

במ"ש הראב"ד והביא הכחוב אני קלפתי מעט והמה עזרו לרעה, אטפי"כ נטנשו בני אפרים על עברם על השבועה. וכן כשבאו משה ואהרן לא היו רשאים להאמין עד ששמעו הסימן הנמסר מאבוחינו הק", כמו שהבאתי למעלה. ואין לריך להרבות בזה בראיות כי הדבר פשוט דלאו הא בהא תליא, ואין בזה אלא להסית ולהדיח לעבור על החוה"ק.

גם לשון המהר"ל ז"ל ברור מללו שכתב שחף חם לולים ח"ו להמית אותם בעינויים קשים לא יהיו יולאים וכן הפי׳ אלל כל שבועה משבועות הללו וכנה אם ח"ו האומות ממיתים בעינויים קשים ר"ל בוודאי עוברים על השבועה ואעפי״כ כתב המהר״ל דבישראל עדיין הוא ביהרג ואל יעבור לסבול ח״ו מהאומות הריגות בעינויים קשים ר"ל כדי שלא לעבור על חלו השבועות, גם בבל הרשעה עשו חכזריות לוראות בשעת החורבן והרגו בזדון חסידי עליון וחכז"ל חקנו ברכה בשם ומלכות לומר ברוך שהחריב בבל הרשעה כמבוחר בשו"ע חו"ה סיי רכ"ד סעיף ג׳ גם אח"כ זרקו חמ"ו לחוך כבשן האש ועוד כמה רשעות נוראות עד אין מספר ועברו על השבועה ואעפי"כ במה דאר"י כל העולה מבבל לא"י עובר בעשה מסיק בגמ׳ שהוא בשביל השבועה וערח ליישב דברי ר"ז שהשבועה קאי רק שלא יעלו בחומה והלא בפשיטות הוה מלי למימר דכיון שבבל הרשעה עברה על השבועה פטורין גם המה מהשבועה וכבר נחבעלה השבועה מעת שהאומות עברו על השבועה. אבל חזינן שאין הו"א בגמי לומר כן אלא לכו"ע השבועה קיימת לענין הלכה באיזה אופן שאסור לעלות לא"י כפלוגתת ר"י ור"ז וע"כ שאין זה תלוי כלל בשבועות האומות. גם בת"ו שפיי שבועה האחרונה על מלך המשיח שלא למרוד בחילוחי׳ דגוג ומגוג אף כי וודאי החיילות כאלו עוברים על השבועה.

והקרוש ר׳ אברהם גאלאנטי זלוק"ל [אשר החיד"א בשם הגדולים אות א' כתב עליו הוא הקדוש מופלג בקדושה ככתוב בס' שבחי האר"י והוא היי מגדולי תלמידי הרמ"ק זל"ל יעיי"ש שהאריך בשבחו] הביא בספרו זכות אבות על מס' אבות מעשה רב האלה"ק על המשנה דאל תחוודע לרשות כלומר להשביע וואלה"ק על המשנה דאל תחוודע לרשות כלומר להשביע

בשבעות כנגדם ולמרוד באומות ולנאת למלחמה כנגדם כמו שהעלו על לב אנשי פורטוגאל ורצו להרים ראש להרגם וללכוד המלוכה והיי שם זהן אי ושאל ע"י שם אחד והשיצוהו אם תעירו ואם תעוררו וכמו שפירשו ז"ל ג' שבועות השביע הקב"ה את ישראל אחת שלא ימרדו בהקב"ה וז"ש ואל תחוודע לרשוח דהיינו רשות הרבים לילית ובן זוגה ס"מ וע' שרים עכ"ל הקי. והנה אנשי פורטוגאל עשו גזירת שמד והרגו במיתות משונות ר"ל כנודע והנה עברו על השבוטה באופן נורא והיי זה בימי גלות שפאניא וכפי הנראה מאותה המעשה שבסי הנ"ל שהיי בכחם לברגם וללכוד בחלוכה ולהגול חכל אלה ואעפו"כ השיבו מן השמים שלא לעבור על השבועה. ופלא בעיני הלשון שכתב בהשבועה שלא ימרדו בהקב"ה ולא מלינו לשון זה בשום מקום, ול"ל הכוונה דחם עוברין על אלו כשבועות כוי מרידה בהקב"ה, ולהלן יחבאר בזה. ועכ"פ הדבר ברור בלי ספה שאיו אלו השבועות חלוים כלל בשבועת האומות.

לז"ל כזוכ"ק פרשת ויקרא דף ו': ת"ח בכלכו גלוותא דגלו ישראל לכלהו שוי זמנא וקצא ובכלהו הוי ישראל חייבין לקוב"ה, ובחולח ישראל הוח חבת לחתרכת בהכית זמנת דגזר עלכ, וכשתת בגלותת דם בתרחב לחו הכי, דבח היא לח חיתוב הכי כזמנין אחרנין, וכאי קרא אוכח דכתיב נפלה לא תוסיף קום בחולת ישראל, נפלה ולא אוסיף להקימה לא כתיב, מחל למלכת דרגז על מערוניתת וחשדי לה מהיכליה לזמנת ידיעא. כד הוה מטי ההיא זמנא מיד מטרוניתא הות עאלת וחבת קמי מלכא, וכן זמנא חד וחרין וחלת זמנין, לזמנא בתרייתא אתרחקת מהיכלא דמלכא ואשדי לה מלכא מהיכליה לזמנא רחיקא אמר מלכא האי זמנא לאו כוא כשאר זמנין, דביא חיתי קמאי בכי, אלא אנא אחיל עם כל בני ביכלי ואחבע עלה. כד מעא לגבה חמא לה דהוה שכיבת לעפרא, מאן חמא יהרא דמטרוניתה בההיה זמנה ובטוחין דמלכה לקבלה עד דאחיד לה מלכא בידוי ואוקים לה ואייתי לה להיכליה ואומי לה דלא יתפרש מינה לעלמין ולא יתרחיק מינה. כך קוב"ה כל זמנין דכנסת ישראל בגלותא כד הוה מטי זמנה בית החיתת וכדרת המי מלכה, וכשתת בגלותה דא לאו ככי אלא קוב"ה יוחיד בידהא ויוקים לה

ויחפיים בהדה ויחיב לה להיכליי וח״ח דהכי הוא
דהא כחיב נפלה לא חוסיף קוס, ועל דא כחיב ביוס
ההוא אקים את סוכת דוד הנופלת, היא לא חוסיף
קוס כזמנין אחרנין, אבל אנא אוקים לה וכוי, יעיי״ש.
וביאר באור החמה שיש בזה קינה וגם נחמה, כי
הקינה היא אריכת הגלות שלא חוכל לקום מעלמה
עד שיוחיד לה הקב״ה בידי׳ ויוקים לה והיא נחמה
שע״י שלא חוכל לקום מעלמה אלא ע״י הקב״ה יהי׳
קימה נצחית ולא חוסיף ליפול שלא יהי׳ עוד לעולם
גלות יעיי״ש באריכות דבריו.

והנה גם בגאולות הקודמות אף שידעו הזמן אעפי"כ כיי ככל עפ"י ובוחה בשליחותו של הקב"ה שגם בימי עזרא שלא היי התגלות כמו במלרים ע"יו משה ואהרן מכל מקום לא עשו זיז כל שהוא בלי גבותה, כמבותר בכתובים, וכל תנועה ותנועה היתה בשליחותו של הקב"ה, ועזרת הסופר שהיי נבית חמת כיי במנכיג. ומכל מקום כתוב בזוכ"ק שכל הגאולות הקודמין היו בבחינת שהיא תבת קמי מלכא ולא יהיי כן בגלות כזכ, שלא תוכל לקום מעצמה כמו בגליות הרחשונות עד שיבוח הקב"ה עם כל בני היכלי׳ ויוחיד בידיי ויוקים לה. וכן מבואר בזוה"ק פי פקודי דף רל"ע ע"ב ובתיקונים שחסור למיקם מעלמם וע"כ שא"א אלא בבחינה גבוה יותר מהגאולות הקודמות. והל וחומר שלא להוב מעלמו בבחינה שפילה שעשו האפיקורסים, שזה ודאי נגד רוקרא דלא חום: קום כמבואר בזוכ"ק. וכחושב ע"ו אין זכ אלא דעת מינות. והחוש העיד בכל אלו הדורות שכל אותן שהלכו במחשבה זו ליקח ממשלה וגאולם מעלמם קודם ביאח המשיח נעשו אח"כ מינים ואפיקורסים לגמרי, כי כח המינות נשרש בזה.

# עו

וכדי להבין דעת המהר"ל שכתב שהוא ביהרג ואל יעבור כדין שמד שבודאי אין זה בשביל איסור השבועה כאשר כחבתי למעלה, אבל הדברים מובנים דהנה כחב בשלה"ק במס' שבועות דלשנות אף דין א' מדיני החוה"ק אפילו לומר רק בפני האומות על מה שהוא פעור חייב או על חייב פעור זריך למסור עלמו

למיחה שלא לאמר כן, כי הוי כפירה בחורת משה מה לי דבור אחד מה לי כל החורה, ועיי"ש. והרי דאף שהוא מאמין בלבו בכל התורה כולה אלא שאומר דיבור זה בפני האומות מפני הסכנה, מכל מקום כיון שהוא דיבור של כפירה באות אחת בתוה"ה יש לו דיו יהרג ואל יעבור כי כל עניני כפירה היא בכלל ע"ז שהיא כפירה בהאמונה. ולהלן אטתיק לשון תשובת הרדב"ז שמבאר הדברים בטעמם ונימוקם דמה שיש בו כפירה ר"ל אף אם אין לו מחשבת ע"ז כלל דינו ביברג ואל יעבור דגרע מעובד ע"ז ר"ל. והמהר"ם שיק בחשובה או"ח סיי ש"ד אחר שכביא כדין דבחשש אפיקורסות יהרג ואל יעבור אף שאין בו מחשבת ע"ז כחב עוד דאף במקום דביא רק ספיקא דחשש אפיקורסות בוי ס"ד לחומרא ולא שייך בזה ספק נפשוח להקל, יעיי״ש בטעמו. ומכל שכן בהך שכבר נחבאר שלקיחת גאולה וממשלה קודם הזמן הוי כפירה בהשגחה, ואף בבני אפרים שלא כיי אלא מחמת טעות שכיי לכם חשבון שכבר הגיע הזמן, אף על פי כן כתב עליהם הפסוח כי לא האמינו באלקים. וכבר הבאחי לעיל דברי המהר"ש יפה שכתב הטעם דאף שחשבו שהגיע הזמן, מכל מקום כיון שיש כמה קראי שאך השי"ח הוא הגואל, הוי מה שעושים בעלמם בזה בזרוע בשר גגד האמונה. והבאתי דברי הרמב"ן סוף פרשת בא שכתב שאין לאדם חלק בתורת משה עד שנאמין בכל דברינו ומקרינו שכולם נסום אין בהם טבע ומנהגו של עולם וכו' ע"כ, ומה שאנו לריכים לעשות פעולות גשמיות בכל ענינינו הוא בשביל שכן גזר הבוי"ת שאמר הכי למען יברכך ה' אלקיך בכל מעשה ידך אשר חעשה, והחובת הלבבות כתב טעמים לזה, אמנם בעניני כגאולה שבפירוש אסרה התורה הקדושה לעשות שום איז כ"ש של דחיקת כקן וכוי כעושה בזה לגמרי נגד באמונה ואין לו חלק בתורת משה.

זכבר כחב הרמב"ם בפרק חלק אחר שביאר הי"ג עיקרים, וז"ל: כאשר יאמין האדם אלה היסודות כלם ונחברר בה אמונתו בהם הוא נכנם בכלל ישראל ומלוה לאוהבו וכו' ואפילו עשה מה שיכול מן העבירות מחמת התאוה והתגברות העבע וכו' וכשנתקלקל לאדם יסוד מאלה היסודות הרי ילא מן הכלל וכפר בעיקר ונקרא מין ואפיקורם וקולץ בנעיעות הכלל וכפר בעיקר ונקרא מין ואפיקורם וקולץ בנעיעות

וכו', ועליו נאמר כלא משנאיך כ' אשנא, עכ"ל ועייש שהאריך עוד. ובחור אלה היסודות שכתב הוא האמונה בביאת המשיח, וכתב הטעם שם בפירוש המשניות ובספר היד הלכות מלכים בשביל שהוא מבואר בקרא והמסתפה בזה הוא כופר בחורה. וכחב שם שבכלל כאמונה בביאת המשיח הוא גם האמונה בכל ההבטחות שנאמרו בקראי בעניני הגאולה כמובן. וכבר נתבאר שמבואר בכמה הראי שהגאולה הוא רח בידו של הקב"ה, ואנו מוזהרין על זה מקודם מתן חורה כדכתיב ידוע חדע וא"א לבוא לידי קבלת התורה בלי אמונה זו כמבואר כ"ז לעיל באורך, לכן דעת המהר"ל שלוקחי הגאולה מעלמם קודם הזמן נגד שבועות של הקב"ה וחושבים שהמה בזרוע בשר יכולים לבטל גזירתו של כתב"ה הוא כפירה גמורה בתוה"ק ובאמונה כפי המבואר לעיל, וזהו גרע מכפירה בביאת במשיח, ע"כ דעת המהר"ל ז"ל בהחלע שהוא באיסור יכרג ואל יעבור כדין משומד, כמו כל הענינים שיש בהם מינות וכפירה בתוכ"ה.

ומובן ג"כ מה שאמר שאף אם כופין אותו ע"י מיתה ועינויים קשים ר"ל לנאת מו הגלות החיוב לסבול שלא לנאת שלכאורה אם יוצא מחמת מיחה וכפיות קשים ר"ל אין זה גאולה וחירות ולא הוי בכלל דחיקת הקץ ולמה יתחייב למסור נפשו להריגה עבור זה. אמנס גם בע"ז אם עובד ע"ז מחמח פחד הרונה אין זה נקרא עובד ע"ז כיון דהוי ע"י כפיי ואונס. ואונסא כמאן דלא עביד, כמבואר ברמב"ם פ"ה מהלי יסודי התורה הלי די שאין מלקין אותו, וק"ו שאין ממיתין אותו כיון דהוה באונס, אלא שלריך למסור עלמו להריגה בזה בשביל שהוא קידוש השם, וכאשר ביתר בלשונו בספר המלוח להרמב"ם מלוה ט' בעשה דונקדשתי שהמלוה לפרסם האמונה. ואעפייו שבא עלינו מכריח לבקש ממנו לכפותינו נמסור עלמינו למיתה ולא נחעהו לחשוב שכפרנו אעפ"י שלבוחינו מאמינים בו יתעלה, ועיי"ש. והרי שבמה שנוגע לאמונה החיוב למסור נפשו להריגה עבור זה שלא יחשבו עליו שיש בו כפירה ר"ל אף שאין האמת כן.

ומבואר בעור סי' קנ"ז אסור לאדם לומר שהוא ומבואר בעור סי' קנ"ז יכרגהו דכיון שהוא אומר עכו"ם כדי שלא יכרגהו דכיון שהוא אומר

שהוא עכו״ם הרי מודה לדחם וכופר בעיקר עכ״ל. והרי שאף בזה שאינו עושה שום מעשה אלא דיבורא בעלמא שאף בזה שאינו עושה שום מעשה אלא דיבורא בעלמא שהוא שקר גמור ואין בו לא מיני׳ ולא מקלמי׳ אלא אומר כן בשביל פחד של הריגה, מכל מקום כיון שע״י אמירה זו חושבין עליו שמודה לדחם דהוי כפירה, מחויב למסור נפשו להריגה שלא יחשבו עליו ענין של כפירה ר״ל. ומובן לפי״ז דעת המהר״ל דכיון שיליאה מן הגלות קודם הזמן הוי כפירה בחוה״ק ובאמונה לכן אף אם עושה זאת אפילו מחמת כפי׳ של הריגה ר״ל ואונסא כמאן דלא עביד, מכל מקום הוי כשאר עניני כפירה שמחויב למסור עלמו להריגה אף במה שאין בלבו כלום אלא אך בשביל זה שלא יחשבו עליו במסירת נפש ממש לעיני כל.

עז

והנה לא דיבר המהר"ל ממינים ואפיקורסים או מעבירים על הדת ר"ל. כי לא דיבר כלל אלא מאותה העבירה של דחיקת הקן שמושבעין עליו באלו השבועות, ולא נאמרה השבועה למינים ואפיקורסים אלא לכלל ישראל הכשרים, ואף אם יהיו כל חברי הממשלה כולם אהובים כולם ברורים אף כתנאים ואמוראים, מכל מקום אם לוקחים הממשלה והחירות מעלמס ערם שהגיע הזמן הוי דחיקת הקן שהיא כפירם בתוב"ה ובאמונה. גם מלכות בן כוזיבא בי מלכות של תורה בשלימות. שהרי לא מלאו בו שום פגם אלא זכ שלא כיי מורת ודאיו שכיא מדריגה גבוה מאוד נעלה שלא היי אף למרע"ה כמ"ש הרמב"ם באגרת תימן, גם בני דורו היו כולם לדיהים גמורים שברי לא מלאו חכז"ל שום חטא אלא זה שלא ביו מתאבליו על ירושלים ונענשו כ״כ מרה ר״ל בשביל שהיי בזה דחיקת הקץ לפני הזמן, כמבוחר במדרש רבה. חם פשוע וברור לכל המעיין בכל דברי המהר"ל שם בזה באריכות דבריו הבוערים כגחלי אש, שלא דבר כלל אלא אך מאוחו הענין של דחיקת הקץ בלבד, ונתן עליו משפט חרון של שמד ר"ל כי עלם הענין של דחיקת כקן בלבד כוא נגד כאמונה בהשי"ת ובחורה

כקי, ואין בזכ שום ספק.

# עח

משה

ומעתה לריך להבין כיון שהעלם ענין של דחיקת הקן הוא כפירה בהתוה"ה שהוא ביהרג ואל יעבור כדין שמד, א״כ כוא חמור כרבה יותר מאיסור שבועה, ולמה היי לריך להשביע על מה שהוא חמור הרבה יותר מהשבועה. אבל כעין קושיא זו היא בתום׳ שבועות דף כ״ע ע״ה ד״ה כשהשביע משה את ישראל. וכחשו שם בחום׳ מה היתה מועלת השבועה כמו שהיי ירא שיעבדו עכו״ם כמו כן היי לירא שיעברו על השבועה. וכתב המהרש"ה שם דלה קשה מידי דהשבועה עלמה היא קבלת התורה. והפמ"א בכתנות אור פרשת נלבים כתב ליישב הושית התום׳ דאיתא במס׳ שבועות כמה ענינים שחמור העונש והפורעניות בשבועה יותר מכל העבירות שבתורה, ולכן השביעם שיטי יראים יותר מעונש השבועה. ולא הבנתי דבריו שע"כ אוחה שבועת החורה שהשביע משה את ישראל במתן חורה לא נאמרה עליי אותו העונש והפורעניות שנאמרה באיסור שבועה. דאם לא כן האיך אמר בשבועות ל"ע שעל כל העבירות שבתורה אין נפרעין מהם כמו מאיסור שבועה, הלא על כל העבירות שבתורה יש בהם איסור שבועה שמושבע ועומד מהר סיני. דמהאי טעמא אמרו בשבועות דף כ"ג ועוד בכמה דוכתי שאין שבועה חלה על דבר איסור יעו שמושבע ועומד מהר סיני ואין שבועה חלה על שבועה, וע"כ ל"ל דחף שעל כל העבירות שבתורה יש עליהן איסור שבועה שבכלליות מהר סיני, מכל מקום לענין טונש ופורטניות אינו שוה לשאר שבועה. ונסתר תירולו של הפמ"ח.

שוב ראיתי בספר חסידים סי' ח"ו שכתב וז"ל:
ומעשה באשה אחת שרחלה שני בני' והעביע
א' את חבירו ונדרה אמה שלא לרחון ביום ההיא.
פ"א היחה בעלת ברית ורחלה ומחה. ומלינו באשה
אחת שנדרה שלא לשחות מי מעיין א', פ"א שחתה
והוליכה לבית ומחה. ומלינו מושבעים ועומדים מהר
סיני שלא מחו על השבועה שעברו, עכ"ל. והעעם
שכתב בזה אח"כ אינו מובן כ"כ ול"ע, ובוודאי שבכל
דרכי השו"ח יש טעמים מרובים עד אין חקר וכל מה
שאנו יכולים להשיג אינו אף כעפה מן הים. ועכ"פ

זה מבואר בדבריו שהשבועה שאנו מושבעים ועומדים מהר סיני אף שיש לו דין שבועה בכל פרטי', מ"מ לענין העונש אינו דומה לשאר שבועה, כמו שהוכחתי לעיל מדברי הש"ם.

אך בשבועת התורה ו"ל כדברי המהרש"א שהולרכה השבועה לגורך הקבלה שלא יהא דיבורא בעלמא. ובשבועות הגלות והגאולה י"ל כדברי הפמ"א שיש להשבועה חומר העונש יותר מע"ז. שהרי מלינו עונש חמור באוחה השבועה שאמר אני מחיר את בשרכם וכו׳ מה שלא מלינו זה אף בשבועה אחרת, וח"כ חין קושיח למה הולרכה השבועה, שהוח בשביל להגדיל הפורעניות ר"ל יותר ממינות וכפירה שהרי גם ע"ז כות כפירב וחמור ברבב יותר מתיסור שבועה, מכל מקום לענין הפורעניוח ר"ל נפרעין יוחר בשבועה, בפרט בשבועה זו שאמר בפירוש אני מתיר את בשרכם. ואף לדברי הרמב"ם שכתב שהשבועה היא בדרך משל, מכל מקום לריך טעם למה הוא לריך להמשל כזה. ולפי הנ"ל מובן דחף שלפי הדין חין השבועה חלה על דורות הבחים, מכל מקום הודיעה הנבואה שהקפיד הקב"ה להעיל ע"ז עונש כמו שבועה, ובזה הוא נמשל לשבועה. ונמנא שאוחה השבועה שלא ליהח גאולה מעלמם הוא חמורה הרבה יותר מהשבועה שהיי במחן חורה שיש עליי גם עונש השבועה ממש ואין זה הושיא למה נאמר עוד בלשון שבועה.

# עמ

אבל עדיין אריך להבין שהרי אמרו בגמרא סוטה דף ל"ז ע"ב על הי"א ארורים שנאמרו בהר גריזים להדר עידב על הי"א ארורים שנאמרו בהר גריזים ובהר עידל ארור האיש אשר יעשה פסל ומסכה וגו" בארור סגי ליי, אלא זה הבא על הערוה והוליד בן והלך לבין העבו"ם זעבד עכו"ם, ארורין אביו ואמו של זה שכך גרמו לו. ופירש"י ז"ל בארור סגי ליי בתמי כופר בעיקר הוא וסגי לי' בארור, אלא הבא על הערוה והוליד ממזר ומחוך בושחו שאסור לבוא בקהל הולך לבין העכו"ם ארורים אלה שעשאוהו לעבוד פסל ומסכה. ואף דמבואר בגמרא שבועות דף ל"ו ע"א ארור בו נידוי, בו קללה, בו שבועה, מ"מ לא סגי ליי בתי" זה שאמר בלשון ארור להוסיף קללה סגי וכל החומרות, ול"ל דכיון שהיא כפירה בעיקר ועונש וכל החומרות, ול"ל דכיון שהיא כפירה בעיקר

שחמור מכל העבירות שבתורה אם אמרו סתם בלשון ארור הוא מקטין את העבירה. ועיין מהרש"א שם שביאר הכוונה דארור משמע ארור בעוה"ז אבל העובד עכו"ם אין לו חלק גם לעוב"ב, דמומר לעכו"ם הוי מומר לכל החורה כולה שאין לו חלק לעולם הבא, ולכן החשה וכי בארור סגי ליי, ולייל האף שהאמת הוא כן דלכן אמר הכחוב ע"ז הלשון ארור כדי להוסיף קללה ועונש ע"ז גם בעור"ז מכל מקום לא ניחא להו לחרץ בקרא בהכי שסתם הכתוב לכתוב סתם ארור ולא הודיענו שמה שעון כפירה בעיהר ר"ל הוא חמור יותר משבועה וארורים הן בעלם העון הנוגע באמונה וגם בעור"ב הוי בכפירה בעיקר עונש יותר שמפסיד כל חלהו בעור"ב ואיכא למיטעי בסחימת לשון הכחוב להמעים העון החמור של כפירה בעיקר ר"ל זולת אם נכלל באותו הארור גם איזה ענין שאין בו כפירה בעיקר מיושב כלשון שבשביל זה סחם הכחוב והולרד לומר שכלל בזה אף מי שאינו עובד עכו"ם אלא שגרם לזה ועיי"ש, ובודחי שק"ו הוא על העובד עכו"ם בעלמו שנכלל באותו הארור אלא שאמר בלשון זה בשביל שסובב גם על הגורם וח"כ גם בשבועה זו שכתב המהר"ל שהוא ביהרג ואל יעבור כדין משומד שבודתי תי תפשר לומר שהות בשביל תיסור השבועה וע"כ שסובר שלהיחת גחולה מעלמם הוא כפירה בעיקר, וח״כ קשה על מה שאמר השבעתי אחכם ואני מתיר את בשרכם, וכי בזה סגי ליי שהוא עונש העוה"ז, הלא כופר בעיקר הוא ואין לו גם חלת לעוב"ב כהושית הגמרת בתרור חשר יעשה פסל ומסכה.

לאפשר שמחמת קושיה זו רחה רש"י ז"ל להוסיף לפרש דקהי גם על המרבה בתחנונים יותר מדהי, שזה ודהי הינו כפירה בעיקר, דהף שהיו פתוחים לפניו כל המדרשות דקהי על העושים מעשים שלוקחים גהולה מעזמם קודם הזמן שעוברים על השבועות החלו, גם בש"ם לה נמלה דקהי על המרבה בתחנונים הלה הדרבה לכחורה רחיי להיפך מעובדה דר' חייה ובניו כמ"ש לעיל, הבל לה ניחה ליי לרש"י ז"ל לפרש דקהי רק על העושים מעשים כחלו שהם כפירה בעיקר כקושית הגמרה בסועה וכי בזה סגי ולי, וע"כ מפרש דקהי על המרבה בתחנונים שזה ודהי ודהי

אין בו כפירה בעיקר, ובודאי שק"ו הוא שנכללו באלו השבועות העושים מעשים שהם גם כפירה בעיהר לחוספות העונש שיש באיסור שבועה לו ולכל העולם כולו כמו שממרו בגמרא אלא שאמר בלשון זה דמשמע דסגי ליי בכך בשביל דקחי גם על המרבה בתחנונים שגם זכ נקרא דחיקת כקן.

ומיושב בזה גם הקושית הלת חין שבועה חלה על שבועה, ומה שיש בו מינות וכפירה ר"ל על כל זה כבר אנו מושבעין ועומדין מהר סיני, ותו לא חלב על זה שבועה אחרת. אבל אמרו כבר בגמרא שבועות דף כ"ב ועוד בכמה דוכתי דבכולל דברים בתוחרים עם דברים באסורים מיגו דחיילא השבועה מל דברים המותרים חיילה נמי על דברים האסורים. וא"כ גם בזה כיון דחל על המרבה בתחנונים שהוא דבר כמותר חל נמי על כעושים מעשים בפועל שהוא איסור חמור ר"ל, ומה דקשה לכאורה מרבינו הקדוש שלוכ לכי חיים ובניו לכתפלל בחופן שיש בו דחיקת הקץ כמו ששמע מאליי ז"ל וזה לכאורה נגד דברי רש"י ז"ל, ואף למה שכתבתי דאפשר שלאחר אותה המעשה משמיה נתברר הפירוש שהסור לעשות כן, אבל עדיין קשה מעיקרא מאי קסבר. ואולי י"ל דמלינו לדעת ר"י בסוף כתובות אף יחיד אסור לעלות מחמת אלו השבועות, ור"ז פליג דסובר כדר"ל דבעי ליי לכל אותן כשבועות ואין שם שבועה ליחיד, וא"כ אפשר שהיי סובר רבי דאף שאין שבועה מיוחדת ליחיד, מכל מקום נכלל באיסור השבועה גם יחיד כעולה שאין בזה ענין של כפירה, ובזה הוא כולל גם דברי כמותר בתוך כשבועה ותו לא קשה קושיא הכ"ל, וממילה שחין לריך לומר שחסור גם לכרבות בתחנונים. אבל כשנתברר אח"כ דלא שפיר עבדי לדחוק את כקן אף ע"י תפלה ותחנונים תו אין ל"ל שנכלל בכשבועה אף יחיד העולה כמו שבאמת פסק בהלכה שיחיד מוחר לעלוח כמבואר לעיל, לכן כחב רש"י ז"ל שנכלל בהשבועה לאסור אף המרבה בחתנונים.

כעת עלה בדעתי שאפשר לפרש דברי רש"י ז"ל בדרך פשוע יותר מה שהולרך לבקש דרך חדש בשבועה הג' דקאי על המרבה בתחנונים דהנה כבר

הבאתי מ"ש הרמב"ן שלא רלו שאר השבעים לעלות לח"י בימי עזרא שלא אבו לדחוק את הקן שידוע הי׳ אללם כי פקידת שבעים שנה לבבל נאמרה ולא טליכם. ונחקשיתי למה אמר שלא אבו לדחוק את כהן כלח זו שבועה אחרת מלבד השבועה של עליי בחומה והחם מיירי מעלי בחומה, ונדחקתי לתרץ בשביל שכל אלו השבועות הם מטעם אחד שלא לדחוק את הקן, אבל עדיין לייע דכיון דבגמ' חלקן בחרחי ולמדו מקרחי שני שבועות ע"ז למה שינה הרמב"ו לשון הגמי דקראו שבועה זו עליי בחומה ועל דחיחת ההן יש שבועה אחרת. ונראה בזה דהנה כבר הבאחי שלשון עליי בחומה אינו לשון מבורר והבאחי מכמה מקומות בדברי חכז"ל שפירשו הלשון בחומה בחופנים שונים, גם במה שפירשו על עלי׳ מרובה ביחד אינו מבורר השיעור כמה נקרא מרובה שא"א לומר שאסור לעלות כ״ח ביחיד ממש וח״כ לריך לידע השיעור של מרובה. וביפה קול כחב הטעם במה שאנו מושבעין שלא לעלות בחומה דכיון דה׳ פזרנו בכנפות הארץ אין לנו רשות להתקבץ ולהיות כחומה לעלות יחד לח"י עד שיקבלנו ה' ע"י משיח. גם מפרש אח"כ ביפה הול מה שאמר במד"ר שם אחר שהביא השבועה שלא יעלו חומה מן הגולה א"כ למה מלך המשיח בא לקבן גליותיהן של ישראל ופי׳ בזה אם יעלו חומה מן כגולה למה ילערך מלך המשיח לבוח לקבן נדחי ישראל ומכיון דקיי"ל דמלך המשיח יקבץ נדחינו מכמה קראי א"כ אין בידינו להחקבן מעלמינו יחד עכ"ל יעיי"ש. ומבואר בזה שאיסור עליי בחומה הוא מה שרולים לעשות מעלמם ערם כזמן מה שעתיד להיות ע"י מלך המשיח דייקה וכמו שהוה בלשון הקרה בכשבועה אם תעירו ואם תעוררו את האהבה עד שתחפן שלה לעורר הת הגהולה ערם שבה החפץ מכשי"ת, וגאולה וקיבוץ גליות חדא הוא וכמו שהוא במדרש עה"כ ידוע חדע כי גר יהי׳ זרעך וגו׳ ידוע שאני מפזרן חדע שאני מכנסן ידוע שאני ממשכנו חדע שאני פורקן ידוע שאני משעבדן חדע שאני גוחלם. כנה חשב כל עניני הגחולה וקיבון גליות בלשון ה׳ כי כה בכה חלי׳.

משה

גם מ״ש רש״י ז״ל ביד חזקה הוא ע״ד שהוא בקרא בפי ואתחנן או הנסה וגוי ובמלחמה וביד

חזקה שפי׳ הראב״ע ביד חזקה שילאו ישראל ביד רמה ובפי בשלח עה"כ וביד רמה פיי הרחב"ע לח יצאו כדמות בורחים ובי׳ עמכם כל כלי במלחמב והוא ע"ד שפי׳ התרגום בריש גלי וכבר הארכתי למעלה בכוונת דברי רש"י ז"ל מ"ש ביד חזקה והמכוון במה שנאסר עליי מרובה כחומה הוא אם עוליו בדרר חירות יחד לא כיחידים שעוליו בדרך גירות. וכללו של דבר מה שאמרו שלא לעלות בחומה הוא לשוו סתום שנכלל בו כל מה שעושיו לדחוה את ההז ולהיות כחומה יחד. ושוב התבונותי כי רעיון זה מבוחר בדברי הדשו של ה"ז הישמח משה על שה"ש בפסוק השבעתי אתכם וגו׳ שהקשה על אומרם ז"ל כשביע כקב"ה את ישראל שלא ידחקו כקן שהוא משולל הבנה מה הוא דחיקת הקץ דהא אמר אח"כ שלא יעלו בחומה ואי כפי' רש"י דדחיקת הקן הוא שלא להפליר בחפלה יותר מדאי ע"ז החשה דמה הוא הגבול כאשר העתהתי לעיל דבריו. ועכ״פ מבואר שקושייתו הראשונה הוא שא"א לומר הכוונה בשבועה של דחיקת הקץ על איזו פעולה שעושיו בעניו בחירות והגאולה כי זה נכלל בהשבועה שלא לעלוח בחומה. ולא נשאר לו אלא דרכן של רש"י ז"ל דהאי על תפלות ותחנונים אלא כיון שגם ע"ז השה עובא לכן כוסיף דקחי על כשבעה כעין מ"ש החח"ם. הגם שבפי׳ על תהלים כחב בענין אחר אבל כאן אנו רואים דעתו בכחלע שכל פעולה שעושיו בידים על החירות והגאולה הוא נכלל בהשבועה שלא לעלות בחומה ולא מלא לפרש למה הולרכה השבועה הגי שלא לדחוק את הקן אלא בדרך שכתב שם. ול"ל שהוא ע"ד שכחבתי להסביר שלשון עלי בחומה הוא לשוו סתום שנכלל בו כל הפעולות שבעניני הגאולה שאינם אלא בידו של הקב"ה לא זולת, וא"כ מיושב דעת רש"י ז"ל דאף שהי' פתוחים לפניו כל מדרשי חכו״ל שאמרו על בפעולות בזב לשוו דחיהת כהד כמו בבני אפרים ובימי בן כוזיבא וכדומה אבל לא ניחל לי' לפרש בזה השבומה הג' כי כל זה כבר נכלל בהשבועה שלא יעלו בחומה וכחושייתו של ח"ו זלה"ה ולכן הוכרח לבחש פיי השבועה הג' בדרד חדש שהוסיף להשביע גם על תפלוח ותחנונים. ומיושב בזה לשון הרמב"ן ז"ל דקרי עלייתן בחומה בלשון דחיקת כקן כי באמת חדא כוא דכל פעולה של

דחיקת הקן נכלל בהשבועה שלא לעלות בחומה דהוי טעמא משום דחיקת הקן ולא נלרכה השבועה הגי שלא ידחקו את הקן על איזה פעולה שבעולם כ"א על תפלות ותחנונים כפי' רש"י ז"ל. ובפירושן של הדברים והגבול מה שנקרא תחנונים יותר מדאי כבר הארכתי למעלה.

וכעת נראה לפענ"ד שאולי אפשר לפרש דברי רש"י ז"ל כפשוטן דקאי על כאו"א שלא להרבות בתחנונים יותר מדאי והי׳ גבול לדבר עד כמה מוחר להחפלל על הגאולה, ומה דקשה עובא שלא ביארו הגבול לא בגמי ולא בפוסקים אלא אדרבא חיקנו תפלות מרובות בכל הדורות על הגאולה בלי גבול וקלבה כל מה דאפשר אולי י"ל דהנה כבר נחבאר שאין שבועות אלו של דחיקת כהן תלוים כלל בשבועת האומות דהאומות כבר עברו על שבועתו במדה מרובה ועלומה עד אין שיעור וערך ולשון הגמ' בכחובות כות שבשביע כתומות שלה ישתעבדו בהן בישרחל יותר מדאי ולשון המד"ר בשה"ש הוא שלא יהשו עול על ישראל אבל עוד בחורבן בית ראשון בגלות בבל הרשעה עשו מה שעשו וכן בכל הדורות אנו אומרים שבכל דור ודור עומדים עלינו לכלוחינו לולא שבחב"ה חלילינו חידם וחלו ביו חלוים בשבועות שעל ישראל בשבועת האומות לא הוי פליגי בגמי כתובות בהלכה זו של עליי חבבל שחלוי בפיי דברי השבועה כי כבר עברו המה על השבועה והארכתי לעיל בזה בראיות עלומות וברורות. וטעם הדברים מובו שאיו זה כמו שנים שנשבעו זה לזה שחלוי שבועת כאחד בחבירו אלא יש טעמים נשגבים גלוים ונסתרים על עלם העניו שלא לעשות כדברים האלה והנה יש בזה מינות וכפירה ר"ל. וכבר הבחתי דברי היפה קול דכיון דכמה קראי מוכחי שלא יהיי זה אלא ע"י מלך המשיח הוי הרולים לעשוח זה בעלמם טרם ביאת המשיח פגיעה באמונה. ואמרו חכז"ל ע"ז ולא האמינו באלקים. וכבר הארכתי בזה ויתבאר עוד להלן. והרמב"ם כתב באגרת חימן שלכן החמירה התוה"ה ע"ו בחומר איסור שבועה בשביל שתנועה של בתעוררות בגאולה הודם כזמן כוא סכנה גדולה לישראל, ובדברי הקדוש המהרא"ג שהעתקתי לעיל כתב שוכנסין בזה לרה"ר של לילית ובן זוגה ס"מ

וע' שרים. וכל עניני החירות והגאולה וקיבון גליות וכדומה כ"ז הוא אך בידו של הקב"ה ולא נמסר שום בריאה וסכנה גדולה לנגוע בקלהו ערם שיעשהו הקב"ה ע"י משיח ב"ד לדקו כמובן לכל המביע בדברי הסו"ל ובספרי כל גדולים וקדושים מלבד הרבה טעמים נעלמים ונסתרים שיש בזה עד אין קד, וא"כ אין נ"ת בזה מה שהאומות עברו על השבועה דכי בשביל שעברו המה על השבועה דות ח"יו לעשות דבר או אלי דבר שיש בו מינות וכפירה ושאר סכנות ר"ל, ואדבה אם המה מפליגים ברשעתם כש"כ דלריכין ואדרבה אם המה מפליגים ברשעתם כש"כ דלריכין לחמי שמים עפי להשליך יהבינו אך על הקב"ה ולא לעשות שום פעולה שיש בו מינות ושאר טעמים נמצבים שהוא נגד ראוני יח"ש.

אבל אפשר שאוחה השבועה שסובבת על הרבות בתפלות ובתחנונים כרבה הנה בזה א״א לומר שום שמץ מינות ח"ו כי אדרבא כל מה שמוסיפין להתפלל ולשפוך לב כמים נוכח פני ה' מרבין יותר באמונה שהכל בידו של הקב"ה ואין עושין שום פעולה אלא מבקשין אך ממנו יח', גם בחשש סכנה כיון שאיו מבחשיו אלא ממנו יח"ש מאחו לא חלא כרעות. וכיון שאין עושין שום פעולה מעלמם אלא הרבוח בתפלה ותחנונים ממחור הטוב הרולה אד להיטיב ויודע ברור את העוב לנו ולכל העולם כולו בודאי יטשה אך כטוב בעיניו, יח"ש, ולא נוכל להבין מה טעם יש בזה לאסיר, ויוכל להיות שבאמת אוחה כשבועה שלא להרבות בתחנונים היא תלוי בשבועת האומות שאם הם עומדים בשבועתן שלא להכביד טול על ישראל אלא כפי הגזירה הבאה מאחו יחייש גזירת גלות ולא יותר לא רלה הקב"ה שירבו בתחנונים על אותה הגזירה הבאה מלפניו ית"ש אשר האלקים חשבה לעובה, אבל כשהאומות עוברים על שבועתן בבחירתם הרעה שאין הקב"ה נועל הבחירה משום אדם, ומרבים ברעתם, אין לנו אלא לנעוק לפני בשי"ח ולברבות ברחמים ותחנונים עד מיצוי דם בנפש וביא שעמדה לאבוחינו ולנו.

רבמצא לפי"ז שיוכל להיוח שאוחה השבועה שלא להרבות בתחנונים בעלה אחר שהאומות עברו על שבועתן בפרע אחר חורבן בית שני שהרבו

להרע באכזריות נוראה. זמה שהביאו בגמ' גם אותה השבועה שלא ירבו בתחנונים יותר מדאי לפי פירש"י ז"ל אף שכבר בעלה ומאי דהוה הוה, מ"מ הביאי זה ע"ד שאמרו בגמ' יומא דף ה' ע"ב כילד מלבישן זה ע"ד שאמרו בגמ' יומא דף ה' ע"ב כילד מלבישן זה החוה הוה מחיי דהוה הוה החוה ומסיק כילד הלבישן למיסבר קראי, יהרי דאף במאי שאין שום נ"מ עוד ומאי דהוה הוי מ"מ מה דלריכין למיסבר קראי שואלין ודורשין, ולכן הביאו גם כאן השבועה הג' כי לריכין למיסבר קראי מה דאיתא בקראי ג' שבועות אבל למעשה אין קראי מה דאיתא בקראי ג' שבועות אבל למעשה אין נ"מ על שבועתם במדה גדושה ועלומה, וא"כ תו לק"מ מה שלא ביארו בגמ' וברמב"ם השיעור שנקרא תחנונים יותר מדאי כי להלכה ולמעשה אין נ"מ עוד באה ומאי דהוה הוה וללו מבר קראי די במה שהזכיר השבועה בדרך כלל, אבל לא נחים לשיעורא.

ואין זה דומה למה דפליגי בגמ׳ בהלכה של העליי לא"י שחלוי בפירושה דהלו השבועות כי העליי לא"י היא דבר הנעשה בפעולה ובדחיהות הקץ שע"י אחה פעולה באחה אופן שהוא בזה ודאי השבועות היימות ואינם תלוים כלל בשבועות האומות ולכן כתבו המהר"ל והמהרח"ג שחף בשעה שהחומות ח"ו ממיתיו במיתות קשות ומשונות ר"ל חלים כשבועות על ישראל שלא לעבור עליהם ואין נ"מ בזה מה שעשו החומות ולח הוחר בשביל מעשיהם הרעים של האומות אלא תפלה ולעקה לפני השי"ת לבדו בלי שום פעולה ח"ו כמבוחר כ"ז לעיל, ולכחורה פיי זה מיסתבר יותר בלשון רש"י ז"ל שכתב סתם שלה להרבות בתחנונים יותר מדאי וא"ל להעמים בדבריי כמו שכתבו בכוונתו דקאי רק על דרך השבעות או כמ"ש לפענ"ד דקאי רק על תפלה שהוא כר"ח ובניו. אמנס כיון דחזינן גאוני הדמאי הישמח משה והחת"ם דלא ניחא להו לפרש דברי רש"י ז"ל כפשוטן נראה דלא ניחא להו כלל לפרש גם על אותה השבועה של תפלה שחלוי בשבועת האומות, ואין זה דומה כלל לשנים שנשבעו זל"ז חלח הקב"ה העיל עליהם חומר איסור שבועה בזה, ולא נוכל לידע עעמו של יולר בראשית, ע"כ הוכרחו לפרש דהאי על דרך השבעות וכדומה שזה אסור גם עכשיו אבל תפלה בלבד בכל אופן ואופן לא נאסר מעולם, ולדינא אין נ״מ כי

לכל הפירושים תפלה בלבד לפני השי״ת הותר לנו בדורינו עד אין הלבה ואדרבא הלואי שיתפלל אדם כל היום. אבל לעשות אחו פעולה כל דהו נגד אלו בשבועות זכ ודאי איסור נורא ואיום לכל כדיעות.

וכעת הראוני בס' מעשה ידי יוצר על הגדה מהגאוו מהרש"ה מבראדי ז"ל בפיסקא דואת לחלינו

זה הדחק שכתב שם דרושים על ההגדה כדרכו ובאמלע בדרוש בשתמש בזב שלא ביו ישראל ראוים לגאולה או אלא מחמח זעקחם להי נגאלו קודם הזמן והעיר דום הוי זעקה יותר מדתי ותסור לדעת רש"י ז"ל אלא כיון שהמלריים עברו על שבועתם הותר גם להם לזעוק כ"כ להשי"ת כמו שנים שנשבעו זל"ז. והנה הדברים החלה מתחימים למ"ש דחפשר לפרש בדעת רש"י ז"ל דגם סחם תפלה וזעקה הרבה היי בכלל איסור השבועה ערם שעברו האומות על שבועתם. וכבר הבאתי דגאוני הדמאי לא ס"ל כז. גם בעיהר הדבר שכחב דמה דאיתא בקרא ויאנחו בני ישראל מן כעבודה ויזעקו וגו' וישמע אלקים את נאקתם וכיון שהיי הגאולה ע"י שמיעת זעקתם הוי זה זעקה יותר מדחי חין לו מקור דלפעמים עת רלון ונחקבלה בתפלב אף אם אינו יותר מדאי אלא אף תפלב הלרה, ובירושלמי פ״א דחענית איתא מחוך חמשה דברים נגאלו ישראל ממלרים מתוך ההד מתוך לרה מחוך לווחה מחוך זכות אבות מחוך תשובה ולמד כולם מקראי ולווחה נלמד מקרא הנ"ל דוישמע אלקים את נאהתם. והרי דכמה ענינים וזכותים היו שסייעו להחקבל תפלחם וכתב שם בירושלמי שגם לעתיד תביי בגאולה ע"י חמשה דברים האלו שהיו במלרים ולמד כ"ז מהראי. ועכ"פ אין שום מהור לומר שחפלה זו ביתב יותר מדאי וכוא בכלל איסור בשבועה שנוערך לבקש היתר בשביל שהמוריים עברו על שבועתם. ובאמת לא כתב זה המהרש"ק אלא בדרך דרוש כדרך הדרשנים המחדשים פירושים שונים בדרר אגדה אף אם אינם להלכה כלל הדרשה חדרוש ואין משיבין על הדרוש, ועכ"פ זה ודחי שלח חמר חוחו כדרוש אלא לנגד אותה השבועה שלא להרבות בתפלה שלגבי תפלה יש מליחות לומר כן לפי פירושי שגם תפלה כזו אסור. אבל לעשות איזו פעולה כל דהו לא עלה על דעם שום אדם מעולם להחיר ח"ו כאשר

הארכתי בראיות עלומות מדברי חכז"ל והראשונים ולית מאו דפליג. גם באותו הדרוש הנ"ל שכתב טעם היתר התפלה בשביל שעברו המלריים על שבועתם הבית שנענשו בני חפרים יען שעברו על השבועה חף שכבר לווח הכחוב וימרכו את חייהם וגו' דוה ודאי הוי השתעבדות יותר מדאי וכבר עברו על השבועה. גם לבסוף כשבה משה לגחלם כחבו החום׳ בסועה דף י"ג ע"ח שהלכו זהני ישראל אלל סרח בת אשר שנמסר לה סוד הגאולה לפי שכבר וכשלו ע"י בני אפרים יעיי"ש, וא"כ גם בדבריו שם במהומו מוכרת החילוה שבני אפרים עשו פעולה שילאו מן הגלות. ובכה"ג אין חכמה ואין תבונה ואין עלה לעבור ח"ו על השבועה. ושאני תפלה שכתב היתר בכה"ג. וכבר כתבתי שגם בעיתר דבריו אין כן דעת גאוני הדמאי.

ובמד"ך ס' מצורע פי י"ע סיי ו' על ההרא אמרו לנמהרי לב ריב"ל אמר כגון אלו שדוחהין את הקץ, וחמה היפ"ח שם הלא אלה רשעים הם שהקצ"ה השביע את ישראל שלא ידחקו את הקן, ותי׳ שאין דוחהיו בפעולות אלא בתפלה ובתחנונים ואעפייי שרש"י פי׳ שלא ידחקו שלא ירבו בתחנונים אין נראה כן מדברי חכז"ל שחשבו הדורות שדחקו את הקץ, וגם מסברא נראה שאין איסור מהרבות בתחנונים שהרי אנו מתפללין חמיד על הגאולה עכ"ד יעיי"ש. הנה החליע שהדוחקין את הקץ בפעולה רשעים הם ולא מנא שום תי׳ אלא לברבות בתפלב ובתחנונים אלא שמחמת דוחק קושיתו במה שכתב רש"י ז"ל שלח להרבות בתתנונים דתה דברי רש"י אבל כבר הארכתי בזה לבחר דעת רש"י ז"ל ותלי"ת תרילנת דבריו ז"ל בקושטא ואין שום מניעה לדידן להרבות בתפלה ובתחנונים אף לפי דברי רש"י ז"ל. ובאמת מה שאמרו במדרש לשון דחיקת הקן על מה שאה"כ לנמהרי לב הנה בלשון הכ' נמהרי לב מבואר דבלבא חליא מילחא ואותן שלבם דוחקם וממכרין לשים אל לבם לשפוך לב ונפש בהשתוקקות נמרלה לפני יודע תעלומות לעורר את האהבה ולקרב את הגאולה אבל לה בחיזה פעולה ח"ו וחם המלח חמלה בחיזה חחרון שעלה על רוחו לפי רהיטא לחלות שבועה זו בשבועות האומות אינו אלא באותה השבועה של תפלות ותחנונים ובאמת אין לריכין לזה כאשר כתבתי

והלוחי שיתפלל כל כיום, אבל בדחיקת הקץ בפעולות אין מי שיעלה על רוחו להקל בזה ח"ו כאשר הוכחתי בדאיות עלומות ולית מאן דפליג, וכבר הבאחי דברי המהר"ל והמהרא"ג דאף בעת שהאומות ח"ו ממיתין במיתות משונות ר"ל ובעינוים קשים ה' ישמרנו גם במיתות משונות ר"ל ובעינוים קשים ה' ישמרנו גם אז אסור לעבור על השבועה והוא ביהרג ואל יעבור שאינו חלוי כלל בשבועות האומות וגם מבלעדי איסור השבועה יש בזה מינות וכפירה ר"ל אלא שהקב"ה העיל ע"ז חומר העונש של שבועה אף אם אינו שבועה לדינא מחמת חומר הענין כי נורא הוא פעולה כל אז יירא ולא יפחד להחיר לעשות איזו פעולה כל דבר בזה, אלא מין ואפיקורם ר"ל שלא שם לבו לדברי הי המאמרים בקראי ובדברי חיול והראשונים. במהרה מאפלה לאורה.

ובזה אפשר ליישב קושיא שהבאתי בתחלה למה אמר ר"י העולה מבבל לא"י עובר בעשה ולא אמר ר"י העולה מבבל לא"י עובר בעשה ולא אמר עובר בשבועה שהוא חמור יותר, דכיון שנתבאר שמעיקר ההלכה אין השבועה חלה על דורות העתידים ולא נאמר בלשון שבועה אלא לומר שיש בזה עונש כמו שבועה שלכן כתב הרמב"ם ז"ל שהוא דרך משל ולכן בתר יותר לומר עובר בעשה שעל העשה הוא עובר מעיקר ההלכה כי לא בא שם לדבר מהעונשים שיש בזה אלא מה שהוא עובר מעיקר ההלכה.

D

ומי שאיטו מאמין בדברים המפורשים שם הוא כופר בתוכ"ה, וכבר כתב בהלכות תשובה שזה ברור ומפורש באלו הפסוקים שבפי נובים שאי אפשר לגאולה בלא תשובה שהיה הבטחה ברורה ומפורשת שם שיעשו תשובה בהיותם בכל הגוים אשר הדיחד ה' אלחיך שמה ואח"ה יתחילו עניני הגאולה. א"ה מבואר מדבריו באר היטב שמי שאינו מאמין בזה וחושב שיש מליאות לאחה גאולה ערם שיעשו כל ישראל חשובה הוא כופר בחוב"ה. ואין להסתפה עוד בדעת הרמב"ס שדעתו ז"ל בלי ספה שחסור להחמין לשום גוחל חף אם יכי׳ בעינין גדול כמשה ואהרו ויעמיד השמש כיכושע בו נוו. כל זמן שאין רואין בו אותו בסימן המבואר בחור"ה שמביא כל ישראל להיום כל החורה כולה. ותו אין מקום שיהיי לורך עוד להרמב"ם ז"ל לכתוב שלא לעשות נאולה מעצמם. דממה נפשר אם לא יעשו כל ישראל חשובה כבר הודיע שהוא נגד ההבעחה המפורשת בקרא והוי כפירה בתוה"ק, ואם יעשו כל ישראל חשובה דעתו ז"ל שבודאי יכיי הגאולה כמ"ש זייל איו כדבר תלוי אלא בתשובה וכמיש שם הרמב"ם בלי כזכב אחר שכזכיר שיעשו חשובה שמיד כן נגאלין.

ולדעת הרמב"ם יוכל להיות שאחר הזמן שכלו כל בקילין אם ביינו זוכין לדור זכאי כמו שביי בימי בן כוזיבה שהיו הז תלמידי שמחי והלל, גם כל כדור היימו כל כתורם כולם, כבר כיי בא משיח, אלא שאז בימי בן כוזיבא שהיי הודם הזמן והיי לריך להיות צבחיי זכן אחישנה היי מעכב אף החטא האחד שלא התאבלו על ירושלים. ובודאי שבשביל אותו החעא בלבד לא היו חייבים עונש נורא כ״כ בהרג רב ר״ל יותר מבימי החורבו. אלא שבשביל אותו החטא לא בגיעו למדריגת זכן אחישנה וממילא היי בו איסור דחיקת כקן שע"ז אמרו אוחו בעונש של אני מחיר את בשרכם רייל, אבל אחר שכלו כל בקילין ובגיע בזמן של בעתה לא זכינו עדיין לדור הדוש כ״כ כמו שהיי אז בימי בו כוזיבא, גם אולי במה שכתב הרמב"ם זייל עשיית חשובה וכן מיש בהלי מלכים שהמלך כמשיח יכוף כל ישראל לקיום בתוכ"ק דקאי על תורב שבכתב ותורה שבעל פה כמו שאמר שם, כוונתו שיסורו מכל מיני חטאים שבעולם אף מכמו אותו בחטא שביי בימי בן כוזיבא שלא בחאבלו על ירושלים.

גם י״ל לחידך גיסח, דכיון שהרבה ברייתות בגמרה מעידין על המלב של הדור שבן דוד בא שיחרבה העזות ואין חוכחה ויתמעטו החלמידים, פרש״י ז״ל החלמידים שמחזיקין ידי ישראל להחזירן למוטב, ועל היוקר יעות פירש״י ז״ל היוקר ר״ל המכובד שבהן יהי עותן ורמאי, ועל פני הדור כפני הכלב פירש״י ז״ל דדמיין ממש לכלב, כהנה וכהנה קא חשיב שם בכמה ברייתות הרבה דברים נוראים ממלב הדור הכוא, וזה כדברי ר״י שיבוא בן דוד לדור שכולו חייב, ובמצב כזה לא היי להרמב״ם ז״ל שום ספק שיהיי מליאות להחזיר למועב כל הדור או רובו זולת המלך המשיח שגדול כוחו יותר ממשה רבע״ה, והוא מורח המאין שיודע כל מעשה הרשעים בריחו.

וכתב הרמב"ם ז"ל בפיה"מ פי חלק שהמלד המשיח ישלימו אחו כל כאומות ויעבדוכו כארצות לנדהו כגדול ולנפלחות שיהיו על ידו. וכל מי שיהום עליו יאבדהו השם יחעלה וימסור אוחו בידו, וכן האריך בזה באגרת תימן, וגם בס' היד בהלכות תשובה פ"ט כתב שהמלך המשיח מחמת רוב גדלו בחכמה ובנבוחה לפיכד ילמד כל העם ויורה חותם דרך הי ויבואו כל הגוים לשמעו ולכן נאמר על אותן הימים והסירותי לב האבן מבשרכם יעיי"ש. ובהשפעה מרובה כ"כ שמף כל הגוים יתהפכו ויבואו אליו ויעבדוהו יוכל לכחזיר את כל ישראל או רובן למועב, אבל זולת זה אין מליאות לדבר, והרמב"ם ז"ל כתב בהי דעות פ"י שהם היו כל המדינות שהוה יודעם ושומע שמועהו נוהגים בדרך לא טובה כמו זמנינו. א"כ העיד גם על זמנו שכל המדינות היו נוהגים בדרך לא טובה. ובזמנו היי רוב הראשונים ז"ל אשר מתורת פיהם אנו חיין. ואעפי"כ לא יכלו לחזור את בעולם לבנביגם בדרד טובה, מכש"כ בדורות האחרונים, ומלבד שהביו זה ברמב"ם ז"ל מסברתו הגדולה מה יהי׳ בדורות הבחים אחריו שלא אכשור דרי כמיש חזייל כנה ראה גם מה שהעידו חכז"ל על הדור שלפני ביאח המשיח, וע"כ הדבר ברור שלא היי לו שום ספק שא"א להחזיר כל הדור בחשובה אלא המלך המשיח בכחו הגדול כנייל, וא"כ במה שכחב אין ישראל נגאלין אלא בחשובה והביא שמבואר בקרא שאמר על כלל ישראל ושבת עד כי אלקיך בזכ יצא מידי חשש שא"א לעעות עוד

לכתיר ליקח גאולם קודם כזמן, כי קודם כזמן שיבוא מלך כמשיח אין מניאות לכחזיר את כל ישראל בחשובם, ומי שחושב שאפשר לגאולם בלי חשובם, כרי כמחשבם כזאת כיא נגד כמבואר בקרא וכיא מינות ר"ל, ואין צורך לבאר כאיסור בזכ.

ולשון הר׳ סעדיי גאון ז״ל בספרו האמונות והדעות במאמר השמיני שמדבר שם מגאולה האחרונה וכאריד לבאר כי כגאולה חלוי׳ רק בתשובה והביא הפסוקים שהביאם הרמב"ם ז"ל וכתב וז"ל שאם יושלם תשובתינו ערם זמן הקץ קדום הגאולה וכוי ואם לא חשלם חשובחינו נעמוד עד השלמח הקד ואם ישלם הקן קודם שנשוב לא יתכן שחהי הישועה ואנחנו חוטאים שכוא כגלנו מפני חטאינו וכאשר ארך גלותינו ולא שבנו ישיבנו הודם שנחקן יהיי זה. בשוח, חבל קדמונינו ז"ל קבלו שתקרחנה חותנו לרות רבות ורטות שנבחר בטבורם התשובה ונהיי ראויים להגאל והוא מה שאמרו אם ישראל עושיו תשובה נגאלין ואם לאו הקב"ה מעמיד עליהם מלך וכו׳ וכם עושין תשובה ונגאלין. והאריך שם אח״כ בכמה לרות נוראות ר"ל שבכתובים ובדברי חז"ל בזה גם בנסיונות העלומות שיתבררו ויבחנו ישראל איך סבלם וחוזה אמונחם ושיהיו הדברים גורמים למי שהמונתו חלושה לנחת מדתו, וכתב חחר כך שמי שלא יטמוד באמונתו אמר בו אחריו וברותי מכם במורדים והפושעים בי ושהנשאר יראה להם אליי וישיב את לבבס אמר בו הנה אנכי שולח לכם את אלוי הנביא וגו' והשיב לב אבות על בנים עכ"ל יעיי"ם שהחריך עובח. ומבוחר בדבריו שחף שבתחלה יהיי הנסיוו להחזירם בחשובה ע"י מלך השה כהמו ושאר לרות ר"ל אבל יוכל להיות שכ"ז לא יועיל אלא שאותו שלא יעמדו באמונחם נאמר עליהם וברותי וגו׳ וכנשארים יעשו תשובה ע"י אלי׳ הנביא שיתראה לכם. וא"כ גם העומדים באמונתם יוכל להיות שלא יעשו חשובה על עונותם זולח ע"יו אליי הנביא ז"ל. אבל זה החליט בודאי שא"א לגאולה בלא חשובה ומפני חטאינו גלינו מארלנו ולא נשוב לארלנו טרם שיתוחו זה. והרמב"ם ז"ל קילר בהפרטים כמ"ש שם בפיי שכל אלו הדברים וכיולא בהם לא ידע אדם איך יהיו עד שיביו שדברים סתומים כם אלל בנביאים, אלא

שזם החליט בודחי שחין נגחלים בלח חשובה, חך חינו ברור בעיני הרמב"ם ז"ל חם יהי׳ החשובה ע"י חליי קודם ביחת המשיח חו חח"כ בעת ביחת המשיח. ועכ"פ זה ברור שבעת ביחת המשיח יעשו כולם חשובה ערם שיהי׳ הגחולה, וע"כ החליט סימן זה שהוח ברור בלי ספק. ובעיקר הדבר שהחשובה מוכרחת קודם הגחולה וח"ח בענין חחר דברי הרמב"ם ז"ל מכוונים עם דברי הר׳ סעדי׳ גחון ז"ל והם דברים ברורים בלי שום ספק בעולם.

גם הדבר פשוע דאף שהרמב"ם ז"ל הי' מפחד

מלסמוך על נסים כי כל הנסים אפשר שיהיו בשקר ובכח כשען בבחיי שונות, אבל להחזיר את כל ישראל בחשובה כמו שאמר הקרא ושבת זה אי אפשר שיבי׳ בשהר ובכח כשעו כי אד בדרד כאמת אפשר להחזיר כל ישראל בחשובה לא זולת. ואף שהש"ז ימ"ש החזיר בחשובה כמה אנשים, ראשית דאף בעת שהחזיר בתשובה הרבה אנשים היי איזה איסורי דאורייתא שבתיר, גם לא בחזיר בחשובה את בכלל ישראל כ״א אחם סכום אנשים ולבסוף נחגלה שהכל היי שהר וילחו לתרבות רעה כל הנגררים אחריו. חבל מ"ש הרמב"ם ז"ל הסימן שעל חושב"כ ושבע"פ יכוף כל ישראל לילך בה ולחזק בדקה זה וודאי א"ח כ"ח בדרך כחמת וז"פ. וכיון שביי ברור בעיני הרמב"ם ז"ל שאין לורך לבאר יותר, אין דרכו להאריך במה שלא ראה בו לורך כי הי׳ אוהב הקילור בתכלית כמו שכתב שאלו היי מליאות לכתוב את כל ספרי הרמב"ם בפרק א' לא היי כוחבו בשני פרקים, וע"כ סגי לי׳ גם במ"ש מקור הדין, ולפי המתבאר סגי במה שכתב בזה בלי ספה.

דהנה בה' תשובה כתב סחם אין ישראל נגאלין אלא בתשובה ולא הזכיר שם בלשונו ביאת המשיח או מלך המשיח אלא סחם אין נגאלין, כי שום ענין של גאולה באחה אופן שהוא א"א שיהי' ערם שיעשו כל ישראל תשובה. ובהלכות מלכים ששם מדבר ממלך המשיח נחן עליו סימן זה שקודם כל יביא כל ישראל לקיום כל החורה כולה. ובאגרת חימן שכחב על מעשה שהי' והאריך עובא להסירם מן העעות והאריך לבאר להם העונשים והלרות הכרוכים בזה, שמה כתב גם

אלו השבועות שמגדילים העונש ר"ל והזהירם שלח לעבור על זה, גם בשאר ענינים של סימני המלך המשיח ורוב גדלו ומעלחו העלום והנורא כתב שם באריכות גדול כי סובב על המעשה שהי׳ וראה לורך להאריך גדול כי סובב על המעשה, אבל בס׳ היד שכתב סחם בקילור את שרשי ההלכות שלריך לדעת, סגי בזה, והוא ברור בלי שום פקפוק. ולכן בהחשובה שכתב למרסייל ששם הביא אבענין המשיח כתב באריכות באגרת תימן ואלו הי׳ איזה סחירה וחזרה מס׳ היד לאגרת תימן אין ספק שהי׳ מזכיר זה כיון שהביא שניהם, וע"ה אלו ואלו דברי אלקים חיים. ואין ביניהם שום סחירה או חזרה והכל א׳ חיים. ואין ביניהם שום סחירה או חזרה והכל א׳

בוא כמ"ם דברים ברורים בעובי"ת.

גם מה שלא הביא השבועה שלא יעלו בתומה, אפשר לומר עד"ז דו"ל דסובר כרמב"ס שהשבועה שלא יעלו בחומה קאי על רוב ישראל דזה הוי בחומה והוא קבון גליות כמו שיש איזה מפורשים שפירשו כן, וקיבון גליות כוא ג"כ מבואר באותו בקרא דושבת וגו' שאמר אח"כ בסיפא דקרא וקבלך מכל בעמים אשר הפילך הי אלקיך שמה, גם ברישא דקרא אמר ושבת וגו' בכל הגוים אשר הדיחך ה' אלהיך שמה. ומבואר בזה שהחשובה חהיה בעודן בגלוחא בין כל בעמים אשר בדיחם בשי"ח שמה. ומבואר בחרא ההבטחה שיהי התשובה קודם קיבון גליות, וח"כ החושבים לעלות בחומה רוב ישראל שהוא קיבוץ גליות טרם שיעשו כל ישראל תשובה, הוי זה כפירה בתורה כמ"ש בשבועה של דחיקת הקץ. וכבר הבאתי דברי הרמב"ן במחמר הגחולה שכחב גם על עלי׳ בחומה שהוא ענין דחיקת הקץ כי הכל א' הוא שלא לכפור בגזירת כבורא יח"ש שגזר על כגלות תחת כאומות עד עת קן.

# XD

ריודע אני כי כמחעקש עדיין יחעקש בזכ יען שאין מבואר בהדיא בס׳ היד השלש שבועות וכבר הבאחי מדברי הרא"ש והריב"ש שהאינם יודעים לוקחים מדברי הרמב"ם היפך דבריו בפרט כשיש נגיעה עלומה לאותן הקשורים מאוד באומה החאוה

המרובה שבדורינו להיות עם וממשלה ככל הגוים

אבל לדינא הנה ראשית שאף לו יהא שאינו מפורש כ"כ בס׳ ביד מ״מ ודחי שחי חפשר לדחות עי״ז דברים המפורשיו וברוריו בתשובותיו שהחמיר מאוד באלו השבועות, ובפרע שנתחותה תשובה זו מו הרמב"ם ז"ל לעת זקנתו אחר שכתב כל חיבוריו, ועיי בב"י או"ח ריש סי׳ קנייט בדין כלי מנוקב לנט"י שהביא מהתה"ד שכתב דכיון דאיכא פלוגתא דרבוותא נקטינן לקולא דקיי"ל כל ספק בעהרת ידים עהור, אך מה דאשכחנא בבדים בפסקי בגאונים לאיסור ולא אשכחנא בפסקי גאון אחר בהדיא להיתר אלא דדייקינן מיני׳ בהוכחה דהכי סבר השה לסחור דברים המפורשים בהדיא עיי"ש. וחזינן דחף במה שעפ"י הלכה ספיקו לקולח מכל מקום אי אפשר לדחות דברים המפורשים בהדיא מחמת דברים שאינם מפורשים בהדיא, אף שיש בהם הוכחה, מכש"כ בענין חמור כ"כ שהחמירו חז"ל בו יותר מכל האיסוריו שבכל התורה כולה, האיך אפשר לדחות דברים המפורשים בהדית בדברי הרמב"ם ז"ל ולעשות סתירה בדבריו ממקום שחינו מפורש בהדית, ובפרט כשהות בלי תשובה הות ברור ומפורש בדברי הרמב"ם ז"ל שהוא נגד הבטחת החרא. שכתב הרמב"ם ז"ל שכל מי שחושב היפך המבוחר בחוחה הפרשה הוא כופר בתורה, וא"כ כש"כ אם הוא בדרך כפרת כדת כ"ל שזב ודאי גרע כרבב מביכא שבוא בלי תשובה, ובודאי שלהאמין בזה הוא כפירה גמורה בתוה"ה, ובפרט שחרי שחג המהר"ל מפרחג ז"ל מי לא יירא במה שנחן על העברת אלה השבועות דין משומד ר"ל להיות ביהרג ואל יעבור, ואיו בדורינו מי שיוכל להכריע כנגדו.

ובאמת גם מבלעדי חיסור השבועות דעתי לסדר אי״ה בסוף הקונטרס עוד כמה טעמים ברורים שיש בהשתתפות מלוכה זו עוד הרבה איסורים חמורים. אשר כל אחד ואחד מהם הוא באיסורא דיברג ואל יעבור, ואף למי שלא יודב לביאורי על הרמב"ם בדין השבועות יש טעמים אחרים לחומר באיסור אשר א״א לבסתפה בכם מאומב שאף בשביל אחד מכם כוא באיסורא דיכרג ואל יעבור.

ומכל שכן בהלערף כולם. אלא שערחתי לבאר הודם הומר דין איסור השבועות בשביל שהאמת הוא כן. ויש נפקח מינה לידע החמת בהלכה זו. ולפענ"ד מ"ש לבחר דברי ברמב"ם ז"ל בזה הם דברים ברורים להשוותו בלי שום סתירה בדבריו. ובסידור היעב"ץ בפירושו להושענות שחמר הל למושעות בחרבע שבועות כתב וז"ל: רבוש"ע היי חתה לנו למושעות מהגלות כי בד׳ שבועות השבעתנו שלא נעשה מעלמינן דבר לדחוק הקץ רק ללפות לישועה, וא"כ מיוסד החפלה בהושענות שאומרים כל ישראל על יסוד זה שמעלמנו לא נעשה דבר בעניו הגלות.

# פנ

ואין לטעות ולומר שאין בממשלה זו איסור השבועות יען שאין בה גאולה וחירות כלל אלא אדרבא לרות גדולות ברוחניות וגשמיות, שזה ודתי טעות גמור שהרי במה שמיירי המהר"ל אם הוא ע"י כפי׳ של מיחה ר"ל וע"י יסורים ועינויים קשים כדורו של שמד שזה ודאי אינו חירות וגאולה אלא לרה גדולה ר"ל, ואטפי"כ כתב שעוברין על השבועה והוא ביהרג ואל יעבור. גם הרמב"ם ז"ל באגרת חימו כחב שם בעובדת דידיי שכשיתוודע למלך יהיי להם מזה לרוח גדולות ולא גאולה, ואעפי"כ כחב שעובריו בזה על השבועה ואדרבא כחב עוד העעם שנותן בזה חומר איסור שבועה כ"כ בשביל שהתעוררות לנאח מו הגלות ערם הזמן יש בזה חבדון ר״ל. וכן בבני חפרים לח כשינו שום חועלת מאומה אלא שילאו ממלרים עד פלשתים שקרוב היא, ובשביל אותה היליאה אמרו ז"ל עליהם שעברו על השבועה ונענשו כ״כ מרה שנהרגו כולם ר"ל, וע"כ שאין כשבועות דוקא על כשגת איזה מלוכה וחירות אלא על עשיית לעדים בדבר נגד גזירת כגלות שגזר השי"ת, וכן מסתבר, דודתי אם חין רלון הבורא יח"ש בזה אין בו הללחה דאם הי לא יבנה בית שוא עמלו בוניו בו, אלא דעשיית לעדים לבעל גזירותיו ית"ש ע"י זרוע בשר כוי כפירה בעיהר אף אם אינו משיג מאומה, והמהר"ל כתב שני הבחינות. שמתחיל בדברי רש"י ז"ל שלא ירבו בתחנונים יותר מדאי, וסיים ביליאה מן הגלות ע"י כפי' דתרווייהו איתנייהו כמו שביארתי לעיל, שרש"י ז"ל הוסיף אף

המרבה בתחטונים, אבל לא פליג על מה שכחבו חכז"ל: דקאי על עשיית לעדים בדבר דכש"ה הוא דגרע טפי, ובלשון דחיקת הקץ נכלל הכל כל מיני דחיקה בכל אופן ואופן.

#### 78

ובזה אפשר לפרש גם הגירסא שלא ירחקו את הקץ ופי׳ רש״י ז״ל בעונס וכבר כחבחי שהוח לכאורה חמו׳ שסחם ולא פירש כלל על איזה עניו האי בשבועה. גם אי אפשר לומר דהאי על כל העבירות שבחורה שמושבעין ועומדין עליהן מהר סיני, אמנס כבר כבאתי מדברי חז"ל שגאולה העתידה תהיי רק בזכות נערונת, המקיימין אל תאכלו ממנו נת, דהיינו שממחינין ואינם אוכלין מהגאולה שלפני הזמן. ואם כן בעוברין על זכ מרחיקין את הקץ, ולכן אמר סתם שלא ירחקו את כקץ בעונם, כי תנא אקרא קאי שמבואר שם שלא לעשות תנועה של התעוררות הגאולה עד שתחפץ, וע"ו אמר שלא ירחקו את כקן באוחן העונות שממהרין ערם שתחפץ, ושתי הגירסאות כוונה אחת לכן אלא שחלוקין בלשון הגירסאות, ובכל כמדרשות לא מלינו אלא כגירסא שלא ידחקו את כקץ. כי כוונה אחת להם על האיסור הנורא של דחיהת ההז.

## פה

ומעתה כל מי שיש לו מח בקדקדו יוכל לכבין את כאסון כנורא אשר קרב לנו בעו״כ אשר כנופיא של מינים ואפיקורסים ר״ל לקחו גאולה וממשלה ערם כזמן, אשר כל בגדולים ובלדיקים שבדורות בקודמים, מאז שכתחיל ברעיון העמא של בליונות להתנולן, כולם פחדו ורעדו, ונמם לבם כמים בליונות להתנולן, כולם פחדו ורעדו, ונמם לבם כמים בפחד ואימכ שלא יבלע זממס, ובעוכ״ר כמה כלכו למנוחות ואוחנו עזבו לאנחות לראות בשבר עמנו, הי ירחם. ולא אדבר לעת עתב מזכ שכמה מינים ואפיקורסים מסיתים ומדיחים לעבור על כדת וח״י עוקרים כל בתורה כולה, ואין מקום לעעות בהם, כי מה אדבר בסוף בקונערם. ובפרקים כאלו ראיתי לבאר קודם שאף אלו כיו חברי הכנסת לדיקים וקדושים, כוא עון פלילי איום ונורא ליקח גאולה

וממשלה טרם שהגיע הזמן, כאשר כבר נחבאר שאיסור השבועה והעברה על הקן חל על כל ישראל אף ללדיקים גמורים, וכמ"ע רש"י ז"ל שלא להרבות בחתונים שזה קאי רק על יחידי סגולה כמו רבי חייא ובניו, כמבואר לעיל. גם ק"ז היש"מ כחב דקאי על יחידי סגולה שיכולין לעשוח השבעות כנז"ל.

משה

#### 'n

ויש טפשים האומרים שיטן שהי׳ בהסכמת רוב האומות אין כאן לא איסור שבועה ולא איסור העברה על הקץ, וכל כך גבר החשכות וסמיות העינים שנפל על העולם לעעות בדברי הבלים כאלו, והנה גם מ"ם באבני נזר על השבועה שלא יעלי בחומה שהפירוש הגא בדרך מלחמה שלא ברשות ולקח זה מלשון רש"י ז"ל ביד חזקה, לא אמר זה אלא על השבועה שלא יעלו בחומה. אבל על השבועה השלישית שלא ידחקו את הקן, אדרבא כתב רש"י ז"ל דקאי על המרבה בתחנונים אף שאינו עושה שום פעולה לא בדרך מלחמה ולא שום פעולה אחרת שבעולם אלא מרבה בתחנונים בלבד. כי על עלם הענין של מהירת הגאולה חלה השבועה ואין נפקא מינה בזה כלל דעת האומות אם הוא ברשות אם לאו. והלא יתר מזה כתב במבר"ל שלא רק אם באומות מסכימים חלה בשבועה, הלא אף אם כאומות כופין אותם בכפיי של מיתכ וכל מיני עינויים קשים ר"ל אסור לעבור על השבועה, ומכש"כ כשאין כופין אותם אלא נותנין להם רשות לאח מו הגלוח, שזה ודחי לא עלה על דעת שום פוסק שבעולם שיש איזה היתר בזה. גם באותה השבועה שלא יעלו בחומה שהבין באבני מהי מלשון רש"י ז"ל שכתב ביד חזקה שהפירוש הוא בדרך מלחמה, כבר ביארתי באריכות שאין כן דעת פוסקים ראשונים ואחרונים, וביארחי לשון רש"י ז"ל בזה. וגם זה ודאי ברור שמה שהבין באבני נזר מלשון ביד חזקה שפירש בדרך מלחמה וכדומה הכוונה על החומה היושבת בם, שאם לריכין ללחום עמה ודאי דהוי ביד חזקה, ומה ששחר החומות מסכימים לא מעלה ולא מוריד, וכי יש להחומות דין סנהדרין לדון מה יעשו ישרחל עפ"י רוב דיעות שביניהם, הלא אף בדיניהם דיני ב"נ כחבו הפמ"ג והנוב"י ועוד כמה פוסקים דלח שייך בהם

לומר דין אחרי רבים להטוח, כיון שהוא דין מדיני החורה שלא ניתנה אלא לישראל, ומכל שכו בדיני ישראל שלריד לזה דעת תורה אמיתית שאפילו כל האומות שמכל בעולם יחד לא יוכלו לככריע אף זיז כל שכוא בדעת התורה, ובגוים אין תורה, ואם נימא בדעת רש"י ז"ל שמה שאמר שלא יעלו ביד חזקה שהוא שלא ברשות, ל"ל שהקפידה התוה"ק שלא יעשו ישראל בענין זה יד חזקה והוא כעין השבועה שלא ימרדו שכהפידה התוכ"ה שלא למרוד בהאומה שיושביו ביניהם, ואם כל שאר האומות שבכל העולם יאמרו לישראל למרוד בהאומה שיושבין ביניהם בודאי שאין בזה היתר למרוד כיון דסוף סוף היא מרידה, וזה אסרה התורה הקדושה, וכמו כן הוא בעליי לארץ ישראל, דאם העלי׳ הוא עכ״פ ביד חזקה אין בכח כל שתר התומות להתיר. זה הוא דבר פשוע וברור אף לפי דעת האבני נזר.

אלא שאף מה שאומרים שהיי בהחלעת רוב העמים גם זה שקר, כי בישיבה האחרונה שהיחה לריכה לחשר הענין לפי החוק של קשר בין העמים, נדחה הדבר והחליטו למסור ארץ ישראל לידי קשר איזה עמים הנקרא "עראסטישיפ", אלא שהציונים לא בחחשבו עם בחלעת בעתים ולא לייתו להם. ובפרע מה שלהחו ירושלים זה היי מתחלה ועד סוף נגד דעת כל בעמים, ואין להאריך בזה כלל, כי באמח לא מעלה ולא מוריד, ובפרט בשבועה השלישית של דחיקת הקץ לא אמר אדם מעולם שהוא תלני ברשות האומות. וכשיבות משיח לדקנו לא ישתל תח פי התומות, חלת כם כולם ישאלו את מלך המשיח כדת מה לעשות, כמ"ש הרמב"ם ז"ל בפ"ט מהלכות תשובה. והחריד יותר באגרת תימן. אבל ליקח מעלמינו חירות וממשלה באיזה אופן שהוא, הוא איסור איום ונורא, ואף למשה ולאהרן עם כל המופחים שלהם לא היו רשאין להאמין בגאולה ערם ששמעו הסימן הנמסר מאבוחינו כאשר הבחתי לעיל מדברי חכז"ל.

to

ומעתה היעלה על הדעת שיהיי מיזה היתר להשחתף אף בשותפות כל דהו לעבירה חמורה כ"כ,

ובפרע שיש בזה גם מינות וכפירה ר"ל, וחין שום ספה כי כל המשתתף באיזו עבירה דינו כשאר השותפין. וגם כי היות שלפי החוק לריך להיות אותו מספר הנבחרים, שבלא זה א"א להם לעשות שום חוק. א"כ כל המהבל משרה באותו המספר הוא מאותן שעל ידם נעשו כל החוקים שעושים, והוי כל אחד ואחד מהם שותף גמור בכל פרטי מעשיהם מהחל ועד כלה אף בשעה שאיננו שם, כי כולם היו באותו המספר שמבלעדו א"ה לשום חוק מחוקי כממשלה. ואיו נפהא מינה בין אחד לחבירו.

דוה ודאי שאין טענה לומר דכיון שנעשחה החועבה הזאת ע"י כת של מינים ואפיהורסים שאינם לייתים לקול חכמים ולתוקף אזכרת כתוכ"ק מותר אח"כ לכשתתף עמהם, כמו שאין טעוה לומר על כנופית של ע"ז כמו מיסיתנערן וכדומה דתף שכבר נטשו ועשו גדולות ונלורות לכבוש רוב בעולם ויש לבם ממשלה חזקה. גם הראו מופחים נוראים כמבואר בגמרא ע"ז דף נ"כ, ככי יעלה על דעת איזה מאמין בהשו"ת להשתתף עמהם, ומכש"כ בכתות של מינים ואפיהורסים שהוא גרוע הרבה יותר מע"ז, כמבואר בגמרא וברמב"ם ובכל הפוסחים ושאני מינות דמשכא.

# פח

ולפי מה שנתן המהר"ל ז"ל דין משומד אף כשעושין זה על ידי כפי׳ של מיחה דודאי אונסא כמאן דלא עביד ולא עשה ולא כלום, של"ל העעם שמחויב למסור נפשו עבור זה שלא יהיי מליאות לומר שמודה גם הוא בלבו למעשה הכפירה. כמ"ש הרמב"ם העעם במלות עשה דונקדשתי, וקל וחומר המשתחף ברלון בלא כפיי. דהא גם עושה מעשה כיון שאינו באונם. ובודחי שמרחב בזב בודחב גמורב למעשב בכפירב ר"ל יותר מכעושה באונס. ועוד שהרי כל חבר הכנסת טרם שיכנם בה, לריך שישבע קודם על קיום המלוכה וחוקיי, ואוחה השבועה בעלמה גרועה ברבה יותר ממודה בע"ז, דמודה בע"ז אינו אלא דיבורא בעלמא. וזה הוי הודאה בשבועה. ואינני מדבר עכשיו ממה שהוא נשבע לחוהותיהם. אשר רובם ככולם יותר מתשעים אחוז המה מינים וכופרים ר"ל ומתכוננים

לעקור ח"ו כל החורה כולה, שבודאי הנשבע לחוקיהם מב שיחוקקו עפ"י רוב דיעותיכם כפי כחוק שלכם כוח נשבע לכפירה ועקירת הדת ר"ל כי השבועה כוללת כל חוקיכם, ובפרט שכל בתוקים שלכם מכחל ועד כלה המה נגד חוה"ה ונגד השי"ח, כחשר חדבר מזה להלן. אבל גם לישבע על עלם המלוכה הוא ענין חמור מאוד, שהרי הוא נשבע למעשה המנאלת מאוד את כשי"ת ותורתו הקדושה. הקב"ה נשבע על הגלות עד עת הן, גם השביע את ישראל שלא ידחקו את כהן, גם אנו מושבעין ועומדין מהר סיני על כל מה שיש בו כפירה בחוה"ק ובדרכי השי"ח, והוא נשבע בהיפך מכל אלו השבועות שיהי׳ ידו עם העוברים על כל אלו השבועות, בשביל שהקב"ה אינו מונע מבעל בחירה לעבור על כל התורה, כמחמר הכחוב מחשרים זדים בחנו האלקים וימלטו, ואומר כי מנסה אלהיכם אחכם. ולכן כוא נשבע על אותו כדרך שכוא בודאי דרך מינות ר"ל, ואין שום ספק שעל אותה שבועה בלבד אף אם לא יהיי חבר הכנסת לריך מסירת נפש ממש שלא לכוליא מפיו שבועה כזו, וכרי כתב העור בסיי קנ"ז דגם על האמירה בלבד לומר שהוא עכו"ם מחויב למסור נפשו בהריגה בשביל דבמה שהוא אומר שהוא עכו"ם מודה לדתם וכופר בעיקר. ומכש"כ כשנשבע לדרך המינות ולדתם דהוי מודה במינות וכפירם בעיקר, ובמה שעושה גם מעשה להיות חבר הכנסת ומשתתף עמהם עוברים גם על כל פרטי מעשיקם על איסורא דיהרג ואל יעבור מלבד שיש בכל פרטי מעשיהם גם הודחה גמורה לדרכי המינות כמבוחר לעיל.

# 

ובגמרא סוטה דף מ״א גבי אגריפס המלך שעמד וקרא ושבחורו חכמים, וכשהגיע ללא חוכל לחת עליך איש נכרי זלגו עיניו דמעוח, אמרו לו אחינו אתה. והביא שם ברייתא באותה שעה נחחייבו שונאיהן של ישראל כלי שהחניפו לו לאגריפס. ובתום׳ שם בשם הירושלמי שהרבה חללים נפלו באוחו היום שהחניפו לו. ולדעת רש״י ז״ל לא הי׳ אסור מן הדין שאמו הי׳ מן ישראל אלא דזילא מילתא. אלא שהחום׳ תמהו דכיון שאינו מן הדין האיך יחחייבו שהחום׳ תמהו דכיון שאינו מן הדין האיך יחחייבו

ע"ו עונש גדול כ"כ ולכן כחבו שם שכן הוא הדין במלך דלא סגי באמו מישראל אלא לריך מן הבחורין שבאחין. וביבמות פרק החולן דף מ״ה ע״ב חוס׳ ד״ה כיון הבית גם כן מדברי רש"י דמשום הכי הרחובו אחינו לפי שהיחה אמו מישראל. וחמה גם כו למה יתחייבו ע"ז כלי׳. ותי׳ שם בחופן חחר דהורדום לא נשא בת ישראל שעשה חשובה ולא היי גם אמו מישראל ולכך נענשו, ואעפ"י שהי׳ עבד הראוהו אחינו לפי שהי׳ אחיהם במצות יעיי״ש. והנה אגריפס המלך כשר בי׳ כמבוחר ברשב"ם פסחים דף ה״ז ע״ב. גם התום׳ לא חלקו עליו אלא במה שאמר שהי׳ ממלכי השמונאים, מבל לא במה שאמר שהיי מלך כשר, ומבואר בגמרא שני פעמים ששבחורו חכמים על שפלות רוחו שם בסוטה כשעמד בשעת קריחה לפנים משורת סדין בשביל כבוד התורה, ובמס׳ כתובות דף י"ז כשעבר מלפני הכלה לפנים משורת הדין, ועכ"פ לא מלינו בשום מקום שיהיי ממנו היזק לתורה, אלא אדרבה עשה יותר מן החיוב, ולא אמרו בו שום פגם אלא מלד יחוסו שלא היי ראוי למלוכה. ומשום הכי תמהו החום׳ על רש"י שאם הוא כשר מעיקר הדין האיך יתחייבו ע"ז עונש כ"כ כיון שלח הי' חטח חחר חלח

משה

רחזיבן מזה דלא מיבעיא לדעת רש"י ז"ל נתחייבו כליי ר"ל גם על חנופה שאינו נגד עיקר הדין חורה

אלא מדרבנן, אלא אף לדעת החוס' שהי' בזה איסור חורה הלאו דלא חוכל לחת עליך איש נכרי, עכ"פ אינו אלא איסור לאו, ולא מלינו בשום מקום חיוב מיחה על איסור לאו, ואעפי"ה על החנופה שהיי נראה שהסכימו למלכות שלא כדת נגד איסור לאו נחחייבו ח"י כלי' ונפלו הרבה חללים מישראל עי"ז. ומזה ראי׳ שלהחניף לעוברי עבירה או להראות הסכמה למעשיהם זה גרוע הרבה יותר מהעבירה בעלמה, שזה מזיק יותר לעולם כי נעשה הכשר להעבירות. ובמלודות כחב עה"כ עוזבי חורה יהללו רשע (משלי כ"ח ד') שהמהללים את הרשע גרועים ממנו כי הרשע יודע בעלמו שלא טובים מעשיו, אבל יעשה לחיאבון, אבל הם מהללים מעשיו.

גם חזינן דכלה כתב רש"י ז"ל שכיי המו מישרהל בשביל ליישב כלשון שיכיי המת מכ שקרהו

אותו אחינו, כמבואר בתוס' יבמות דף מ"ה. והתוס' דלת ניתת לכו לפרש כדעת רש"י ז"ל כתבו גם כן ליישב בלשון מה שקראוהו אחינו בשביל שהיי אחיהם בתורה ובמצוות, ועכ"פ כולי עלמא מודי בישוב הלשון שאמת יהגה חיכם. ולא עלה על דעת שום אחד מהם שח"ו אמרו דבר שאינו אמת, וע"כ ל"ל דבשביל שאמרו זה בשעה שזלגו עיניו דמעות בשביל הלאו דלא תוכל לחת עליך איש נכרי נראה המשמעות שמסכימים גם להמלוכה, לכן אף שעלם הדברים שאמרו אחינו אחה דברי אמת כם, מכל מקום כיון שמשמעות הדברים יש בכם חנופה למלכות שאינו ראוי׳ עפ"י התוה"ה. לכו כגיע בעונש עד כדי כך. ואם כן קל וחומר בן בנו של ק"ו באותו מלכות המינות של מינים ואפיקורסים המסיתים ומדיחים להעביר על כל האמונה לגמרי, שלכל הפוסקים אינם בכלל אחיך, ובודאי שעפ"י התוח"ק פסולים לכל מיני התמנות בישראל, וכל חוקי׳ חוקי עכו"ם ומינות, גם עלם המלוכה הוא באיסור שיש בו עונש אני מתיר את בשרכם ר"ל, מלבד שאר איסורים נוראים כאשר כתבתי וכאשר יתבאר עוד להלן באריכות, אין ספק שאיום ונורא הוא להראות אפילו איזה חנועה של הסכמה לאוחה המלוכה העמאה שברלונס ח"ו לעמא את כלל ישראל. השי"ת ילילנו. בפרע מה שעושין חברי הכנסת שמחקשרין עמהס בשבועה לאותה המלוכה המנאלת ומכשיריו את החועבה הרעה הזאת לעיני כל ישראל, קלרה היריעה מככיל ואין די מלים לתאר את כניאוץ כנורא שעושין בזה. ויתבאר עוד להלו.

\*

והגה לשון הרמב"ם בפ"ז מה' עכו"ם הלי ה' מלות עשה הוא לאבד עכו"ם ומשמשיה וכל הנעשה בשבילה שנאמר אבד תאבדון את כל המקומות וגו' ובארן ישראל מלוה לרדוף אחרי עד שנאבד אותה מכל ארלינו, אבל בחוץ לארץ אין אנו מלווין לרדוף אחרי אלא כל מקום שנכבוש אותו נאבד לכדוף אחרי של שנאמר ואבדתם את שמם מן המקום הכוא, בארן ישראל אחה מלווה לרדוף אחריהן בחו"ל, עכ"ל. המתבונן אחה מלווה לרדוף אחריהן בחו"ל, עכ"ל. המתבונן המים וכלה שיש כאן ג' דינים, הא' שכל המולא בלשון זה יראה שיש כאן ג' דינים, הא' שכל המולא

ע"ו בכל מקום שכוח בין בחרן בין בחוץ לחרץ לריך לחבדה ולבערה, ודין זה הובח גם בעוש"ע סוף סיי קמ"ו והעתיק הב"י על זה לשון הרמב"ם הנ"ל שזה נלמד מקרא דאבד תאבדון, וזכ אינו תלוי כלל בכיבוש מקום כי אם במליאת בע"ז, ובדינים באחרים בתלויים בכיבוש מקום אינם מובאים בטוש"ע שאינם מביאים אלא הנוהג בזמן הזה וכיבוש מלחמה אינו בזמן הזה כמ"ש הנוב"י באה"ע מהדורא חניינא סי׳ קכ"ע שלחתר בחורבן אינו שייך כיבוש מלחמב כיון שאין מלך ולה חלולי לבה עד ביחה המשיח. הדין השני כתב הרמב"ם ז"ל שכל מהום שנכבוש חותו חף בחו"ל לריך לאבד את כל כע"ו שבו, ומדאמר כל כע"ו שבו בודאי שכוונתו שלא ישאר שם שום ע"ז בהמקום שנכבש ע"י ישראל דאם לא כן לא כוי מאבד כל כע"ז שבו. חה אינו כדין הראשון, שאינו תלוי בכיבוש דמיירי שם בע"ז המולחה, ואין לריך לחבד כל הע"ז הנמלא בעיר או במדינה אלא בעיר או מדינה שכבשו ישראל לריך לחבד כל הע"ז הנמצח בה. הדין הגי שבחרץ ישרחל לריך לעשות יותר, והיינו לרדוף חחרי הע"ז לחבדה, מה שאין לריך לעשות בחו"ל. אבל לא ביאר הרמב"ם ז"ל מה הוא הרדיפה הזאת, דכיון שגם בחו"ל לריך לבער כל הע"ז שבמהום שכבשו מה הפשר לעשות יותר בארץ ישראל.

זנראה שכוח ע"ד שחמרו בגמרא ע"ז דף מ"כ ע"ב גידוע עכו״ם קודם לכיבוש ארן ישראל, שבחוץ לארז טרם שכובשין אין חיוב לרדוף אחר בע"ז אלא אם מולאה לפניו לריך לאבד, ואך אחר שנכבש המקום כיון שרשות ישראל עליי לריך לאבד הע"ז מכל המתום. אבל בארץ ישראל כשבאין לכבוש חל תיכף כחיוב לאבד כל הע"ו ערם שכובשין. ואולי שסובר הרמב"ם ז"ל דגם שריפת הע"ז לריך להיות פרם הכיבוש כי בדרשות אלו יש פלוגחא בגמרא ולייע. אלא שבמנחת חינוך מלוה חל"ו כחב שזה שאין לריך לרדוף אחר הע"ז בחו"ל כמו בארץ ישראל אינו אלא כשכוא בכיבוש יחיד. אבל כשנחקדש ברוב ישראל כדין, יש לו דין ארז ישראל לכל דבריו ולריך לרדוף שם אחר בע"ז בחו"ל כמו בח"י. ומזה משמע שדעתו שמ"ש הרמב"ס לחלק ברדיפה אחר הע"ז בין ארן ישראל לחו"ל מיירי אחר הכיבוש, שלכן אפשר לומר שיש נפקא מינה אם היי

כיבוש יחיד או כיבוש רבים, ולא נחבאר הכוונה מה היא הרדיפה, ול"ע.

#### XX

ואפשר לומר לפע"ד דהנה חמז בפסח הוא פלוגחא בין ברחשונים. ובובח במג"ח סיי חל"ד סק"ב דדעת בעור וסייעתו דבלא ביעל בבדיקה בוא מה״ת שאם מולא חמן בפסח אף אם לא ידע ממנו כלל בתחלה מכל מהום עובר עליו כמו האוכל חלב בשוגג. אבל דעת הרמב"ם שאינו עובר מדאורייתא אלא על חמץ שידע ממנו בתחלה. אבל אם לא ידע ממנו כלל אינו עובר עליו, וכפוסקים כאריכו בזכ וכביאו ראיות לכאו ולכאו. וכתב במה"ת שם לתרן שלא יהשה על מ"ש לדחום לחוכל חלב בשוגג כלה בחוכל חלב כשחינו מתכויו אינו מתחייב אלא בשביל שנהנה כיוו דהוי דבר שאין מתכוין, א"כ כאיך יתחייב גם על חמן זה שאינו מחכוון ואינו נכנב. וכסביר צום כמקור חיים דדוקא בדבר שאסרה התורה לעשות מעשה אמרינו דלא אסרה בתורב לעשות במעשה אלא בכוונה, אבל כשאסרה התורה דבר שאין בו מעשה, כגון הכא שאסרה התורה שלא יכא חמד בביתו אפילו כשאיו מתכווו אסור. ולפענ"ד נראה להסביר עוד בדרך אחר שהוא כעין מיש לחלק באונם דאמרינן אונסא כמאן דלא עבד, אבל לא אמרינן אונסא כמאן דעבד, דסוף סוף לא עבד, עיין ש״ך חו״מ סי׳ כ״ת, וכעין זה הוח כחן דע״י שלה נחכווין הוי כלה עבד, הבל היכה שלריך לעשוח מעשה לבערו אי אפשר לומר שע"י שלא נחכוין הוי כעבד, דסוף סוף לא עבד.

רמה שכתב במקור חיים ראי ממכ שאמרו בחולין דף קל"ט יכול יחזור בברים וגבטוח כדי שימלא קן, חלמוד לומר כי יקרא, שמזב מוכח דבסחם מלוח טשב מחויב לחזור אחרי כדי לקיימה, לפענ"ד לא בבנתי ראי זו דעדיין י"ל שאינו מחויב לחזור אחרים גם בשאר מלוח, אלא כיון שחור אחרי ומלאם שוב חל עליו בחיוב ומקיים במלוה, ובעידן ריחחא עושין על עשב אף שלא ביי מחויב בדבר על מב שלא בביא עלמו לידי חיוב, כמו בלילית שאין עליו שום חיוב אם אינו לובש עלית של ד' כנפוח מכל מקום עומין לפעמים לפעמים לשינו ליש לי כנפוח מכל מקום עומין לפעמים לאינו לובש עלית של ד' כנפוח מכל מקום עומין לפעמים

על שלא הביא עלמו לידי חיוב, כדאמר לי׳ מלאכא לדר׳ קטינה בגמרה מנחות מ"ה כנודע. וע"ז אמר דבשלות כהן אינו כן שאם חוזר אחריו אי אפשר להיים, דקרא כתיב כי יהרא פרט למזומן. ואפשר לומר עוד דלא מיירי כלל מענין היוב אלא מה שאומר יכול יחזור אחריו בהרים וגבעות הכוונה אם יש מציאות לדבר שיחזור אחר מלוה זו בהרים וגבעות כמו בשאר מלות שאפשר להיות רודף אחר המצות בכל כחו וכל המרבה לרדוף אחר המלות אף במקום שאין חיוב בדבר הרי זה משובח, ועל זה הביא הקרא דכי יקרא, דבשלוח הקן אין מליאות לרדוף אחרי׳ שאם כוא מזומן מיעעי׳ ההרא. אלא שלשון רש"י ז"ל שכתב שלח תשלח בי פעמים נייע לפי"ז. אבל המק"ח בלא"ה אינו הולד בדרך רשיז"ל בזה דח"כ החיך מייתי החי׳ משם למצוות אחרות לרדוף אחריבם, כלא שאני כתם דיש קרא מיותר שלח חשלח, ויש לכחריך עוד בזכ, חבל חין נ"מ להאריך בזה. ועכ"פ במלוח ביעור חמץ הוא פלוגחא בין הרחשונים והחחרונים אם יש חיוב דחורייחא לבדוה אחרי׳ לבערו כשאין לו ידיעה ממנו.

ולפי זה יש לחקור באיבוד וביעור ע"ז במקום שכבשו ישראל אם יש חיוב לבדוק ולחזור אחרי׳ כדי לאבדה ולבערה אף אם אין לו שום ידיעה ממנה. ונראה לדמותו לדין ביעור חמץ, ולדעת הרמב"ם שסובר שאין לדמותו לדין ביעור חמץ, ולדעת הרמב"ם שסובר שאין היוב ביעור אלא בחמץ ידוע, אפשר שסובר גם כן בע"ז בחו"ל, זולת בארן ישראל דכתב אח"כ קרא מיוחר ואבדתם את שמם מן המקום ההוא שמע מינה לרבות דמקום הקודש יהי׳ מאובד מע"ז שאף אם אין לו שום ידיעה ממנה צריך לרדוף אחרי׳ ולבקשה ככסף וכמעמונים כדי לאבדה ולבערה. ועכ"פ בא"י חמור יותר מסיפא דקרא, ורישא דקרא אבד חאבדון מבואר ברמב"ם דמיירי אף בחו"ל.

# ZZ

ולכאורה מיושב בזה היטב לשון הש"ם קידושין דף ל"ז דחנו רבון אלה החקים, יכול כל המלוח ל"ז דחנו רבון אלה החקים, יכול כל המלוח לא יהיו נוהגים אלא בארץ, חלמוד לומר כל הימים וגו', אי כל הימים יכול יהא נוהגים בין בארץ בין בחו"ל, ח"ל בארץ, אחר שריבה הכחוב ומישם לא ולמד

ממה שאמר בענין אבד חאבדון וגוי, מה עכו"ם מיוחדת שהוא חובת הגוף ונוהגת בין בארץ בין בחו"ל, אף כל שהוא חובת הגוף נוהגת בין בארן בין בחו"ל. וכי ע"ז הריעב"ה: ההשה רבינו הגדול הרמב"ו זל"ל כא ע"ז שכיא חובת הגוף דכיינו שלא לעבוד ע"ז לא כתיב בהאי ענינא כלל ואין הכתוב מדבר אלא לעוקר ש"ז לומר שאנו חייבין לעהרה ולשרש אחריי, והאי ודאי אינו אלא בארץ כדכתיב הרא בהדיא אשר אתם יורשים אותם, אבל בחו"ל אין אנו חייבין לעקר ולשרש אחרי׳. וחיי כוח ז"ל דחפשר שחנו למדיו ממה שחמר בעניו לא תעשון כן שיש בכלל זה איסור במות שבחו"ל. ועיו"ם שהאריך, וכתב המקנה שהריעב"א נדחק מאד ולדעתו לא השה מידי דיש בהרא הזה שתי מאות כמבואר בגמרא ע"ז דף מ"ה דהיינו לעקור ע"ז משרשו חם בארז ישראל וכשנית אזכרה לשרוף אותה. וזה נהרת חובת הגוף, וילפינו מחובת החרקע על ח"י ומחובת הגוף על חו"ל, ועיי"ם.

ואני תמה למה הולרך במקנה לבקש בחותו קרח מצוה השני׳ של שריפת ע"ז שזה אף בחו"ל. כלא מבואר ברמב"ם שכל הקרא של אבד תאבדון קאי גם על חו"ל. ומה שחמור יותר בח"י זה למדין מהרח אחריתא שבשם שסיים מן המקום הכוא, ובגמרא אמרו דבר כלמד מענינו של קרא דאבד תאבדון שכוא סוף נקרא דאלה החקים וגו' כל הימים וגו' ואותו סקרא דאבד תאבדון קאי גם על חוץ לארץ שמוטל על כל איש ישראל לבעל העבודה זרה הנמלא ברשותו בכל מקום שהוא, אייכ חובת הגוף הוא לא בשביל קדושת המקום. ולפי"ז אין התחלה לקושיית הרמב"ן והריעב"א. ול"ל שהם חולקין על הרמב"ם ז"ל שדעתו דקרא דאבד חאבדון קאי גם על חו"ל. אלא כם סברי כמ"ש בזה דכיון שגם באותו הקרא קמא דאבד תאבדון כתוב שם אשר אתם יורשים אותם ע"כ דקאי הכל רק על א"י, ולכן הוכרחו לדחוק בזה, ואף שבודאי כולי עלמא מודי דגם ע"ז שבחו"ל ברשות ישראל החיוב לאבדה ולשרפה כמו שמלינו כמה פעמים בש"ם דלשריפה עומד, יוכל להיות דלמדין זה מקראי אחריני דישנן כמה אזהרות בתוה"ק בענין זה כמו שאביא להלן מדברי רש"י ז"ל, ובגמרת ע"ז דף מ"ג יליף דין ביעור ע"ז מהעגל דכתיב ואת העאתכם וגו' ואשרוף

אותו וגו', ואף דלענין מפרר ומעיל לים איכא מאן דחמר שחין רחיי משם דלח נחכוין בזכ חלח לבודקן כסוטות. אבל על מה ששרפו לא שייך טעם זה והוי שפיר לימוד גמור, ומעשה העגל היי בחו"ל, ולמדין משם גם על הע"ז שבחו"ל לאבדה ולשרפה, אבל הקרא דאבד תאבדון סברי דקאי כולו על החומרא שיש יותר בארץ ישרחל

ולכאורה דברי הרמב"ן והריטב"א מוכרחין כמ"ש דהלה כתיב בפירוש בהרה המה השר החם יורשים אותם דזה האי על ארץ ישראל, ואולי סובר הרמב"ם דכיון שכתב גם בחו"ל חתר שכבשו חיתב מקום לריך לבער כל הע"ז שבתוכה. לכן תפשר לפרש לשון הקרא דאתם יורשים אותם גם על חו"ל, וזה הוי חובת כגוף שאינו תלוי בקדושת המקום אלא יטו שהוא ברשות ישראל. ויותר נראה שדעתו לפית"ש ספרי פרשת ראה בפיסהא ס׳ אשר אתם יורשים אותם שלא תעשו כמעשיהם ויבואו אחרים ויירשו אחכם. ופיי שם בזרע אברהם דהשה ליי למה ליי למכחב אשר אחם יורשים אותם. אלא לומר כמו שאתם יורשים אותם כד אם תעשו כמעשיהם יבואו אחרים ויירשו אחכם. ולפי"ז י"ל דעת הרמב"ם מדעת הספרי דאותו הלשוו שבקרא קמא אשר אתם יורשים אותם לא בא אלא לדרשת שהעונש ע"ז יותר בתרן ישרתל שיבותו תחרים ויירשו אותם. אבל לדינא לא בא שם לחלק בין ארד ישראל לחו"ל, ולכן הולרך לומר עוד בקרא אחרינא ואבדתם את שמם מן המקום ההוא שהוא מיותר לרבות על החומר שיש יותר בח"י גם לדינא שלריך לרדוף אחריהם. והרמב"ן והריעב"א סברי דכיון דגם בקרא דאבד תאבדון כחיב אשר אחם יורשים אוחם דקאי על הקרא קמא דכתב בארץ אשר נתן ה' וגו' לך לרשתה אין מקרא יולא מידי פשוטו, וע"כ דהאי רק על החומר שבח"יו גם לדינא. והנה לא מלינו בזה פלוגתא לדינא בין ברמב"ם להרמב"ן והריעב"א אלא פליגי בפי׳ דקראי וגמרא וכו"ע מודי דבא"י המור יותר, ואף אסור לכבוש מקום בא"י טרם שמבערין הע"ז משם כמ"ש על זה בגמרת גידוע ע"ז קודמין לכיבוש, כי חמור מחד שיהיי ש"ז ברשות ישרחל במקום הקודש.

72

73

משה

והצפנת פענח הרחה מקום לש"ם סנהדרין דף ני ע"א דעשה דונחלתם הוי דין ע"ז וכבר העתיקו מימרא זו מן הש"ם הרמב"ם בספר המלוח מלוה קפ"ה וברא"ה בספר החינוך מלוה חל"ו דאמרינן שם גבי נביא המדיח לע"ז דכתיב להדיחך מן הדרך אשר ליוך וגו׳ ללכת בה, ודרשינן ללכת זו מלות עשה, ומקשה בגמרא עשה בע"ז היכי משכחת לה. תרגמה ר"ח ונתלתם. וזה ראי׳ חזקה שהרי מיירי שם בגמ' מהקרא שבדין מדים לע"ז שחייב מיחה וע"ז מרבה הקרא גם עשה דונחלתם דהוי עשה שבע"ז והמסיח ומדיה על עשה זו שלא לאבד ע"ז בארן ישראל חייב מיחה דהוי מסית ומדיח לע"ז. אך מ"ש עוד שם בלפנת פענח שהרמב"ם כתב בפ"ח מה' מלכים הל' ט' שגם ב"נ מלווה על עשה זו, לפע"ד אין ראי׳ משם, גם לא מסתבר כן דאף שכתב שם הרמב"ם דעיר שהשלימה אין כורתין לה ברית עד שיכפרו בע"ז ויאבדו את כל מקומותי׳ ויקבלו שאר מלות ב"נ, מ"מ לא מסתבר לומר דמ"ש הרמב"ם ויאבדו את כל מקומותי׳ הוא בשביל שנלטון על זה כמו על שחר מלות ב"נ, דעשה דחבד תחבדון כוא ממצות בתוכ"ק ולא נאמרה לב"נ דאף שכוא בכלל ע"ז וים לו דין ע"ז כנ"ל, מ"מ כלא גם ע"ז בשיתוף כוא אלל ישראל כמו ע"ז ממש בלי שום חילוק וכוא מדברות הראשונות שבעשרת הדברים לא יהיי לך וגר׳ מכל מקום ב"נ לא נלעום ע"ז כיון שלא היי הליווי בפרט זה קודם קבלת התורה. ויותר מסתבר דלכן כתב כרמב"ם שמוכרחין לאבד אח כל המקומות, שאי אפשר לישראל להשלים אתם באופן אחר דכיון שנעשו עבדים לישראל ולשלם מם הוי רשות ישראל עליהם ועל מקומותיכם. ובתום' קידושין דף ל"ו ע"ב ד"ה כל לענין תרומות ומעשרות בחו"ל דכיון שנותנין מס

למלך והקרקעות משועבדים למלך יש לו דין קרקע

עכו"ם, ומכל שכן המקומות שבארץ ישראל המשועבדים

לישראל ואין קנין לנכרי, אם כן כשמשלימין אחם

וכורתין ברית שיהיו תחת יד ישראל הוי ודאי כל

המקומות ברשות ישראל, ולכן ההכרח לאבדם שאם לאו

אי אפשר לכשלים אתם.

ובישראל נלפענ"ד עוד ראי׳ ברורה שיש למצוה זו של איבוד ע"ז דין ע"ז ממש מדברי רש"י ז"ל בפי מסעי עה"כ כי אחם עוברים אח הירדן אל ארץ כנען והורשתם וגו' ותבדתם וגו' וכתב שם רש"י ז"ל והלת כמה פעמים הוזהרו על כך, אלא כך אמר להם משה כשאתם עוברים בירדן ביבשה על מנת כן תעברו ואם לאו המים באים ושוטפין אחכם, וכן מלינן שאמר להם יהושע בעודם בירדן, עכ"ל. והיא מגמרא סועה דף ל"ד. ויש להתבונן בזה דהלא אינו מוזכר בכל הקראי שבכל אותה הפרשה שלא לעבוד ע"ז ולא כתב שם אלא איבוד ע"ז ומהומותיהם. וכבר הבאתי מדברי הרמב"ן והריטב"א גם על הקראי דאבד תאבדון שבפרשת ראה דכיון דלח כחיב שמה שלח לעבוד ע"ז ע"כ לח מיירי מזה כלל אלא מאיבוד הע"ז. וזה לכו"ע דגם הרמב"ם לא פליג בזה. ובעודם בירדן ערם בואם לארץ לא חל טדיין החיוב עליהם, גם אין אפשרות לדבר עד בואם לארץ ואינו אלא מחשבה בעלמא שאינם עוברים את הירדן במחשבה זו לבער אח"כ את הע"ז, והלא בכל העבירות שבתורה מחשבה רעה אין הקב"ה מלרפה למעשה ואין נענשין על כך, ובזה העונש כ"כ מר על המחשבה שיהי׳ ח״ו המים שוטפים כולם שהוא ח״ו עונש של כלוי, וע"כ שיש לזה דין ע"ז ממש, ובע"ז מחשבה רעה הקב"ה מלרפה למעשה, כמבואר בגמרא קידושין דף מ"ח, ולכן ההולכים במחשבה זו לכבוש את ארץ ישראל עם הע"ז שבתוכה שלא לאבדם יש להם דין ועונש של עובדי ע"ז ממש עוד בהיוחם בדרך.

13

ועיין חום׳ קידושין דף ל"ז ד"ה ה"ג דפליגי על הגירסא עכו"ם בכלל היתה ולמה ילאה להקיש אליי שהרי ילאה לומר אבד תאבדון, הנה מבואר דלא פליגי על אותה הגירסא אלא בשביל שהולרך לומר בסופה למה יצחה, חבל על מה שכחב בתחלה ע"ו בכלל היחה בזה לא כחבו מאומה, דבאמת איבוד ע"ז הוא בכלל ע"ז. והר"ן העתיה באותה הגירסא בכלל היתה ולא העיר כלל מהושים התום" ואולי הוא סובר כמו שהבחתי לעיל מדברי רש"י ז"ל שכמה פעמים

קי

הוזהרו על זה בתוה"ה, ואפשר שסובר שאין לורך עוד לחבד תחבדון חלח בשביל לכחיש חליי, ועכ"פ לחוחה כגירסא מבואר שאיבוד מיין הוא בכלל מיין

## 12

שוב ראיתי באוה"ח הק׳ פרשת משפטים עה"כ לא תשתחוב וגו' ולא תעבדם וגו' כי כרם חברםם שפי׳ ככ׳ להיות שרלה לאותם על הריסותם ושברונם לזכ הדם לוי לא משתחוב לומר שאם לא ברם ולא שבר הנה הוא כעובד ע"ז. כי ה׳ תופם על המחשבה בע"ז. ולריכין היכר לשלילת מחשבת ע"ץ מלבם. ואין היכר אלא בשבר מלבותיהם, ואם לא יעשו כן הרי הם כעובדי ע"ז, וזכ לך כאות. ולזכ כולרך לומר לא משתחוב ולא תעבדם וגו' כי כרם לומר שבהעדר הברם בנה הוא עובר על לה תעבדם. וחמלה שהקפיד הי על ישרחל שלה עשו כן בכניסתם לחרץ, עכ"ל, ומבוחר בזה שחם מושלי הארץ אינם מהרסים הע"ז שבשם עוברים על לא חשתחוה ולא תעבדם. ומה שהם נענשים כ"כ בירדו ערם בואם לארץ אף על המחשבה. אף כי בקרא כחיב כי חוליד בנים וגו' ונושנתם ודרשו חכז"ל כמניו ונושנתם ובאריך לכם אף כמה מאות שנים גם על מעשה הע"ז. אפשר דבירדו עלול יותר לעונש חיכף יעו שהולרכו אז לנסים גדולים שיעברו בחרבה ולא ישעפם במים. גם לא כל בעתים שוות לרחמים שבוא לפעמים לפנים משורת הדין, והדברים עתיקין,

## Zr.

והיוצא לנו מחה שהכוצשים ארן ישראל עם הע"ז שבתוכה ומחזיקים ממשלתם על כל בתי הע"ז ואינס מאבדים אותם. יש לכם בזכ דיו עובדי ש"ז. ובעת שביתה ההשנחה גלוי' ולא הי' עדיין הסתרת פנים ביו במים שועפים את כל שונאי ישראל אם עבור מחשבה כזחת. וח"ב חלה הרשעים שלח די שחינם מאבדים אם בע"ו שמחם מחשלתם אלא אדרבב מתקנים אותם ונותנים להם כל עניני כבוד ובונים בתי ע"ו חדשים, וגם הועמד מטעם הממשלה משרד בדתות שנקרת בלשון רבים לכלול כל בדתות, שמשמרתם לחקן כל הדחוח. זוה איזה שנים נחפרסם במכחבי

כעתים ששר הדתות שהי' אז התפאר בפני כותבי כעתים שכוח עושה בחמונה לחהו חת כל הדתוח אף דת ישראל בתוכם. ואלו בי' באמת כדבריו שעושים תיהונים גם בדת ישראל כמו בע"ז. הוי ע"ז בשיתוף. אבל אין האמת כדבריו, כי בדת ישראל עושים הלהולים גדולים ונורחים וממטעים חותה בעוה״ר. וחת הע״ז כמה מרבים בישראל. והאומות לא נצטוו על ש"ז בשיתוף, אבל בישראל כוא שוו חמור מאד ואין שום חילוק בין ע"ז ממש. וחין שום ספה כי חף בשביל טון זה בלבד יש לאוחה הממשלה דין ממשלח ע"ו שהוא ביהרג ואל יעבור, שהרי אף על אביזרא דע״ז ואביזרא דג"ע הדיו כן כמבואר בשו"ע יו"ד סי' קנ"ז ובש"ך שם 'ס"ק י' שכוח מדברי הש"ם תעמוד לפנין ערומה ימות. חספר עמן מחחורי הגדר ימות. שבודאי שדברים אלו אינם ג״ע ממש אלא על אביזרא דידהו הדין כן, יעיישם, ומכש"כ בזה שיש לו דין ע"ז ממש כחשר נחבחר. חלח שחף מי שיחטקש לומר שאינו אלא אביזרא דע"ז גם כן הדין כן.

ואם כן כל המשתחפים בממשלה זו המה שוחפים למ"ז ועוברים בזה על חיסורת דיהרג וחל יעבור. ואף אלו הי' בא אלי' ומשיח וכבר הגיע זמו כגאולה והיו עושים בממשלתם כל חוהי החורה ומצותי' מלבד אותו בעון שלא לבער את בע"ז שתחת ממשלחם, בי' אסור לכשתתף במלכותם באיסורא דיכרג ואל יעבור, אך אין מליאות לדבר שיהי' כן בממשלת התורה. וגם מזה בעלמו שלה נוכל לבער הע"ז שבחרץ ישרחל. כות בירור שלת כגיע עדייו זמו כגחולה. ותנו תומרים בכל יום ויום כמה פעמים אחר כל התפלות על כן נקום לך וכו' וחושבים שם החקום הרחשונה להעביר גילולים מן החרץ, וחח״כ מסיימים והי' ה' למלך וכו'. והגאולה תלוו' בהתגלות מלכותו ית"ש כמבואר בהרא ועלו מושיעים וגו' ואח״כ והיתה לה' המלוכה. ובמדרש רבה פרשת דברים פ' א' אות י"ע אמר על עשיו כלפינו מפניו וכו', אמר כקב"ה המחינו עד עכשיו מלך המשיח לבוא וכו' אמר הקב"ה ולא לכם בלבד אני מנוה אלא אף אתם לוו לבניכם. עוד שם אמרו ישראל לפני בקב״ה עד מתי אנו משועבדים, אמר לכם עד שיבות חותו היום וכו' חמר בקב"ה חותה שעה אני מופיע מלכוחי ואמלוך עליכם שנאמר ועלו

מושיעים וגו'. וכן הוא בכ"מ בדברי חכז"ל אין מספר. ועכ"פ מבוחר שזמן כגחולה הוח בזמן החגלות מלכותו ית"ש, ומקדימין לבקשה זו להעביר גילולים מן הארץ. שזה הוא תנאי מוהדם.

ווה איזה שנים שנתפרסם חכתב גלוי חהאנודה שמחרשמים על במחשלה על שחינם נוחנים לכם מהום במשרד כדחות. ותמכתי שחינם בושים לפרסם שמתחמלים ליכנם בחותו המשרד שהמה בודחי עובדי ע"ז עכ"פ בשיחוף אף לפי דבריהם, אלא דלשיטחייבו אזלי דכיון שהשחחפו באוחה הממשלה שהוא המקור לאותו דבר א"כ כבר השתתפו לפ"ז, ותו אין נפקא מינה להשתתף גם בכל דבר היולא מו בעמא כ"ל.

#### 20

שוב בראוני שבבבברוב שפרסמו על בחייחדות המדינה בתחלה שם כתבו בפי' שהחחשלה חשמור על המקומות הקדושים של כל הדתות. אם כן כוכח בפירוש בהתייסדותה על תנחי שלא לאבד את כל המקומות שעבדו שם הגוים, אלא אדרבה לשומרם. גם קראו אותם "מקומות קדושים" ולא חילקו כלל בין כל הדתות. א"כ הכרזה זו בלבד הוי ש"ז גמורה בשיתום עכ״פ כחשר נתבחר. ועל הכרזה זו חתם גם רחש באגודב, ואותב בבכרוב מתחלת בחזון בעמא בידוע שהזכירו שם שמו (אין אני רולה להעלות שמו על הכתב) שהמליא בשנת תרנ"ו את הרעיון העמא הזה להקמת המדינה. גם שאר דברי מינות וכפירה כתובים שמה, שנלחתי להביחם. ורחש האגודה חתם על אותה ההכרזה בין נליגי שאר המפלגות של המינים והאפיהורסים שחתמו על דברי מינות לשמו ולזכרו של העתח הידוע ריל. המחבות ירחה מזה עד היכן סדברים מגיעים, כשוחד העלום של הרלון לכשתחף במלכות המינים לסמות העינים בכל אופן ואופן.

Þ

והנה לא רצו להזכיר כלל באותה ההכרזה את שמו של הקב"ה אף כהדין גרמיזא הבאה באחרונה.

עכ"פ כמו שעושין כל האומות, זולת ההאמוניסטיו, ואנשי האגודה התפארו שהשיגו פשר לכתוב מתוד בטחון בצור ישראל, אבל ככה הם כל הפשרות והישגים שלכם. כי זה ודאי גרוע הרבה יותר מאלו לא היו כותבים מאומה, כי בזה שלא רצו לכתוב אלא אותו כשם לור ישראל, בזה גילו בפירוש שמחשבתם רק למינות ר"ל. כי השם לור אינו שמו של הקב"ה. ח"ל הרמב"ם בס' המורה ח"א פט"ז לור שם משתתף כות שם הכר והכית בלור והות שם תבן קשה חרבות לורים והוא שם המהור אשר יחלבו ממנו אבני המקורים, הביטו אל צור חולבתם וגו' ואחר כן הושאל מזה הענין האחרון זה השם לשורש כל דבר והתחלתו וכו', ולפי"ז הענין האחרון נקרא השם יתעלה לור כי כות בכתחלב וכסבב בפועלת לכל אשר זולתו. ונאמר הלור תמים פעלו וכו' השען ועמוד על התבוננות ביותו יתעלב בבתחלב שבות במבות חשר חגיע ממנו אליו. עכ"ל. וכן הוא בזוה"ק פ' חזריע דף מ"ד ע"א. ח"ל ואין לור כאלקינו אית לור דאהרי לור, הביעו אל לור חולבתם, והכית בלור, הנני עומד לפניך על הצור בחורב, וכלהו אקרון צור, ואין צור בכולהו כחלקינו דליי שולטנו ומלכוחה על כולה. עכ"ל, ומבוחר בכל זה שהשם לור אינו בכלל שם העלם של שמו יח"ש. אלא אך בשביל זה נקרא זור ישראל בשביל שהוא יתעלה כוא כמקור וכבתחלב לכל, ולכן לדעתם בעמאב הכופרים בזה לגמרי ואומרים שהמחור וההתחלה הוא הלבא והעמא הידוע אשר יסד מקור המינות ר"ל בשנת תרנ"ו, כאשר כתבו להדיא בתחלת אותה ההכרום, ע"כ לדעתם הארורה המה המקור והשורש לכל ישראל, ועליהם סובב השם לור ישראל, ומדלא רצו להזכיר שם אחר אלא אותו השם הסובב לדעתם על מקורות בטומאה ר"ל הוי אותן הדיבורים מינות וכפירה גרוע בתכלית. וליכא מידי דלא רמיאא באורייתא. שאמר הכתוב וינבל לור ישועתו, וע"ן חחם ראש האגודה. ויען שכל ההכרזה היא מלאה מינות וע"ז ממש, עבירה גוררת עבירה ונכנסה האגודה בכל שרשי המינות ע"י חתימת הרחש הבה מכוחם, וחין מוחה. ד' ירחם.

משה

ומאחורי הפרגוד שמעתי שמלחשים באזני איזה יראים שבחוך האגודה, שלא חחם ע"ו ראש

קיב

מאמר שלש שבועות

כאגודה אלא חחמו אוחו שלא מדעחו. והבל יפלה פירם של אותן המלחשים, כיון שאותה ההכחה נשלחה על כל פני תבל מסוף העולם ועד סופו וכל העם רואים חתימת כאגודה על הע"ז והמינות והכפירה בעיהר ר"ל, ואף פעם אחת לא הודיע בעתון המודיע שלו שביי זה בלא הסכמתו, אלא אדרבה המודיע הוא מלא ששוו ושמחה ביום אידם של אותו יום ההכרוה שהוריו אותו יום העלמאות. ומה בלע בהלחש שמלחשים באזני אחב יראים שאינם סובלים זה כדי להמשיך גם לבבם לתוך האגודה, אם לעיני כל ישראל מונחת בחתימה של החגודה על הע"ז וכפירה בעיהר בלי שום מחתה בעולם, גם תם החמת כדבריהם, החיך לח יראו לשלות על כל פני תבל התימה שלא ברשות. שמא יתגלה קלונם בידיעה בעולם שעשו חחימה מזוייפח שלא ברשות. אבל ודאי כיי לכם ידיעה בתחלה שאין לכם לפחד מזב וחתיתת באגודב על אותב בבכחב במנאלת את בשי"ת באופן נורא חשאר על מעמדה בכל תפולות ישראל וזכרה לא יסוף מזרעם ועבדי רבנן שלמה בהדייהו, ולחש המלחשים בחשתי לירחי

בי במעטים אינם אלא דברי בבל ורוח.

ובעין זה ראיתי בעת התחלת התייסדות המדינה, שהדפיסו אז בעתון האגודאי שנדפס אז פה את נוסח הכתב שחתם עליו ראש האגודה שמחבל עלני בערבות שלא לכוף שום ישראל להיום החוב"ה. ונשחוממתי על המראה, הלא מבואר בגמרא סועה דף ל"ז ברבה אלפים בריתות ואלות שקבלו עליהם ישראל במעמד כר סיני ובאוכל מועד ובכר גריזים ובכר עיבל בשביל הערבות וערבה דערבה. והערבות הוה לעשות כל מה שבידו לכוף את ישראל לקיום התוה"ה. ועיי"ש בחום׳ וברמב"ן בפסוק ארור אשר לא יקים. והאיך אפשר ליחן כחוב וחחום בפירוש ההיפך ממה שנחקבל בקבלח החורה בהר סיני, והן אמח שחש כוחינו ולא נוכל לעשות כרבה. אבל במה שאומרים בפירוש שלא יכוף לקיום התורה, בזה אומרים שאף מה שיהיי בידו ימנע מלעשות. כי במה שאין בידו לא שייך לומר שמקבל עליו שלא לעשות. דבלאו הכי אי אפשר, ואם כן אומר בפירוש קבלה על עצמו נגד הקבלה שהיי בקבלת התורה בהר סיני, והנה חוק הדעמוהראליא הוא עוב לאומות העולם שלא הבלו

את בתורה. אבל ישראל שקבלו את התוה"ק באלפים בריתות ואלות על בערבות לכוף את הבירו על היום כתוכ"ק כוי חוק כדעמוקראליא בעניני דת. כפירכ בחוב"ק ומינות גמורה ר"ל, וחלילה לישרחל להשחתף או אפילו ליחו הסכמה כל דהו להנהיג בישראל חוק כדעמוקראליא לכפור בתוה"ה, וק"ו ליתן כתוב וחתום שמקבל על עלמו אותו החוק הכופר בתוכ"ח. וכל בחירולים בזב אינם כלום. ואין להאריד בדבר, והמבין יוכל להבין גם מזה עד היכן הדברים מגיעים השוחד בעצום של ברצון לביות מחוכלי שולחנם של חותה בחלוכה הבזויי והשפלה שמסמת עינים עד הלה החתרון בכל דבר שבקדושה.

ובמסכת מכות פ״א משנה זי על פי שנים עדים או שלשה עדים יומח המח. אם מחקיימח העדות בשנים למה פרע הכתוב בשלשה וכו', רבי שהיבת תומר לת בת בשלישי להקל אלת להחמיר עליו ולעשות דינו כיולה באלו, והם כן ענש הכחוב לנעפל לטוברו טבירה כטוברי טבירה. על אחת כמה וכמה ישלם שכר לנטפל לעושי מלוה כטושי מלוה. ע"כ. וכנה זה העד השלישי לא אהני מידי להעדות דכיוו דמחקיימת העדות בשנים הוי חרי כמאה ואין במעשה השלישי כלום מכל מקום דינו באותו העונש כמו העדים שמחקיימת העדות על פיהם בעבור שנטפל אליבם ונמנה עמהם אף דלא אהני מעשיו מאומה. ומכל שכן במי שנעפל להיות הבר ביו חברי חותו הכנסת שחינו נעפל לעוברי העבורה בלבד חלח יוחר מזה. כי לפי החום שלהם לריכים לבחור אוחו המניו של החברים שמבלעדי זה אינם יכולים לעשות כלל בכל חוהי המינות וכפירה בחוה"ה שעושים, וא"כ כולם עיהרים הם. לא נעפל בלבד. ואין ספק שדין כולם שוה בעונש העבירות הנוראות האלה ר"ל, ק"ו מהעד השלישי שדינו כהשנים כח"ל.

ודורבינו יווב במסי חבות פ״ח כתב על המשנה דאל תחחבר לרשע חלה"ה: שהוא עונש גדול שאין כמותו כי החטא החמור פשע בו עשה עבירה אחת. אבל זה בכל העבירות שעושה הרשע יש לו חלק בהם ונמלא עושה חטאים רבים גדולים ועלומים ואם ידיו אסורים ולא נהנה מהם. ואוי לרשע ואוי

לשכנו כי כוא חוטא ושכנו מנוגד שכן כוא מפורש באבוח דר' נחן כל המדבק לרשעים אעפ"י שאינו עושה כמעשיהם נועל שכר כיוצא בהם, והמדבק לצדיקים אעפ"י שאינו עושה כמעשיהם נועל שכר כיוצא בהם, עכ"ל הק'. ונוכל להחבונן מזה דינם של כל אלו הנעשים חברי הכנסת, והוא ק"ו ב"ב של ק"ו.

#### קא

הנה ידוע גודל האיסור לילך בערכאות עכו"ם, וכתב

רש"י ז"ל בפרשת משפטים דהוא מייקר שם

אלילים, ולשון הרמב״ם סוף הלכות סוהדרין והטור וש״ע סימן כ״ו דהוי כאלו חירף וגידף והרים יד בחורת משה, והוא שבשביל שמניח חורת ה׳ החמימה ובוחר בדיני עכו״ם הרי הוא בזה כמודה לדחם. ועי׳ ובוחר בדיני עכו״ם הרי הוא בזה כמודה לדחם. ועי׳ בש״ך חו״מ סי׳ כ״ב ס״ק ע״ו שחמור יוחר המקבל עליו סחם לדון בדיני עכו״ם ממי שמקבל עליו עכו״ם פלוני שסומך עליו ומהימן בעיניו, כי עיקר החומרא הוא בשביל שהיא דיני עכו״ם. וכ״ז מיירי אף ביחיד שהולך לדיני עכו״ם לעובתו ולהנאחו ואינו בשביל שוחן יוחר חשיבות לדיני עכו״ם אלא בשביל חאות ממונו שחושב להשיג יוחר בזה, ומכל מקום הוי כמו מירוף וגידוף, זולת כשים אלם שאי אפשר לכופו באופן אחר לעשות כדת של חורה נוחנין לו הבי״ד רשות לילך בערכאות, ואין זה חירוף וגידוף כי הוא עושה לכשות בי״ד כדי להקים עולה של חורה לשבר לשבר זרועות

לתבי זה המחוקקים חוקי עכו״ם לכוף את ישראל לחוקיהם בכל דבר הן בדיני ממונות ונפשות ועריות, אף שיש להם רבנים ודיינים המשרתים אותם, אבל במשפטיהם רולים רק בחוקי עכו״ם ובכוונה שוזבים לגמרי את התוכ״ק, זה גרוע הרבה יותר מהילוך בערכאות בשביל תאות ממונו, דאילו כשהולך בערכאות בשביל תאות הממון אינו אלא כחירוף וגידוף בכ״ף הדמיון, אבל זה הוא חירוף וגידוף ממש, והאומות העושין כן מקיימין בזה מלוה כי בני נח ניחות על הדינים ולא קבלו את התוכ״ק, ואדרבה עכו״ם בעומן בתורה חייב מיתה, אם כן נלטוו רק על ככר לעשות להם דינים כפי שכלם ומקיימין בזה המלוה, ככר למשות להם דינים כפי שכלם ומקיימין בזה המלוה,

860.

אבל ישראל שקבלו את המוה"ה ונבחרו בזה מכל בעמים, ואם מבעעים בחוב״ה לחוקת לכם חוקי טכו"ם הרי זה ודאי כפירה גמורה בתוה"ה, וברור שיש בזה הענין בלבד איסורא דיהרג ואל יעבור, מלבד האיסורים האחרים שיש בזה שדינם כך כמו שכתבתי למעלכ. וכל חברי אותה הכנסת שנתייסדה בחוקים כאלה המה שותפים באיסור הנורא הזה. והיעלה על הדעת שיהיי בזה איזה היתר להשתתף עמס. אבל עוד גרוע יותר מה שאומרים בפירוש שאין לורך ח"ו להתוכ"ה כלל, ומפורש יולא בדבריהם שעשו ממשלת ישראל באה״ק רק בחוקי מדינה לא בחוקי חורה, ואף הדתיים שבכנסת כשמבקשים שם איחה ענין הנוגע לדתוכ"ה אומרים רק שמבקשים חוק הדעמוקראליי. ואי אפשר לומר שם כלל שמבקשים בזכות דיני התורה. שבזה כולהו מודי שהיא מדינה בלי תורה אלא מדינה של מינות וכפירה ר"ל, והכל יודעין שכל התוה"ה מלחה מזה שחי חפשר לחרץ ישרחל בלח תורה, והכתוב לוח עמדתם בחרבכם וגו׳ וכארן תירשו, בחמי׳.

#### קב

ובספרי פרשת עקב סוף פיסקא ל"ח וז"ל: ארז מלרים בין עושין רלונו של מקום בין שחין עושין רצונו של מקום הרי לכם ארץ מצרים, ארץ ישראל אינו כן, אם אחם עושין רצונו של מקום כרי לכם ארץ כנען, ואם לאו הרי אחם גולים מעליי. וכן כוא אומר ולא תקיא כארץ אתכם בעמאכם אותכ. עכ"ל. ומבואר באוה"ח הקי פי ראה עה"כ ראה אנכי וגו׳ וז"ל: לפי שאמר להם בסמוך נחלח הארץ כל מקום אשר תדרוך כף רגלכם לכם יהיי, לזה אמר להם ראה אנכי נותן וכו' ואמרו ברכה והללה פיי יש במתנה זו ברכה ויש בה הללה. וחזר ופיי את הברכה אשר תשמעון פי׳ אם תשמעון תהי׳ זו לכם לברכה ואם לא חשמעון אין נחינה זו כי אם קללה שבאמלעותה יתהנאו בכם כאומות ויאבדו אתכם ממנה בנקמה גדולה, גם חהיי לכם הבנאה ממנה לרעה לעולם הנוחי כדרך אומרו ומשלם לשונאיו אל פנין להאבידו. עכ"ל, ואמרו חכז"ל הובח ברש"י ורמב"ן עה"כ ולח חקים החרץ אתכם, הארץ אינה מקיימת עוברי עבירה.

お

והאפיקורסים אומרים פי׳ זר בדברי בילקוע סוף מגילת איכה בפסוק זכור תזכור, אמר הקב"ה הלוחי יהיון בני עמי בחרץ ישרחל חעפ"י שמעמחין אותה, ומלאו בזה מליאה להעעות חסרי דעת שחשוב בעיני הקב"ה רשע וכופר אם הוא בארץ ישראל, וזה כפירה בכל התורה כולה שמבואר כמה פעמים ההיפך מזה בפירוש. וז"ל הילקוט שם: מי יתנני במדבר מלון אורחים, אמר בקב"ה הלואי יהיון בני עמי כמו שהיו במדבר שהיו מליניו עלי. ודכוותי׳ בית ישראל יושביו על אדמחם ויטמאו אותה, אמר הקב"ה הלואי יהיון בני עמי בארץ ישראל אעפ"י שמעמאין אותה. והנה ז"ל הרמב"ן בסוף פתיחתו לסדר דברים שלא יאמר אדם לא נוכל לרשת את הארץ כי אין אדם שלא יחטא ומיד חביי מדת בדין מתוחב כנגדו ונאבד, ולכן הודיעם משה רבע"ה כי הקב"ה רחמן מלח רחמים כי כסליחה והמחילה ממנו יח׳ סיוע ועזר לבני אדם בעבודתו, וכעין שאמר הכחוב כי עמך הסליחה למען תורא, עכ"ל. ומבואר בזה שאף העובדים את השי"ח פחדו מירושת הארץ יען שאין לדיק בארץ אשר יעשה טוב ולא יחטא וח"ו יאבדו עי"ו שמה כי שם מדת הדין מתוחה על כל חטא, והוארד הכתוב להודיעם שהקב"ה עוזר ומסייע לבני אדם בעבודתם ע"י סליחה ומחילה. ועד"ז המה דברי הילקוט, כי נודע שכל חטא שבעולם יש בו עומאה ומעמא את הארץ וכיון שאין לדיק בארץ שלא יחטא מפחדים גם בעובדים בשי"ח יען שמגיע להם לפעמים איזה חטא מחמת התגברות הילר וזה מביא טומאה לארץ כמ"ש הרמב"ן שמפחדים שלא יאבדו עי"ז, ועל אלו אמר הקב"ה הלואי שיהיון עמי בארץ ישראל אעפ"י שמעמאין אוחה לפעמים מחמת איזה חטא. והוא ברור ומפורש בדבריהם ז"ל שלא אמר בקיצור כלואי יכיון בארץ ישראל אלא כאריך לומר הלואי יהיון בני עמי בארץ ישראל, וכחב רש"י ז"ל בפרשת שופטים על הכחוב חמים חהיי עם הי אלקיך, התהלך עמו בתמימות וחלפה לו ולא תחקור אחר העתידות אלא כל מה שיבוא עליך קבל בתמימות. ואז חביי עמוולחלקו. וברי שאך ע"ו אפשר לומר שכוא עמו ית"ם מי שעובד השי"ח בחמימות כמחמר הכחוב חמים חהי וגו' וכפי׳ של רש"י ז"ל,כי מי שחינו עובד

כשיית כנייל הוא פורש מהשיית וכמייש רשייו זייל בסוף פרשת קדושים עה"כ ואבדיל אחכם מן העמים להיות לי, אם אתם מובדלים מהם הרי אתם שלי ואם לאו כרי אתם של נבוכדנאלר וחבריו. ומבואר זה בכמה מקומות בקראי ובדברי חז"ל ואין להאריך. ולזה אמרו בכאן כלואי יכיון עמי בארץ ישראל כי כלשון עמי אי אפשר לפרש אלא על העובדים השי"ח בתמימות, ועל אותם התאונן הקב"ה שאינם בארץ ישראל אעפ"יו שמחגבר עליכם כילכ"ר באיזכ חטא שמביא עומאכ, כי הקב"ה עוזר להם בסליחה ומחילה ע"י שעושין חשובה, אבל לא ח"ו על הפורשים מהחוה"ה ואינם כלל עמו יח"ם לעובדו בתמימות.

ובישעי א' י"ב בפסוק כי תבואו לראות פני מי בקש זאת מידכם רמום חלרי, לשון רש"י ז"ל לרמום חלרי אחרי שאין לבככם שלם עמי, וע״כ דקדקו לומר כלואי יכיון עמי בא"י דאך כשכם עמו יח"ש מתאוה עליהם להיות בא"י אבל כשאינם עמו יח"ש בלב שלם כמ"ש רש"י ז"ל. כבר לוח הכתוב עליהם מי בקש זאת מידכם רמום חלרי. וכן מבואר קישור לשון המדרש שהתחיל לומר מי יתננו במדבר, חומר הקב"ה הלואי יהיון בני עמי כמו שהיו במדבר שהיו מלינין עלי, ודכוותי׳ בית ישראל יושבין על אדמחם ויטמאו אוחה, עכ"ל. ולכאורה למה האריך לפרש לעשות דמיון כדור המדבר ודכוותי׳ הלא היו הרבה דורות אח"כ בארץ ישראל שהיו בהם הרבה עונות מרובות וחמורות ממה שהי' במדבר, ע"ז ושאר עבירות. כלא דור המדבר היי דור דעה ולמדו כולם חורה ממשה רבע"ה ועבדו השיח"ב במדריגות גבוהות ועלומות, והעוונות שעשו לפעמים כמוזכר בהרחי היו בזה עעמים וענינים נסתרים באיזה דרך שהי׳ אפשרות להילה"ר לפתוחם בכך, כמובא כ"ז בספרים הק", אלא שסביביו נשערה מאד, ואין זה כמו שסוברים המוני עם, ובפי׳ אמרו חז"ל גם על חטא העגל לא היו ישראל ראוים לאוחה מעשה אלא להורות תשובה, ומבואר בפרקי דרבי אליעזר סוף פי מ״א כל אותי הדור ששמעו קולו של הקב"ה בהר סיני זכו להיות כמלאכי השרת, ובמותם לא שלעה בהם רמה וחולעה, אשריהם בעוה"ז ובעוה"ב, ועליהם הכחוב אומר אשרי העם שככה לו. ובזוה"ק פי שלח דף קס"ג ע"ח חמר על

דור המדבר זכאה דרא דא מכל דרין דעלמא ופרחי לגבי מתיבתה דרקיעה והינון דהתחזין פרחי לגבי מחיבתה עלהם על הביה דרה כחיב השרי בעם שככה לו אשרי בעם שב׳ אלהיו. ועכ״פ זה ודאי שדור המדבר ביי מלא חורב והדושב ולכן באריד לומר בפירוש כדמיון לדור המדבר. שאר באופן זה אמר הלואי יהיון בני עמי כדור המדבר אף שגם המה עשו מעשים שיש בהם טומאה, — אבל אין מקום להעלות על הדעת לטעות בזה על פושעים ורשעים

ריש לפרש עוד במחמר הילחוע הנ"ל. דהנה מבוחר בגמרא ע"ז דף הי דלא קבלו ישראל את בחורה אלא כדי שלא יהא מלאך המוח שולע בהם, ואי לא מעאו לא בוי מייתי אלא שגרם בחעא ונגזרה הגזירה של מה"מ ר"ל, ואמרו במשנה דמס' אבוח על כרחך אחה מח, אלא לעחיד כשיחוקן הכל יהיי בלע במוח לנצח ולא יביי עוד מיחב בישראל, וכנב בירושלמי פייט דמסי כלחים סוף כלי די חרונות שביו באים מחו"ל לח"י אמר רבי בר היריא לר"א מה הועילו אלו, הורא אני עליהם וחבואו וחעמאו אח ארצי במיחתכם. ויש שם פלוגחא בזכ. ובזוכ"ה כחמיר מאוד כדעת המחמיר שבירושלמי שאותו המובאיו לא"י אחר מיתתן מעמאין את הארץ, ול"ל ההסבר בזה דאף שלדעתם ז"ל מביאין בקבורת כמת בא"י טומאה לארץ כי המת מעמח, מכל מקום לא הקפיד הכתוב בזה אלא על המביחיו חוחם לחרץ ישרחל חחר מיחחן, משח"כ הבאים לשם מעלמם בחייהם ומקיימין שם תורה ומלות אף שע"כ כוא מת אח"כ וכיון דהבורת כמת בארץ מבית טומחה לחרץ חין נפקח מינה בזה בין המחים בארץ ישראל או מחים בחו"ל, כי לענין הלכה בדיני טומאת מת אין נ"מ באיזה מקום הוא מת, מ"מ אותן הראויים לבוא שם בחייהם לקיים שמה תורה ומלות לא כהפיד ככתוב על מכ שסוף כל סוף במיתחם שם מביאים טומאה בארץ, וע"כ אמר במדרש כנ"ל כלואי שתבואו מעלמיכם אף שסוף כל סוף תעמאו את הארץ במיחתכם שמה ולא חהיי מן המובחים שמה לחחר מיחה. וסובר חותו הילקוע כדעת הזוה"ק והמאן דאמר שבירושלמי, וגם קאי על מ"ש שם דמיירי מאוחן שהמה עם הקב"ה, וכמ"ש גם הדמיון לדור המדבר. אבל לא מיירי כלל מאוחן

בשמאין ומעמאין בחייבם את כארץ ויכעיסובו בתועבותם כ"ל, ויש גם פירושים אחרים ברורים ופשועים במאמר הנ"ל, אלא שאין כדאי להאריך כ"כ כי באמת המאמין בהשי"ת ובתוה"ה לא יטעה בזה. אלא שמחמת בלבול המוחות השולט בעולם כחבתי להעיר, ודי בהערה זו למבקשי האמת.

משה

וכתב הרשב"ם בפרשת עקב פי י"א פסוק יי על א"י כי בארץ בזאת טובה מכל בארצות לשומרי מנוחיו, ורעה מכל הארצות ללא שומרם. וזיל הרי בי רב כוח שככל הורחים הריחת שמע פעמים בכל יום ואומרים בשמרו לכם פן יפתה לבבכם וגו׳ ואבדתם מהרה מעל הארץ, וכל מגמתם להכחיש כל זאת כי אד זרועם וחרבם קיומם, ואמרו בפירוש בכנסת שלכם שבארץ ישראל מותר להיות ח"ו כופר בעיקר ר"ל, גם מסיתים ומדיחים להעביר על הדת וכבר העבירו על כדת כרבב חאום אלפים חישראל בנודמ

#### סד

וערי בתשובת ברדב"ז חלק רביעי סיי ל"ב שנשחל שם אם אונסים אותו לחזור לדת ישמעאל אם חייב למסור נפשו ע"ז, כיון שהישמעאלים אינם עובדים ע"ז, אדרבה מייחדים הי יחוד שאין בו דופי ומרחיקין ענין ש"ז בתכלית הריחוק וכן מרחיקין ממנו יתברך הגשמיות וכל הדומה, ואנן לא אמרינן יהרג ואל יעבור אלא בג' חמורוח, ע"ז וג"ע ושפ"ד, ורשיב ע"ו הרדב"ו בחריכות גם הביח תפורש חהריטב"ה ז"ל שהישמעאלים אעפ"י שהם מייחדים את השם מכל מהום ע"ז גמורה חשובה ליהרג ואל יעבור. שהרי המודה באמונתם כופר בתורת משה. שאינה אמת כמו שהיא בידינו, חה הריסה בכל הדת וגרע מהג׳ עבירות שהמה ביהרג ואל יעבור. ועוד כתב שם שאף באחת משאר עבירות שדינם יעבור ואל יהרג אין זה אלא כשאונסיו אותו סחס לעבור על זה. אבל אם אונסיו אוחו לעבור על אחת מכל מצוח החורה באומרם שאיו תורת משה אמת חייב למסור נפשו עליי, יעיי"ש, ואם כן כל שכן בממשלה זו שברצונם לעקור כל האמונה וכל התורה כולה מלבות בני ישראל. וזה כל פרי מעשיהם מיום הווסדם באוחו הרעיון העמא של

הציונות שהפכו את רוב העולם למינות במשך כל ימיהם, ועכשיו ביותר מעת הגיע הנסיון המר שהניח הקב"ה את הס"מ להעמיד בישראל ממשלה עמאה ומעמחה כזו, ואף באמונת יחוד ה' והרחקת ע"ז שגם הישמעאלים מאמינים, המה מתכוונים לעקור מלבות בני ישראל, ואם כן אין ספק כי המודה בממשלתם וקיומם הוא כופר בכל התורה כולה, וכל אחד ואחד מחויב למסור נפשו בכל מיני מסירות נפש שלח יהח נראה ח"ו כמודה להם, כמו שהבאתי למעלה מדברי הרמב"ם ז"ל. והמשתתף עמהם ומשתמש בשרביטו של מלכות כשפלה והבזויי הזחת, זה הוי ודחי הודחה גמורה להם. גם הוי ביתף לכל דבריהם, והשבועה שנשבע לכם ולחוקותיהם היא הודאה בכולה לא מודה במקצח אלא כופר הכל בכל החורה כולה. ופליאה נשגבה בעיני שתף מי שלח ירד לעומקן של הדברים להתבונו בזה שגם עלם הרעיון של לקיחת ממשלה ערם בות הגתולה שהובטחה בתוח"ה הית כפירה בתוח"ק וכות ביכרג ותל יעבור כמו שהבחתי מפורש יולה בדברי המהר"ל, אבל כיון שבלאו הכי היא ממשלת המינות ומעבירה על הדת בחומרה חין תורה ח"ו, האיך יטעו טוד בזה, והאיך יעלה על הדעח להחיר להשתתף להיות חבר ביניהם.

קה

והגה זה ודאי שאותו "בית הכנסת" הוא בית מינים, שמלבד שיותר מחשעים אחוז המה מינים ואפיקורסים גמורים לכל הדיעות, מתכנסין לשם בדעה זו לחשוב מחשבות באיזה אופן לעקור חורה ח"ו, וכל התייסדותה של אותו הכינוס הממשלתי עם כל חוקי ומשפעי מעשי ועניני הכל הוא כפירה גמורה בחוה"ק, ומשם מאותו הבית והכינום מתפשע מינות וכפירה לכל העולם, ובפרע לארץ ישראל, ובחוקי החינוך היואאים מאותו הכנסת מעמאים כל הילדים במינות וכפירה ר"ל, ובשארי עניניהם וחוקותיהם מעמאים רוב העם הקענים עם הגדולים, ולריכין לרחמי שמים להוחיר לנו שריד, ממש לא הי' בית מינות אם אם אינו עושה שם מאומה ואינו משתתף עמם כלל אם אם אינו עושה שם מאומה ואינו משתתף עמם כלל

הוא המור מאד, כמבואר בגמרא שבת דף קש"ז שאפילו אדם רודף אחריו להורגו ונחש רץ אחריו להכישו נכנס לבית ש"ז ואינו נכנס לבחיהן של אלו, שהללו מכירין וכופרין, והללו אין מכירין וכופרין.

אולם לריך לבאר זאת, דלכאורה נחקשיתי בדבר למה לא הביאו זה הפוסקים הלא היא מימרא בש"ם שלח מלינו חולה עליי. ומה שחמרו בגמרח שם דשמואל אזיל לבי אבידן, כבר כתבו התוס' במס' ע"ז דף ו"ז ע"ח ד"ה הרחק על מה שהביתו שם בש"ם על מינות בקרא דברחק מעליי דרכך ואל חקרב אל פתח ביתה דמה שהיי אמוראי דאזלג לבי אבידן לא כי׳ שם מקום מינות אלא מקום ויכוח ומתקבלים שם חכמי עכו"ם ונושאים ונותנים בדינים, ופליגי שם על פיי רש"י שפיי שהוא מקום עכו"ם. אמנם גם לדעת רש"נ ע"כ שלא היי שם עכו"ם ממש שהרי לבי נצרפי כולי עלמח לח חזלי יען שהיי שם ע"ז, וע"כ שהותו בי הבידן לה היי בית ע"ז, ול"ל לדעת רש"י שהיו מחוכחין שם חודות משפטי הע"ז שלהם, ובאפיקורם עכו"ם אמרו הכז"ל דע מה שחשיב דרק עם אפיקורם ישראל אסור להתווכה כמבואר בגמרא, ובחולין דף י"ג ע"ב שאמרו אין מינין באומות עכו"ם, פיי רש"י ז"ל אין תורת מין על מין של עכו"ם, אלמא דאף שמין הוא אין עליו דין המינין, ולכתוסי ז"ל לא ניחא להו גם בזה שיהי' היתר ליכנס לבית שמתווכחין שם בעניני ע"ז אף אם הוא באומות. ויכיי איך שיכיי אין כפלוגתא בזכ אלא בבית עכן"ם. ור"ע שהחמיר כ"כ קאי על בתי המינין שבישראל כמו שכחב בפירוש הטעם לחלק בין בתי מינין לבתי עכו"ם, שאלו מכירין וכופרין ואלו אין מכירין וכופרין, ואם כן לא מלינו חולק עליו באיסור הכניסה לבתי מינין, אף במקום סכנה ממש, ולייע למב לא הביאו זה הפוסקים. גם מה שהתיר ליכנם לבית עכו״ם מפני הסכנה דין זה מובא בטוש״ע סס"י קנ"ז, ומדברי הרשב"א המובא בעור סי' קמ"ע נראה שאסור, וכתב הב״ח שם שהיא פלוגחא, ולריך להבין כיון שהיא גמרא ערוכה כאן בדברי ר"ע שמותר, האיך פליגי בזה האוסרין נגד דברי הגמרא, גם המתירין כולם הביאו מקור ההיתר מחשובת הרא"ש כלל י"ע, והרא"ש כתב מסברא להתיר, ושום

ם" מהפוסקים לא הביאו שההיתר מבואר בגמרא, ול"ע לכאורה.

כו

והנה מה שלא הביאו דברי ר"ע שאסור ליכנס לבית המינים אף במקום סכנה ממש חשבתי אפשר עפ"י דברי הרחב"ם ז"ל בפירוש החשניות מס' ברכות פ"ד על המשנה דר' נחונית בן הקנה הי' מחפלל וכו׳ כתב שם אלה התפלות חובה על כל מי שיכנום בבית המדרש להרות שהרי לא אמר בכניסתו מה היי אומר כדי שיכי׳ סיפור למה שהי׳ אומר רגבה"ה ואז יהי׳ רשות בידינו, אבל אומר בכניסתו מה הוא אומר ר"ל כשיכנם לביהמ"ד מה חייב לומר, עכ"ל. הרי שאלו לא כיי בש"ם כלשון מה הוא אומר שנשמע מזה חיוב לה היו מביחין מזה רחי׳ להלכה ממה שחמר רנבה"ה כי אפשר לגרמי׳ הוא דעביד ממדת חסידות שהרבה בתפלות ואינו להלכה, וכעין זה הביא הש"ך בסי׳ רמ״ו סק״ח על הך דינא שאסור ללמוד מרב שאינו הגון ובגמרא חילקו בזה בין גדול לקטן שהרי ר"מ למד תורה מפי אחר, וקשה על הרמב"ם וסייעתו שכתבו סחם שאסור ולא חילקו בין גדול לקטן. והביא שם הש"ר בשם מורו לחרץ דמדקאמר ר"ל ר"מ קרא אשכח ודרש משמע ר"מ סבירא לי׳ הכי ואנן לא קיי"ל כוותיי. וכה"ג כתבו החום׳ והרח"ש בפ"ק דחולין גבי ר"מ לא אכיל בישרא.

והנה לא הבנתי ראייתו מחולין שהרי שם אמרו ר"מ דחיים למיעוטא, ובזה ודאי פליגי רבנן עליו בכ"מ בש"ם דלא חיישי למיעוטא, ובזה ודאי פליגי רבנן עליו בכ"מ בש"ם דלא חיישי למיעוטא, וא"כ אין זה דומה להכא דלא מלינו פלוגחא לומר מעלמינו דפליגי עליו. ושוב ראיחי באוה"ח הק' פ' ראה עה"כ שמור ושמעת שהביא חיי הנ"ל מהב"ח ודחה אותו מחמת קושיא זו שהקשחי ומסיק העיקר דלכן לא חילקו הרמב"ם וסייעחי׳ בין קטן לגדול דכיון שחילוק זה בין קטן לגדול דכיון שחילוק זה בין קטן לגדול בחוץ שחילוק זה בין דאפשר גדול שבזמן הש"ם לכן אין לחלק בזה עכשיי דאפשר גדול שבזמן הזה הי קטן בזמן הש"ם. וחי׳ זה הוא גם בש"ך שם. אמנם אעפייה דברי הרמב"ם ו"ל בחפלת רנבה"ק ניחא, דהיכא שמספרים מאיזה מלחה מנא

שעשה מעשה להקל, כגון בר"מ שלמד חורה מאחר דע"כ סובר שמוחר מלד ההלכה, דאל"כ לא היי מקיל לעלמו, וכיון שסובר כן להלכה אין לנו לעשות פלוגתא עליו מעלמינו, והכרח לחרץ שבגדול שבזמן הש"ם היי באמת מוחר, אבל היכא שמספר חומרא מאיזה חנא כגון בחפילת רנחבה"ק שאפשר הוא בעלמו סובר שאינו חובה אלא החפלל ממדת חסידות ולואי שיחפלל כל היום א"א ללמוד מזה הלכה והוארך לומר שמלשון הש"ס מה הוא אומר משמע חובה.

ולפי זה אולי אפשר לומר גם כאו דו"ל הש"ם שאמר

ר"ט על ספרי המינים. שאם יבואו לידי שאני אשרוף אותם ואת האזכרות שבהן שאפילו אדם רודף אחריו להורגו ונחש רן אחריו להכישו נכנם לביח ע"ז ואין נכנס לבתיהן של אלו, והנה בתחלת המאמר בשריפת ספרי המינים מבואר בפירוש שאמר זה על עלמו שהוא הי׳ עושה כן, ונראה גם מסוף דברי כמאמר שאמר אדם רודף אחריו ולא אמר שרודף אחר אדם אלא סתם אחריו. ולא ידענו מי הוא, משמע דקאי על תחלת המאמר שכוונתו על עלמו, אלא שלא אמר זה שם בהדים שלם רוב להולים אותה חללה מפיו על עלמו שרודף אחריו להורגו ונחש להכישו, אבל כל המחמר מיירי ממה שהוח היי עושה בעלמו. שוב ראיתי שכן מבואר בדברי רש"י ז"ל בפי׳ שעל עלמו אמר כן. ואם כן אין ראי׳ מזה להלכה, דל"מ לדעת הפוסהים דכל אדם רשאי למסור נפשו אף במהום שאינו מחויב, אלא אפילו לדעת הרמב"ם אדם גדול חסיד וי״ם מותר למסור נפשו, עי׳ ש״ך סי׳ הנ״ז ס״ה ב', וח"כ חפשר דר"ע לגרמי׳ הי׳ עושה כן מרוב חסידותו אף שאינו סובר כן להלכה שיהיי חובה על כל אדם. לכן לא הביאוהו הפוסקים, אלא שהדין שברישת בשריפת דברי המינים, שהות בש"ם גם במקום אחר, זה הביאו להלכה. ועדיין ל"ע. גם קשה דאם כוא כן שדחאו זה מהלכה מחמת דר"ע אך לגרמיי כוח דעביד. כיי לכם לכביח כדין דמותר כמו שהביאו הדין דמותר ליכנס לבית ע"ז מפני הסכנה. דעכ"פ בבית מינים הוי רבותה יותר להתיר מבבית ע"ז כיון דחזינן דר"ע החמיר יותר בבית מינים אף במקום סכנה, וממ"נ קשה למה שתקו לגמרי בדין זה ולא אמרו לא איסור ולא ביתר.

מאמר שלש שבועות

קז

ובמה שאמר נכנס לבית ע"ז. הנה העור סי' המ"ע כבית דעת כרשב"ת שתסור ליכנס לחלר חליל ואפילו לדבר עם א' מכם. ואפשר אפילו על עסקי רבים, ואפילו על פיהוח נפש אסור ליכנס לשם כדחמרינן גבי מעיין המושך מים לפני חליל שלח ישתה אפילו מאית אי לא שתי, ע"ב, וביאר הפרישה שסברתו דליכנס לבית עכו״ם מפני הסכנה הוא דמי לשתיית מים שאסרו אף אם כוא פק"נ. ולפי זכ לא קשה עליו ממה שהחיר ר"ע ליכנס לבית ע"ז במקום סכנה דכיון דלדעתו הוא מוכרת מאותה הסוגיא שבע"ז דף י"ב במעיין המושך שאסור אף במקום סכנה א"כ לדעתו ע"כ אותה הסוגיא חולקת על ר"ע בזה ולית הלכתת כוותיי, וכתב הב"ח בסיי קת"ע שברח"ש בכלל י"ע שמחיר במהום סכנה חולה על הרשב"א וסובר כמ"ש הר"ן שם דהיכא דאיכא סכנה ממש מותר, וכי אמרינן דאי לא שתי מאית לא מאית ודאי אמריט, אלא שאפשר לבוא לידי סכנה שאם לא ישתה עכשיו שמא ימות בלמא קודם שימלא מים. וכן כתב כב"ח בסוף סי׳ קנ"ז שהעור והשו"ע מחירין לברוח לבית בעכו"ם מפני בסכנה כשיעת הרח"ש וכר"ן שחולהין על כרשב"א ובדרך זה כולך גם סגר"א בסי׳ ק"ג ס"ק ד׳ שכתב שהרשב"א והעור סי׳ קמ"ט שאוסרין חולקין על הר"ן, גם כחב על הר"ן שדבריו דחוקים וכביא ראוות נגדו. וסיים כ"ז שלא כדברי בר"ן, ונראה מדבריו שפסק לאיסור דלא כהשו"ע ס"ם קנ"ז שמחיר.

אבל בעיקר הענין מה שעשו בזה פלוגחא בין ברשב"ה לברח"ש ובר"ן לה בבנתי שברי כטור בסי׳ המ״ע הביא בסתמא דברי הרשב״א שאוסר ובס"ם קנ"ז כביה בסתמה דעת כרח"ם שמתיר. ונמלא שהטור סוחר את עלמו, גם כיון שבסי׳ קמ״ע כבית דברי ברשב"ת ז"ל למכ לת כבית שם במהומו שאביו ברא"ש ז"ל חולה עליו, ואין דרכו לבניח דעת אביו הרא"ש ז"ל שלא להביאו כלל, ודוחק לומר שסמך על מה שיכחוב אח"כ בסי׳ קנ"ז. אמנס לד׳ הפרישה בסי׳ הנ"ז אות ו' שאין בזה סתירה בדברי העור ולא פלוגחת בין כרשב"ת וכרת"ש דכתב לחלה דשתני כתם

גבי שתיית מים שהרוחה חינו יודע שמשום פחות נפש נכנם שם שהוא למא כ"כ, לכן אסור, משא"כ כאן שרואין שרודפין אחריו להורגו וכה"ג מותר. גם העו"ז בס"ם הנ"ז ס"ה י"א כתב לחלה באופו אחר דהתם בסי׳ המ״ע מיירי שהולך שם לדבר עם השר וכיולא בו דעביד מעשה. וזה אסור אף במקום פק"נ, משא"כ כאן דמיירי שבורח לשם ויכיי שם שב ואל תעשה איו זה אלא הרחקת המק ומותר בפק"נ. והגם שהעו"ז סובר בלח"ה שיש פלוגחת בדין זה כמו שכתב שם שחולה בדיעות שבסי׳ קנ״ה אם מותר להתרפאות בעליו סחם, מכל מהום נרחה דלח ניחח ליי למימר שהיא פלוגחא בין הרשב"א והרא"ש, יען שהעור הביא שניהם בסחמת חין לעשות סחירה בדבריו כנ"ל. והנה גם בדברי כרח"ש בתשובה כלל י"ע סיי י"ן שעל חותה התשובה סמכו כל המתירין כתב שם בפיי עעם כביתר דמה שנילל בבריחתו לאותו הבית אין זה משום כח ועילוי שיש בעכו"ם. ובשביל זה לח חחי למימשר הבתריי, ונמלה לפי"ז שהם כניסתו לשם הוה באופן של חשיבות ועילוי להם לכולי עלמת חסור תף במהום פה"ג ממש והוא ביהרג ואל יעבור.

והיוצא לנו מכ"ז לדינה שבמהום שהין סכנה כלל בודאי שאין שום כיתר לכל כדיעות ליכנם לשם. שכרי כולם כתבו עעם כהיתר בשביל שהוח פק"נ ובשום פוסק שבעולם לא כוחר ליכנס לביח עכו"ם אלא כשבוא בורח ממיחב, ולולא זאת אף לעבור נגד פחחה חסור כמבוחר בגמרת ע"ז דף י"ז ע"א ר"ח ור"י בוי האזלי באורחא מעו לבנך תרי שבילי חד פלי אפיתחא דעכו״ם וחד פלי אפיתחא דבי זונות אמר לוי חד לחבריי ניזיל אפיתחא דעכו"ם דנכים יצרי, א"ל אידר ניזיל אפיתחא דבי זונות. וכתבו שם בתוסי דיים נחיל שמכחן יש ללמוד שיש לכרחיה מפתח עכו"ם כל מה שיכול, שהרי היי רולה ללכח יותר אפיחחא דבי זונות, ומכש"כ ליכנס לתוכה ודאי אסור. ח"ל כרמב"ם בפירוש המשניות פ"ה דע"ז דף י"ח שכל עיר של אומה שיש להם בה בית תיפלה שהוא בית עבודת כוכבים בלא ספק אותה העיר אסור לעבור בה בכוונה, וכש"כ לדור בה, אבל אנחנו תחת ידיהם בעוונוחינו ושוכנים בארלם אנוסים ונתהיים בנו מה שנאמר ועבדתם שם אלבים אחרים וגוי. ואם בעיר

דינה כן ק"ו דין ביח עכו"ם עלמו שהוא אסור לנו כמעע לראותו וכש"כ ליכנס בו. אמנס במקום פק"ג ממש מוחר לדעת הרא"ש והעוש"ע בסס"י קנ"ז, ולדעת הפרישה לא החירו אלא כשהכל רואין שהבריחה לשם הי בשביל להגלל מההריגה, ולדעת העו"ז יש חנאי אחר שלא החירו אלא כשהוא שם רק בשב ואל תעשה ולא לדבר עם איזה שר וכדומה, ולדעת הר"ן שכתב הב"ח שהעיקר כדבריו ושגם הרא"ש סובר כן אין היחר אלא בפק"ג ודאי, לא כשיש ספק שמא יהיי פק"ג, ולדעת הגר"א לעולם אסור, ולכל הדיעות אין שום היחר אלא אם כניסתו הוא באופן שאין בו שום היחר אלא אם כניסתו הוא באופן שאין בו שילוי וחשיבות להעכו"ם שכן מבואר בחשוי הרא"ש.

#### קח

ומעתה ניחזי אנן בנ״ד בדין כניסה לבית המינים שקורין אותו כנסת, דהנה זה ודאי ברור בלי שום ספק שא״א להקל יותר בכניסה לבית מינים מכניסה לבית עכו״ם, שהרי אף אם נימא דאין הלכה כר״ע שהחמיר יותר בבית מינים שהוא ביהרג ואל ישבור אף במקום שמותר בבית עכו״ם מדלא הביאוהו הפוסקים, זה אפשר לומר על מה שהוא מותר בבית עכו״ם שמותר גם בבית מינים, אבל היכא שגם בבית עכו״ם שחור ודאי שאין לומר סברא מהופכת לגמרי מר״ע שבית מינים קיל יותר, דמה שהוא אסור גם בבית עכו״ם אין לורך עוד לכתוב בפוסקים שגם בבית מינים הדין כן דכל שכן הוא והכל יודעין דחמיר בבית מינים הדין כן דכל שכן הוא והכל יודעין דחמיר יותר בית המינים מבים עכו״ם דאלני מינום דמשכי יותר בית המינים מבים עכו״ם דאלני מינום דמשכי

ובגמרא ע"ז דף י"ז אותו המ"ד שאמר נחיל אפיתחא דבי עכו"ם אמר העעם דנכים ילרי ופירש"י ז"ל נשחע ילרא אנשי כנה"ג בקשו רחמים וממסר בידם והרגוהו, לכן אמר ניזיל אפיתחא דהאי וממסר בידם והרגוהו, לכן אמר ניזיל אפיתחא דהאי שבילא דהוי ביי ע"ז ולא ניזיל אפיתחא דבי זונות שלא ישלוע בנו ילה"ר, ואעפי"כ אמר אידך שלא ליזיל אפתחא דבי עכו"ם, ולמדו מזה החום" עד כמה שלריך להתרחק מפתח עכו"ם שהרי היי רולה ללכת שבודאי איסורא דע"ז חמירא מזנות, מ"מ לענין לעבור דרך פתח ביתה גרע בזנות בשביל שיש שם ילה"ר ואעפי"כ מחמת חומר ע"ז החמיר יותר בפתחא דבי ולעפי"כ מחמת חומר ע"ז החמיר יותר בפתחא דבי ולעפי"כ מחמת חומר ע"ז החמיר יותר בפתחא דבי

ע"ז, וא"כ מכש"כ מינות דאית בי' תרתי שהוא חמור
יותר אף מע"ז וגם הילרא דמינות בוער ומושך, ומלבד
הטעם שאמר ר"ע על גריעותא דמינים מעכו"ם בשביל
שמכירין וכופרין כתב עוד הרמב"ם בפ"י מה' ע"ז
דלכן חמורין האפיקורסין מישראל מהעכו"ם שיש בהס
דין מורידין ולא מעלין שאינו כן בעכו"ם בשביל
שמסירין את העם מאחרי ה'. ובס' המורה כתב
שבעלם הענין גרועים המינין מהעכו"ם, שהמינין אינם
מאמינים כלל באמונת הבורא יח"ש, והעכו"ם
מאמינים עכ"פ במליאות הענין אלא שטועין ומחליפין.

עב"ם לדינת במקום שתיו פק"נ ממש ודתי דתין שום היתר אף לעבור אפיתחא דאותו הכנסת שהוא בית מינים, ומכש"כ ליכנס לתוכו, ואף לראותו אסור כמו שהבאחי מהרמב"ם ז"ל בביח עכו"ם, ומכש"כ בבית מינים שחמור יותר וגם מושך ר"ל, אבל במקום סכנה הוא חלוי בדיעות וחילוקים שהבאתי למעלה בביח ע"ז. אבל כ"ז הוא כשהכניסה לשם הוא אך להנצל מהריגה ע"ד שאמרו בגמרא שרודף אחריו להורגו ונחש להכישו שאין בזה עילוי וחשיבות להם, אבל אם כוא באופן חשיבות ועילוי לכם כוי לכו"ע באיסורא דיהרג ואל יעבור, כמבואר כ"ז לעיל, אשר ע"כ הנכנסים לשם ליתן להם עילוי וחשיבות של שרי מלוכה הוא איסורא שאסור לעשות כן אף בשביל להנצל מהריגה, ומכש"כ אלו ההולכים שם להשתתף עמם ולהתקשר עמהם בשבועה ונותנים הודי׳ לחלקם שזכו לאותה המלוכה ר"ל, כבר בתחלת הכניסה בלבד עוברים באיסורא דיהרג ואל יעבור. ובאמת אף מה שכתבתי דאפשר אין כלכה כר"ט אין זה דבר ברור. דכיון שלא הזכירו הפוסקים מזה מאומה, גם לא ראיתי בשום מקום מהגדולים לדבר מזה, לא נוכל לידע דבר ברור, וחולי יש בזה חיזה תיי שלח עלה על דעתי עדיין, וקשה להחליע היתר נגד המבוחר בגמרח ולא מלינו בשום מקום בהיפך, אלא שבשביל שאין לי דבר ברור לא כתבתי ללרף זה, אבל לו יהא שאין הלכה כר"ט. הדברים ברורים כמ"ש.

#### קמ

שוב התבוננתי דאפשר לתרן מה שלא הביאו הפוסקים הד דינא דר"ע בבית מינים דכבר הבאתי

שהיא פלוגחא בין הראשונים אם מוחר ליכום לבית ע"ז להנלל מן הסכנה, והרבה אוסרים. והשה לכאורה כלא גמרא ערוכה כיא בר"ע שאמר נכנס לבית ע"ז אלמא דמותר, וכתבחי לעיל לחרץ, אבל גם על הרא"ש בתשו' שכתיר שמשם מקור הדין בשו"ע סי' קנ"ז המעיין בחשו׳ הרא״ש יראה שערה לבאר עעם ההיחר מכח סברת וכי שנרתה לו כן, וקשה טובת למה לח העיר מאומה שיש מהור להיתר זה בגמי ערוכה. ואפ"ל דבתשו' מהר"ם שית חו"ח סיי ש"ד כתב לו הגחוו בעל מחנה חיים ז"ל לאסור ליכנס לבית תפלתם של ברעפארם דאית בי' מינות מכח בגמרא בנ"ל שלא ליכנס לבית מינים אפילו להנצל מן הסכנה. והמהר"ם שיק השיב לו שקשה לו על הגמ' הנ"ל דבבית ע"ז אפילו רה עומד שם ע"ז וכל עניני חשמיש ע"ז אסורה בהנאה. אבל בית שעושיו בו עבירה אפילו אפיהורסות לא שמענו מעולם דהבית נאסר, וא״כ השה דאיפכא כול"ל דלבית ע"ז אסור להליל עלמו דאסור בהנאב. ולבית מינים היי מן הדין שיהיי רשאי להציל את עלמו. ושוב כתב אח"כ דהיכא דיש לחוש לאמשוכי אבתרייהו וודאי דאסור, והוי דבר והפוכו, דבבית ע"ז שמנהג אבותיהם בידיהם אין לחוש כ״כ לאמשוכי, אבל בבית מינים ביכא דיש לחוש לאמשובי אסור לבליל עלמו בזכ. וכתב אח"כ דאפילו ספה חשש אמשוכי אחר אפיקורסות הוי ביהרג ואל יעבור.

ונראה מדברי המהר"ם שיק בקושייתו דסובר

לכאורה דמיירי בש"ם אף כשאין המינים שם. ולכן קשה לו כנ"ל אבל לחרץ דברי הש"ם ל"ל דמיירי ג"כ כשהמינים יושבים שמה ויש חשש אמשוכי, ואף שחין מבוחר זה בלשונם מ"מ תנא חין לריך לפרש דבריו ומבואר בהילור כללי החלמוד הנדפם בסוף מס׳ ברכות דרכי בתנחים לסחום דבריבם ולח לפרש ולזכ חנו יכולים לדחקם ולהוליאם ממשמעותם ולומר הכא במאי עסקינן או הכי קאמר וכיולא בזה, עכ"ל, וא"כ אין ראי׳ מהך גמרא לאסור אף כשאין המינים שמה ולא שייך חשם אמשוכי כלל. אלא שלריך להבין דאם מיירי כשיש חשש אמשוכי למה החירו בע"ז כה"ג, והגס שבודתי יש חילות דבבית ע"ז לח שייך כ"כ חשש אמשוכי כמו בבית מינים, וכמ"ש המהר"ם שיק דבע"ז אינו אלא מנהג אבותיהם בידיהם, וזה יולא מלשון

כש"ם במס' שבת שאלו מכיריו וכופריו ואלו איו מכירין וכופרין. אמנס בע"ז דף י"ז מבואר גם טעם אחר שאמרו ניזיל אפתחא דע"ז דנכים יצרי׳, ופירש"י ז"ל נשחט ילרא אנשי כנה"ג בהשו רחמים ונמסר בידם וברגובו, משא"כ מינות דתקיף ילרי׳ ושאני מינות דמשכח, אבל אעפי"כ מחמת חומר איסור ע"ז עדייו כות חמיר עובת כמ"ש החום׳ שם במם׳ ע"ז י"ז דאף דפתחא דעריות נפיש ילרא טפי מ״מ חמיר יותר ע"ז מחמת חומר הענין, ובחשש אמשוכי בוודאי אסור אף שאינו חמיר כ"כ כמו בבית מינים. ואף ביין נסך שמותר לכתרפאות בו במקום סכנה מ"מ כתב הד"מ בסי׳ קנ״כ וכובל בש״ך שם בסי׳ קנ״כ סק״י שלין ההיתר אף במקום סכנה אלא במקום דליכא למיגזר לאמשוכי אבתריי, כגון דאמר לו הבא לי יין סחם ולא כזכיר לו שבוא נסך. ומלינו כן בכמה מקומות דהיכא שיש קלת חשש אמשוכי חמיר מאוד בע"ז אף במקום סכנה. ואף באותו חשובת הרא"ש בכלל ו"ע סיי ו"ז שעלי׳ סמכו המתירין ליכנס לבית ע"ז מפני הסכנה כתב שם הרח"ש בפי׳ העעם דכיון שחינו נותן בזה שום כח ועילוי לע"ז לח חתי לחמשוכי חבתרי׳, והרי בפי׳ דבחשם אמשוכי אבתרי׳ אין מקום להתיר, וא״כ אם מוקמינן הך מימרא בגמרא דאסור ליכנס לבית מינים אף להנצל מן הסכנה דמיירי בשיש חשש אמשוכי, הלא בכה"ג אף בבית ע"ז אסור אף דאינו חמיר כ"כ בחשש אמשוכי כמו מינות. ולריך להבין לפי"ז דברי הש"ם שחתר נכנס לבית ע"ז.

ואולי הפשר לומר שחין הפיי במה שחמר נכנם לבית ע"ז שמותר לעשות כן, כי לא אמרו מותר ליכנס. אלא הודיעו לנו בזה חומר המינות שמי שאינו יכול לעמוד בנסיון להפקיר נפשו להריגה ר"ל ויש לו שני דרכים להנצל, או לבית ע"ז או לבית מינות. עכ״פ יש לבחור יותר בית ע״ז מבית מינות שמכירין וכופרין, והוי זה בוחר הרע במיעועו, חבל בחמח תרוייהו אסורין, ולא אמרו ז"ל בזה לשון היתר כלל אלא שאינו חמיר כ"כ כמו בית מינות והוא כעין מה שאמרו בגמרת סועה דף מ״ח ע״ח חר״י זמרי גברי ועני נשי פריצותה, זמרי נשי ועני גברי כאש בנעורת, למאי נ"מ לבטולי הא מקמי הא, ופירש"י ז"ל אם, אין שומעין

לנו לבטל אח שניהם נקדים לבטל אח זה שהוא כאש בנעורת.

ומה דלא פי׳ כתנא דגם בע"ז אסור אלא דעדיף מבית מינות, הרבה כיולא בזה בדברי התנאים. וגדולה מזה הוא במשנה דתרומות פ"י משנה ח' דג טמח שכבשו עם דג טהור שפי׳ הר״ש ז״ל שהיח משנה חסירה דלא פירשה אם מותר או אסור. ובירושלמי היא פלוגחא אם מוחר או אסור, ובמשנה לא ידעינן כלל מה מודיענו, וכן פי׳ הרשב״ה בחשו׳ סי׳ ר״ע ור"פ ועוד כמה ראשונים. בפרע בכאן שבא לבאר חומר המינות ואינו עוסק לבאר דין ע"ז, וכחב בשארית יוסף הובא בקילור כללי התלמודים דגם האמוראים בכמה מקומות דרך הגמרא לקלר משניות של טברות לא לבד בקילור לשון כי אם בקילור ענין או דיו כיון דלאו בהאי דינא עסיה. ומלינו כ"פ בש"ס שאמר מותר אף דבאמת אסור מעעם אחר, אלא כיון דלא עסיק בי׳ סחם הדבר ואמר מוחר. עי׳ רא"ש רים מס׳ שבת, ובפרט שיש לומר שר"ט אמר זה לתלמידיו שידע בהו דכבר יודעיו שאסור ליכנס לבית ע"ז ולא בא לכודיעם אלא שמינות חמיר יותר. ולכלו אביא מדברי הש"ם קידושין שכך היי דרכם בעת שלמדו עם תלמידיהם לא ביארו להם מה שידעו מכבר אלא אמרו לכם מה שראו לורך להודיעם, ולזה נמלאו מימרות סתומות בש"ם שסותריו זח"ז ולריך ליישבם במאי עסקינן, וזה אף באמוראים, כש"כ בתנאים שדרכם לסתום ולה לפרש, והפשר לדחהם ולהוליהם

ולכן אפשר לחרץ דברי הרא"ש ז"ל שלא הביא ראיי להיחרו מגמי ערוכה הנ"ל, כיון שאין מבואר ההיחר ואפשר לפרש בגמרא כמו שכחבחי, אלא שכחב מכח סברא דהיכא שאין חשש אמשוכי מותר. גם הפוסקים שאסרו לא קשה עלייהו מגמי הנ"ל. ולא קשה מה שלא הביאו הפוסקים הך גמי שאמר ר"ע, דבליכא חשש אמשוכי כחבו הרא"ש והשו"ע דמוחר בביח ע"ז, ובכה"ג כש"כ דמוחר בביח מינות כמו שכחב המהר"ם שיק, ובדאיכא חשש אמשוכי וודאי דאסור אף בביח ע"ז וכש"כ בביח מינות כמבואר למעלה, ומה שמבולר בגמ' שאמר ר"ע מתוחר בביח מינות כמבואר למעלה, ומה שמבואר בגמ' שאמר ר"ע

ממשמעותם כאשר הבאתי לעיל.

דמינות חמירא מע"ז זה ידעינן ג"כ ממקומות אחרות, שהרי שם בשו"ע סי' קנ"ז כתב חומר המינות שהמה ממורידין ולא מעלין, משא"כ בעכו"ס, וכן הוא עוד בשאר מקומות ברנוב"ס ובשו"ע, ובה' עדות כתב הרמב"ס ז"ל שלא חשבו המינים בין פסולי עדות כיון שהם פחותים מעכו"ס ואין לורך לכתוב, ובפרע בחשש אמשוכי שאני מינות דמשכא, וע"כ לא הולרכו להביא מאומה הגמרא.

ראפשר יש ליישב בזה דברי המחירי במס׳ שבת שכתב על חותה הגמרת שהית בדרך לחות, והי׳ זה בעיני לפלח עלום, החיך חפשר לומר על מימרם המסודרת בש״ם ונוגע להלכה שהית בדרך לחות. ולפי הנ״ל חפשר לומר דכיון דמה שתמר נכנס לבית ע״ז חין זה להלכה כיון דתין הלכה כן שיהי׳ מותר ליכנס לבית ע״ז חין הל להלכה כיון דתין הלכה בדרך הפלגה דעדיף מבית מינות והוי כעין דרך לחות.

אמנם לדברי רש"י ז"ל שהבאחי למעלה שר"ט אמר זה על עלמו א"א לפרש כפיי הנ"ל.אלא שאפשר דשאר פוסקים לא ס"ל בזה כרש"י ז"ל ומפרשים המימרא דקאי על סתמא דעלמא, ואפשר לפרש כפיי הנ"ל, לכן לא הביאורו הפוסקים. אך לא הונח דעתי בזה כי הוא פי׳ דחוק בדברי הש"ס.

ריש לוחר עוד לאידך גיסא דדברי הש"ס הוא כחו בחני שהבין המהר"ס שיק ז"ל מדבריהם דמיירי באופן דליכא חשש אמשוכי כמו שאחר אין נכנס לבחיהן של אלו דמשמע שהאיסור הוא בשביל שהוא בחיהן, לא בשביל שהמה שמה ויש חשש אימשוכי. ומה שקשה ע"ז קושית המהר"ם שיק דלא מלינו דהבית נאסר בכה"ג במה שנעבדה בו עבירה אם עכשיו אין שמה מאומה, ולא דמי לבית ע"ז שנשאר שם הע"ז או משמשיי, לזה יש לחרץ ע"ד שכתב האלשיך במשלי א' מתחיבת הכתוב בני אל חלך בדרך אחם מנע רגלך מתחיבתם שהאהיר בזה על שני דברים שמלבד האזהרה שלא לילך בדרך אחם עוד מזהיר שימנע רגלו מנחיבתם שלא לילך בדרך אחם עוד מזהיר שימנע רגלו מנחיבתם אף כשאינו הולך אחם אלא רחוק יהי׳ בינו ובינם ימנע רגלו מאותו הנתיב כי שמא פתאום רגליהם לרע ימנע רגלו מלותו הנתיב כי שמא פתאום רגליהם לרע

ירולו שם וילכד במלודתם יעייש שהחריך. וכן י"ל שר"ע חשש לבוח לביתם של המינים לא בשביל שנאסר כבית אלא שחשש שאף שעכשיו אינם שם וליכא חשש אימשוכי אבל כיון שהיא ביתם שמא פתאום יבואו לביתם וילכד במלודה של חשש אמשוכי אבתרי' ע"ד שכ׳ החלשיך בפי׳ הכ׳ לחוש אף בנתיב רחוק. וכעין זה פי׳ גם החוב״ח הק׳ בפירושו רחשון לניון על תנ״ך במשלי שם על הכי הנ"ל וז"ל: נראה שכוונת הכתובים לומר לזה המתפתה לא מיבעיא שלא ישמע אליהם. אלא אפילו יאמרו לך שתהיה יולא ובא עמהם להיות

בחבורתם אל חלך בדרך אתם אפילו בדרך בעלמא

אין לך להתלוות עמהם ולא די זה אלא אפילו בדרך

המיוחד להם שהם רגילים שם מנע רגליך ממנו

שמח חפגע בהם ולזה דקדק הכחוב וחמר מנע רגלך

מנחיבתם אפילו אינם בו וכו' ובזה הזהיר שימנע

רגלו מאותו נתיב אפילו אין החוטאים בו, עכל"ק.

ובוא כמו שאמרו סחור סחור אמרינן למירא לכרמא

לא תהרב. וגדר גדול יש בזה ולא חש כ"כ בע"ז

שאינו אלא מנהג אבותיהם בידיהם ולא מיסתבר

להו להפוסקים שיהיי כן עפ"י הלכה להפקור נפשו

להריגה במקום שאין חשש אמשוכי ואינו אלא גזירה,

ע"כ סברי כדעת רש"י ז"ל שר"ע אמר זה על עלמו

והיא מדת חסידות, לכן לא הביאוהו להלכה, וגם

שעפ"י הלכה היי ההיתר פשוט בעיניהם ולא ראו

לוכד להביאו.

ריהיי איך שיהי הפי׳ בגמרא זה וודאי לדינא דהיכא

שיש חשש אמשוכי אבחריי לכו"ע הכניסה לשם היא ביהרג ואל יעבור כמ"ש המהר"ם שיק. ולבסוף כתב עוד המהר"ם שיק דבאין סכנה אף היכא דליכא חשש אמשוכי מ"מ כמו שמבואר בשו"ע שמלוה להתרחק ד' אמות מבית ע"ז כמו כן הוא בבית מינים אלא שבחשש אמשוכי אף מפני הסכנה אסור, וא"כ בנ"ד בחלו שהולכים לחוחו הכנסת ע"ד כן להיות שם חברים בחקיקת חוקיהם שהמה כפירה בתוה"ק מהחל ועד כלה ומקבלים מהם כבוד וממון וגדולה שבלי ספק נמשכין ונגררין אבחרייהו היעלה על הדעת להחיר כזחת אפילו במקום סכנה וכן אנו רואים בחוש שנמשכין אחריהם בכל לעד ולעד באופו נורא כחשר חדבר מזה עוד להלן.

#### קי

והאחרון הכביד שע"י שמשתתפים גם שומרי תורה ומלות בחוך אותה המלוכה השפלה של הליונות בשמחה ר"ל ועובדים חחם יחד בשירות שניני המלוכה מלבד שעוברים באותה המעשה על הרבה איסורים נוראים שכל אחד ואחד מהם הוא ביהרג ואל יעבור. כחשר נחבחר למעלה, חבל עוד חמור יותר שע"יו השתחפותם עמהם מכשירין את מעשה הליונות בפני כל העולם עד שבעוה"ר נעשה כל העולם מוכשר לקבל טומאה בחושבם התירו פרושים את הדבר וח"ו מה שכל הלדיקים וקדושים בכל הדורות הרעישו שולמות במס"ג נגד מעשה הליונים ח"ו תעו מן הדרך אלא ככופרים בעמחים שעמחו חת כל בעולם כולו במינות וכפירה כוונו חל החמח והן המה מלילי ישרחל וגואלם, כאשר נתברר שגם שומרי תורה ומלות נהנים ומתחממים מכם, ומאי אכני לן רבנן בדורות הרחשונים שעבדו השי"ת בכל לבם ומסרו נפשם לקבוע אמונה בלבות בני ישראל והזהירו להתרחת מפתח ביתה של המינות כדת וכהלכה שחמר הכחוב אל תקרב אל פתח ביתה, ועתה שומרי תורה ומלות מתאמלים ליכנם ביניכם ולקחת חלק בחוך אותה השררה שהמליאו בדרך במינות ומלחכי פינכא של בליונים ומספרים מנסים ונפלאות שלהם יותר מיליאת מלרים. ובעוה"ר על ידם נחקיימה הנבואה במלוא מובן המלה שבמלאכי ג׳ פסוק י"ד אמרתם שוא עבוד אלקים ומה בלע כי שמרנו משמרתו וכי כלכנו קדורנית מפני כ׳ לבאות ועתה אנחנו מאשרים זדים גם נבנו עושי רשעה גם בחנו אלקים וימלטו. והמחבונן בכל מלה ומלה שבאותה הנבואה שבפסוקים הללו יראה כל מלב דורינו. והרמב"ן בשער הגמול שהבית שם שעמים על שלות רשעים כתב אחר כן וז"ל: ומן הגאונים שאמרו שכקב"ה פוסק שלוה לרשעים לנסות בהם חנשי רשע והתרמית שיהיו מחזיקין ברשעם ואומרים כנה אלה רשעים ושלוי עולם השגו חיל אך שוא עבוד אלקים ומה בלע כי נשמור בריתו. וברוך יודע האמת, עכ"ל. ובעוב"ר הנסיון המר הזה הגיע לאנשי דורינו, ולריכיו לרחמי שמים מרובין.

ואין חים שם על לב כי ע"י בכתות בחלב שמשכו לב כעם ועברו על השבועה של דחיקת הקץ

ליקח מלוכה וחירות קודם הזמן נהרגו ר"ל ששה מליונים מישראל, כי מלבד שזהו העונש המר המבואר ע"ז בגמרא אני מחיר אח בשרכם, ובשבועה נפרעיו ממנו ומכל העולם כולו, ואין פורעניות בא לעולם אלא בשביל ברשעים ואינה מתחלת אלא מן הלדיקים. אבל הם עשו גם פעולות נוראות לדבר, כי מלבד שעוד בתחלת התייסדותם במשך שנים רבות הרבו במלשינות נוראות על ישראל אלל האומות ודברו עליהם בפני בשרים חשות שמסוכנים מחד להחומות ולריכים לגרשם מן הארלות. בחושבם שעי"ז יהיי קל להם יותר לבלע זממס לבות לתרך ישרתל ולתרגן שם ממשלה. וכבר ראינו אז במכתביהם של גדולי ישראל שפחדו ורעדו מאוד אימת מות מכמלשינות שלכם שלא יכי׳ עי"ז מה שבעוה"ר כן היי אח"כ. וחוץ מזה יש בירורים אמיחיים על כמה פעולות אכזריות שעשו בזה שדיו גרמה בנזקין של כל החסון הנורה, וממדינת הונגחרו נתברר הלח מן הפעולות גם במשפע שהתנהל בח"י בזה, וככה היו כמה מעשים ברורים בכל משך הזמן, בחושבם שעי"ז יגיעו יותר למערת חפלם להשיג ממשלה. אלא שאין רצוני להאריך בזה כאן כי לא באתי בהונטרס זה רק לברר ההלכה, ולא כתבתי אלא להעיר שהוא דבר ברור שאך אותו הרעיון העמא של הקמת המדינה לפני הזמן גרם לנו כל החלאות והלרות שעברו על ראשינו. מלבד רבבות בני ישראל שנהרגו נו"ו חלחמותיכם שלא כדת, וגם מאותם שעלו לא"י בטחים כללו רוב כעולים ממדינת הערביים כיו יושבים שלוים ושתטים במדינתם ואין מחסור לכם עד הקמת מלכות המינות שבישראל, שע"י הקמת אותה המדינה נעשה להם שנאה ורדיפות במדינותיהם. וגם הליונים בעלמס סייעו לזכ בתחבולות לכרבות את כרדיפות עד שיכיו מוכרחים לעלות לח״י בעירום ובחוסר כל. וכם בתפחרו אח"כ לנולילים, ונהפוך כוח שהם עשו כל החורבנות בתחלה.

כיא

גם במה שמתפחרים שחין מהום פליטה לישרחל בשום מדינה אלא אלום, כל מי שיש לו מח בקדקדו יוכל לראות שבסיבתם נסגרו שערי המדינות בפני ישראל. כי כמה מתאמצים בכל כוחם שלא להניח את ישראל

לבות לשום מהום כי תם תולם. וכל מי שעושה תיחו פעולה קענה שיהי׳ חפשרות לישרחל לבוח גם למדינה אחרת, כמ"ש חכז"ל לדקה עשה החב"ה עם ישראל שפיזרו בין האומות. הם מתנפלים עלין כחיתו יער בכל מיני חירופין וגידופין, שהוא שונא ישראל ושונא הארץ והמה בעוה"ר קלינים ושרים בכל המדינות והולכין שלובי יד עם שרי עם ועם וחוכליו ושוחיו עמכם ופועלים אללם שלא ליתן מקום פליעה לישראל בשום מדינה אלא יוכרחו לעלות בחומה לארץ ישראל כנגד השבועה שדרשו חכז"ל. ורוב העולים שתה מביחים ביד חזקה לידי מינות וכפירה ומעמחין את ילדיהם באופן נורא, גם המה שמה בעינוי ועוני ודחקות גדול. ואינם מתחשבים בשום דבר ובלבד שיהי׳ להם מדינה חזהה בהרבות גיום הלצא וכדומה שאר ענינים שרולים לעשות בזרוע בשר.

משה

ומבואר ברמב"ן הק' פ' וישלח עה"כ והי' המחנה הנשאר לפליטה, וכתב לבסוף גם זה ירמוז שלא יגזרו עלינו בני עשו למחות את שמנו. אבל יעשו רעות עם הנתנו בהנת הארנות שלהם, מלך א' מהם גוזר בארצו על ממונינו או על גופינו ומלך אחר מרחם במקומו ומליל הפליטים, וכך אמרו בב"ר אם יבוא עשו אל המחנה האחת והכהו אלו אחינו שבדרום. ובי׳ במחנה הנשאר לפליעה אלו אחינו שבגולה, ראו כי גם לדורות תרמוז זאת הפרשה עכ"ל. ומבוחר בזה שהיי הבטחחו של יעקב חע"ה בקרח דוהי המחנה הנשחר לפליטה שבכל זמן שיהי עת לרה ליעקב באיזה מדינות, יהיו מדינות אחרות להליל בפליטים, וכל ברואה בספרי כותבי הדורות רואה שכן כי׳ מעולם, וברור שגם אלינו כיתה מגיע הברכה כואת. אוא שכרשעים כלוו עמדו לקלקלכ בכל כעולם ולא רצו רק מדינה ולא הצלה, וקשה להנצל מבעל בחירב, כמ"ש בזור"ק שאמר ראובן להשליך את יוסף לבור שיש בו נחשים ועקרבים, כי מנחשים ועקרבים אפשר להנול, אבל לא מבעל בחירה.

ולכן אלה הרשעים בבחירתם הרעה של גיאות וכפירה ר"ל גרמו לכלל ישראל כל הצרוח וכחלאות שלא יכיי לכם מנוחה בשום מדינה, וגם גרמו לסגור כל דלחות המדינות, גם יש להחומות טענה

קכד

מקום לפליעי ישראל.

שאין הכרח ליתן מקום פליטה לישראל כי כבר נחנו להם מדינה שיכולים לילך לשם והליונים שהם בעיני העמים כרחשי ישראל עוד מהפידים שלא לילד למדינה אחרת אלא לא"י, וזה ברור בלי ספק שלולא אותה כמדינה הי' מתקיים גם אללינו הבטחתו של יטהב אמ"ה שיהי לישראל מקום פליעה במנוחה, ואך הן המה היו בעוכרינו, ושוב מחפארים שאך המה המלילים, והלא גם על הפליעים מארץ מלרים לפני כשנחיים התפארו לאמור שהם מצילים אותם, אף שהכל ידשו בגלוי שהמה גרמו להם כל הזרוח והגירושים, וכן הם כל פרטי מעשיהם. ובזמן האחרון נודע בגלוי מה שהפלירו אלל כמה ממשלות שלא יחנו

וגם בארץ ישראל בעת שהיי שם עוד ממשלת האנגלענדער, הסיבה מה שסגרו האגלים שערי כארן שלא יבואו שמה הרבה מישראל היי בסיבת הליונים, לפי שראו שהמה רולים ליקח הממשלה לעצמם. וכל מי שזוכר השחלשלות הענינים יודע ברור שלולה הליונים ברעיונם העמה ליהח ממשלה היו שערי הארז פחוחים והיו נלולים לשמה מספר גדול מישראל עד אין שיעור וערך, ואך הן המה היו בעוכרינו. גם כשהיתה עוד בח"י מלכות ישמעאל היתה הסיבה שסגרו שערי הארץ שלא לבוא שמה אנשים מישראל מהמת יראת הליונים. ולא עוד אלא שהליונים בעלמם. אשר שלטו על סכום הרשיונות שנתנה ממשלת אנגליי מידי שנה בשנה לעלות לח"י, הם עלמם לא רצו ליתן רשיון אלא למי שהולך בדרכיהם ומחזיק בשיטתם שיטת הליונות המינות והכפירה ר"ל, וכל מי שרלה ליסע לא"י היי לריך להחניף להם ולדרכיהם, ואמר הכתוב במינות הרחק מפתח ביתה, ומכש"כ שהיא סכנה טלומה למי שלריך להשכים לפתחם ולעשות כמעשיהם כאשר כן הי׳ בעוה״ר שנחפסו למינות עי״ן רובי רבבות נפשות טהורות מישראל, רבים חללים הפילה ועצומים כל הרוגי׳ שתפסו למינות ר"ל ע"י לבוש שוא של חיבוב א"י, ולזה היו נמנעים הרבה יראים לבוא לא"י, וכירא את דבר ה' מפחד מדרך שיש בו סכנת המינות יוחר מכל סכנה שבעולם, וקצרה היריעה מהכיל לפרט אף אפס הלכו מהלרות והחלאות שבאו לישראל בסיבתם ר״ל

והנה מבוחר במדרש רבה סי נח פי לייח סוי וי חייר לוי אין לד לרה באה לאדם שאין לאחרים בה ריוח. ואמרו זאח על דור הפלגה. וכן ראינו במדינת רוסיא שבטת המלחמה ניצלו הרבה מישראל ממדינת אשכנז ע"י שהובאו למדינת רוסיא. ואף שבאה משם לרה כוללת ונוראה. והמתבונן ברעיון הליוני בפרטי מעשיהם והחבולותיהם מתחלה ועד סוף לא יסתפה שכל הלרות והתלאות שהגיעו לישראל היי אך בסיבתם. וכבר כתבתי שלא אוכל להאריך בזה כ"כ אבל כל אשר לבו לשמים יודע ומבין כי מה שאומרים המסיחים והמדיחים שהמה מצילים אינו אלא סמיות עינים נוראה שניתו כח לס"א להסית ולהדית כ"כ בעוורון ובחמתון לבב כמו שהי׳ בע"ז בימי בית ראשון, ועוד הרבה גרוע מזה עכשין בעוה״ר.

ונהירנא עוד בימי הורפי שמעתי מגדול חחד משל נאה על הציונים. איש אחד היי רשע ואכזר נוקם ונוער, ורצה לקחת נקם מחבירו לשרוף כל סונו ורכושו ושכר איש אחד בליעל שהיי בקי ורגיל לפעולות כהלה ושלחו לעשות שליחותו בחופן שלח ירגיש מי כוח זכ וחיוב כוח שעשה לו כוחת. ויעו שהיי יודע שהוא מכנים אורח, הלך אליו בערב בדמות אורה וביקש מקום ללון. הבעה"ב נתן לו חיכף מקום לשכב שמה. באמלע הלילה החבונו איש הבליעל כי עכשיו הבע"ב וב"ב ישנים כולם ולא ירגישו מאומה, והלך בשתיקה ושם את קנה השריפה במחבות והלך חיכף למקומו בחזרה ועשה עלמו כישן. אח"כ כשהבערה ללהב ילאה ננערו כל הב"ב בבהלה עלומה וראו כולם כי כלחה אליהם הרעה, שנשרף הכל ונחנו לב להליל מה דאפשר, אבל מחמת רוב לער ויגון ופחד ובכלה לא היתה דעתם מיושבת עליהם באיחה אופן להציל, והאורח האכזר הזה שעשה כל השריפה למען לא ירגישו בו עשה את עלמו ג"כ כאלו קם בבהלה ממטחו והלך בזרוזות לסייע להבעה"ב בהצלה וישו שהיי דעתו מיושבת עליו, שראה כי פעולתו עשתה פירות. כיי ביכולתו לסדר יותר אופני ככללכ ולכליל איזה רהיעים וכלי הבית יותר ממה שהציל הבעה"ב. ושוב אח"כ בבוקר כשהלך לבית המדרש סר וזעף ובמר נפש, סיפר לידידיו ומכיריו את האסון הנורא אשר הרה לו בלילה שנשאר בעירום ובחוסר כל, ושאינו יודע

לשית עלות בנפשו לבקש לו איזה מקום דירה ופרנסה. ובתוך הדברים סיפר להם כי גדול כח מצות הכנסת אורחים, שע"י שהכנים בלילה זו אורח בחוד ביתו ביי לו עכ״פ כללה פורחת שבליל לו החורת חיזה רביטים ואפם הלת מהכלי בית. ושאלו אותו מי הוא אותו באורח ואיזה הוא. ואמר להם חוארו, והם הכירו אותו לאכזר ורשע ורגיל בפעולות כאלה ושחקו עליו ואחרו לו כזכר וכשחר ותדע כי לולא אותו האורח לא ביי לד שום שריפה כלל והוא השורף והמשחית. לא המציל, אל תניחהו עוד על מפחז ביחד כי אם יהיי לך עוד שייכות עמו, עוד ירבו תחבולותיו שח"ו עוד לא יניח אותך לישאר בחיים. והנמשל מובן, שהליונים גורמים בעוונוחיהם ובמעשיהם את כל הלרות והחלאות ושוב נעשו למצילים, ואותן שאינם נותנים לב לידע כאמת חושבם למצילים. ובעיקר שהס"מ מסמא עיני בעולם בזה. כי עי"ז נתפסו למינות וכפירה ר"ל, ואפשר לברר בכל פרטי מעשיהם שאינם אלא חורבנות. אבל לריך לזה הונטרם מיוחד, וכבר כתבתי שאין רלוני להאריך בקונטרם הזה בבירורי דברים כאלה, אלא לבעיר בעלמא. וברולה לדעת האמת יורבו ה׳ דרך כאמת. אבל זכו כנסיון כאחרון שקשה יותר מכל הנסיונות שעברו עלינו. ועל חבלי משיח החלה בגודל בסתרת פנים כ"כ אמר רבי יוחנו ייתי ולא אחמיני׳. כשל כח הסבל ולרוכין לרחמי שמים להחחזה באמונה אמיתית בכשו"ת ובתורתו הקדושה ובעבדיו שעבדו אותו בכל לב ונפש בדורות שלפנינו.

קיב

ובשו"ת אהל יעקב למהר"י ששפורע שהי׳ גדול הדור ביתי הש"ן וכחבו עליו כולם שהי' הדוש אלקים, ונשאל בחשובוחיו סי׳ ע׳ ממקום אחד שלא הי׳ מנהג לברך ברכת כהנים אלא בכל יום טוב, והביא לשם הש"ץ מנהג מירושלים לברך ברכח כהנים בכל שבת או בכל יום. ואח"כ כאשר נתגלה הש"ז ברשעתו היי פלוגתא בין החכמים אם להשאיר המנהג של ברכת כהנים בכל יום שנעשה ע"י הש"ץ. או להחזיר הדבר כמקדם שלא לברך ב"כ אלא בימים טובים. גם בעיקר המוהג הי׳ פלוגחא אם וכון לברך ב״כ בכל יום או רק ביו״ט, והשיב שם האהל יעקב

הכרעתו שבאמת הוא מנהג עוב, אבל כיון שנעשה ע"י כש"ן אין להחנהג בו. ואעתיק מלשונו קלח בהילור. כי החריד עובח וז"ל: מי זה חשר חהי׳ הלה בעיניו ב"כ וכו' ובפרט אומרס ז"ל אין לך יום שאין קללתו מרובה משל חבירו, ותקנתו בברכת כהנים, ונוסף ע"ו היותו מלות עשה דאמור להם וכל שאפשר לעשותה בכל יום מה עוב ומה נעים אך וכו׳ מגלגלין זכות ע"י זכאי וכיון שמקודם לא נהגו לאומרה כי אם בימים עובים ועכשיו נתחדשה בכל שבת הרי זה דבר טוב יותר ויותר זכות ומתגלגל ע"י חייב והוא נידוו למסית ומדיח בעליו נאמר לא תחמול ולא תכסה עליו, ומכל שכן לגלגל זכות על ידו, ואף אם המנהג הראשון אינו מתוקן כ"כ אינו כלום לגבי כלאו דלא תגורו מפני איש ולא תחמול ולא תכסה עליו. עכ"ל בקיצור. והרי מזה שאף מצות עשה שיש בה ברכה מרובה לבעל כל החללות אינה כדאי נגד אותה העבירה להתנהג במנהג שהובת ע"י מסית ומדיח שעוברים בזה כמה לחוין ונותנים לו חיזוה, ומכש"כ באותה מלכות המינות שהמה ע"י מסיתים ומדיחים ושיש גם בעלם ממלכתם ע"ז ומינות וכפירה והעברה על כל התורה כולה. האיך יהיי היתר להתנהג בתכסיסי חברי ממלכתס. וכתב הרמב"ם בס' המורה ח"ג פ' ל"ז דמשום הכי אסרה החוה"ק בהנאה כל הבא מע"ז וכליי, כי היי אפשר שיקרה לאיש אחד שתלליח סחורתו וירבה ממונו מן הדמים ההם ויחשבהו סיבה ויחמין בה, לוחת אסרה החורה בהנאה כל הבא מע"ז מפני שנולל מן המחשבה ההיא, יעיי"ש שהאריך. והרי דבמה שנראה לאדם שביי כללחה אף באיזה עסק זה מביאו להאמין בו, ומכש"כ אלו המודים בהצלחת מלכות המינות וע"ז וכפירה בכל התורה כולה ומצליחים בחלקם וגורלם שבתוכם, שזה דעת מינות ר"ל ומביא הרבה מינות וכפירה לחדרי בטנם של רבבות בני ישראל התמימים

משה

#### קינ

וחוץ לזה הנה לא מסתפק שום אדם כי אותה המלכות מעברת על הדת וחפלה לעקור האמונה וכל החורה כולה, וכמו שהעיד החכם מכל אדם במשלי די פסוק ע"ז כי לא ישנו אם לא ירעו ונגזלה שנתם אם לא יכשילו, וכמו שנתברר מכמה

דורות שזה כל חאוותם, אלא שמפחדים קלת מן העולם. ובודאי שמחושביהם לא הין מפחדים כלל. כי שם ככל תחת ממשלחם והמשערה שלהם, אלא שאינם יכולים לעשות שם הכל מפחד של חו"ל וממגבית הממוז שבחו"ל שבזה חלוי קיומס, גם בושים עדיין קלח מן כאומות אם יראו ששומרי בתורב מתנגדים לכם. ולכן לוקחין ביניהם מפלגות הדתיים. שיהיי להם לכסות עינים. וחלה גדול מהנותנים לאותו המגבית לא היי ברלונס שיהיי העברת הדת בכח ממונס. אבל כיון שכל מפלגות הדחיות המה שותפים באותו המגבית, גם האגודה משחחפת בכל מיני גביית הממון שלהם, והכל נוגעין בדבר, ומכסין מן ההמון ואין מודיעין להם שבממונם מעבירין על הדת, לכן עושין מה שעושין העברה על הדת בעזות וחליפות, ולא עוד אלא אפילו כשעושין איזה מחאות נגדם בזעקה וכאב לב נגד בעברת בדת וחילול כי ותורתו בקדושב, שבושים בזה בפני העם ובפני האומות, וזה מועיל לפעמים. ואף שהם מפירין דת וכופרין בכל בפרהסיא. וכל האומות יודעין שבישראל אין תורה ואין אמונה, כי ככל רואין את מעשיכם ודרכם של אותה הממשלה. וכעת עוד הודיעו לכל הגוים שכל הנכרים יוכלו להיות יהודים אף בלא תורה ואמונה כלל אלא בחתימה על אגרת שבוא יכודי, ולא נמלא כזאת בשום אומה ולשוו שלא יתחשבו כלל וכלל עם דחם. חם כל מגמחם להחזיק שיעה זו בעיני כל העולם. כי עובה הארץ וממשלחם אף כשהוא בלא חורה ואמונה כלל. וזה כבודם שיכירו וידעו אף כל האומות, שבישראל אין פגם מה שאין להם דת ואמונה, כי ככה היא תורת ישראל שהממשלה תוכל להשתלט עליי ואף לעקרה ח"ו, ולכן כשיש לעקה ומחאה בחוץ נגד זה עד ששומעין גם האומות שעדיין יש בישלאל שומרי תורה ומצות שנותנים נפשם על בתוב"ק ומוכנים ללחום עבור כבוד כי ותורתו הקדושה, זה להם לבושה, אף שידוע לכל בלי ספק שהאומות לא יכנסו בעובי הקורה עבור התוה"ק. ומאי איכפת להו אם ישראל שומרין תורה או לאו. ואין חשם כלל שיגיע איזה מק מזה. אלא שכואב להם זה מחמת קלת בושה או אפשר גם חשש היות ממון. כי חלק גדול מהנוחנים למגבית הממוז מושפעים מדעת האומות ועושה עליהם רושם הפירסום הזה ואיו ספה שיש לחשוב אפשרות שיהי' אולי הלת תועלת

במחאות כאלה, שימנעו עכ״פ לפעמים מלכרבות כ״כ בגזירות של הפרת הדת, שהחיוב למסור נפשו ע״ז, וע״כ אחר הנסיונות המרובות של כמה וכמה שנים שנתברר שלא הועיל אללם שום השתדלות ותחנונים למונעם מהפרת הדת, הכי יש לישב לגמרי בחיבוק ידים עד אשר יעשו הכל ח״ו כמפלם ורלונס בהפרת הדת בלי שום מפריע. ועכ״פ חיובא רמיא לזעוק זעקה גדולה ומרה בחולות וברחובות על חילול השם ותורתו הקדושה באופן נוראה שלא היתה כזאת בישראל מעולם.

### קיד

ומלבד שיש לחשוב בזה על תועלת כמו שכתבתי. ברור שגם עלם הענין של הפירסום בזה הוא הידוש כשם גדול, והנה דעת הרמב"ם בפירוש המשנה במס׳ ע"ז פ"ה דלכן הסור לעבוד בשבת במרחץ מפני חילול כשם דגוים שיאמרו שיכודי מחלל שבת. וחמהו עליו כולם מגמרא מפורשת במ"ה דף י"ב מקבלי קבולת בתוך התחום אסור חוץ לתחום מותר בשבתות ויו"ט, אלא בחולו של מועד דשכיחי אינשי דחזלי וחתי לכתם חסור, ולדברי הרמב"ם שהעעם כוח בשביל חילול כשם דגוים מחי נפקח מינה בין תוך כתחום או חוץ לתחום או בין שבת לחוש"מ, כלא כליכת כנכרים אינו חלוי כלל בתחומין. וניחא לבו לפרש דברי ברתב"ם שסובר שמה שרומה הנכרי שאיזה יהודי מחלל שבת אין החילול השם גדול כ"כ כי גם בכל האומות נמלאים אנשים פרטים שאינם שומרים דת, אבל כשכוא בעיר וכל העם מחשים, גם המנהיגים וביד"ל אין קולם נשמע זה חילול השם גדול, כי על הכלל כולו ילה. ולכן כשהוא חוץ לתחום בשבת שאין ישראל הולכין שם ולא נודע הדבר לא הוי כ"כ חילול כשם כמו אם הוא בעיר או אף חוץ לחחום בחוה"מ ששכיחי ישראל רואיז, ואייכ כשייכ כשמלכות ישראל שכם לפי דעת כאומות באי כוחם של כל ישראל מתנכגים נגד בתורב ובאמונב, ואין קול ואין עונה לנגד זכ, אלא כל ישראל ששים ושמחים בפני כאומות ממלכות של כפירה בכל החורה כולה, ורואין כל כאומות שזה דעת כל ישראל כולם לחפוץ רק בארץ ומלוכה אף בלי חורה ואמונה כלל, אין לך בזיון

בתורב ובאמונה יותר מזה. אשר כמובו לא נבייתה שבעוה"ר החיה"ש בזה נורא מאוד, וא"כ הוא חיוב עלום לכודיע אף לכאומות שעדיין יש חורכ בישראל ויש שומרי חורה ומלות בישראל שזועהים נגד הפרת הדת. בכל לב ונפש.

וכל אשר עינים לו שלא נחפם באותה התאוה הרעה של ההמח מדינה לפני הזמן בכח המינות שיש בזה, גם אינו משוחד מהממון וכבוד המגיע מאוחה האמונה שבמלכות של כפירה ר"ל. רואה האמת ברור את הקידוש השם העלום שיש במחחות הנ"ל. והעיקר שגם זה ברור שיש לחשוב בזה על תועלת כמו שכתבתי. אבל דא עהא שכל הדחיים המשתחפים עם מלכות המינות, והאגודה בתוכם, מחפין עליהם ועומדין על ימינס להלילם מכל וזה והפסד ובושה, ועוד מחנפלים על היראים שלוחמים במסירות נפש עבור כבוד השי"ת ותורתו בקדושה, בזה ודאי נותנים להם כח וחחוק גדול שיעיזו פניהם יותר להעביר על הדת באין מפריע ואין פחד לנגד עיניהם ביודעם שיש להם דחיים המהפכין דברי אלקים חיים, מקיה"ש לחיה"ש ומחיה"ש להידה"ש, כהנה וכהנה טענות שוא והצל שאין למפל בהם ולהביאם על הכחב, שאין בהם אלא להחניף לרשעים שמשתחפים עמם ומקבלים מהם כל מיני שוחד, עד שעיקר חיותם וקיומם מהם שזה מסמח שינים עד אין גבול וערך. ומבואר במס׳ גיעין דף ס״א במשנה מחזיקין ידי וכרים בשביעית, אבל לא ידי ישראל. ובגמרא שם דף ס"ב מחזיקין ובא"ר דימי וכו׳ אין עודרין עם העכו״ם וכו׳ לא לריכא למימרא לבו אחזוקי בעלמא, וברי שבבחזקת מילין בעלמא בוי מחזיק ידי עוברי עבירה, ומכש״כ כשנותנים חיזוק למינים באגודתם בדיבור ובמעשה.

#### קמו

וחמור מחד עון המחזיקים ידי עוברי עבירה יותר מהעוברי עבירה עלמס, כמבואר במדרש רבה סדר ויקרא פ' ו' אות ב' עב"כ ושמעה קול אלה זש"ה חולק עם גוב שונה ופשו חלה ישמע ולה יגיד. מעשה בשלטון אחד שהיי הורג את הקבלנין ומחיר את הגנבים והיו הכל מלחין עליו שחינו עושה כרחוי. מה עשה הולים כהון במדינה וכוי הבים חולדים וכוי

שאין ככל אלא מן בקבלנין, כרי מן כשלטון. מן המעשה מנין, ראובן גוב לשמעון, ולוי ידע ביי אייל אל תפרסמני ואני יהיב לך פלגא, למחר נכנסו לביהכ"נ ושמעו הול החזן מכריז מחן גוב לשמעון ולוי החים חמן, כלא נחנה חורה איפופסין והוא עד או ראה או ידע יעיי"ש. הנה ראי מו השלטון שהיי מחיר את כגנבים אף שעיקר מעשה הגניבה לא עשו אלא הגנבים ובקבלנין לא עשו מאומה אלא שנתנו להם חיזוה ע"י שקבלו מהם חלק, אעפי"כ דן אותם להריגה יותר מן הגנבים שזה גרוע יותר ומסוכן יותר להמשיך כולי טלמה הבחרייהו, ומדמה לזה המעשה של חותו השותק בשביל שנעל חלק ושונא את נפשו בזה, ויותר מזה הם הנועלים חלק כבוד וממון בכלל המינים ועומדים בלדם נגד הלוחמים במס"נ עבור כבוד כשי"ת וחורתו כהדושה. ובגמרה כחובות דף ק"ה בה וראה כמה סמויות עיניהן של מהבלי שוחד, אדם חש בעיניו נותן ממון לרופא ספה מתרפא ספה איו מתרפא, והן נועלין שוה פרועה ומסמין עיניהם שנאמר כי השוחד יעור פקחים. ושם ע"ב בגמרא מאי שוחד שהוא חד, וברש"י ז"ל שם הנותן והמקבל נששים לב אחד, והרי שאף שבמראיתם ולורתם אינם אחד, מכל מקום לבם לב חחד, וח"כ חין חימה בחלו המקבלים מהמינים כל עיקר חיותם והיומם שלב א' להם נגד ביראים.

משה

#### קמז

ומה שאותרים שעושין כ״ז לשם שתים לפעול אללם תיקונים בדת ולעשות פשרות בדרך עבירה לשמה, אין זה אלא דברי תימה מכמה טעמים ברורים, ראשית הוא דבר ברור שאף אלו היו כל החמשה האגודאים היושבים שמה בשלחן אחד עם הפרולים והפרולות לדיקים גמורים שאין להם נגיעה אלא בלתי לבי לבדו לא כיי בכחם לפעול ולהשפיע על מאה אפיהורסים שמתכוונים להעביר על הדת. ובזה כל המפלגות שוות להיות יד אחת ללחום נגד כל מי שידבר עבור קיום התוה"ק, ואף המזרחי שכחם רב ועלום הרבה יותר מהאגודה ברוב מנין ורוב בנין ופעלו ברבה לעובת הליונות והמדינה יותר מכל המפלגות, כי הן המה שהמשיכו רוב העולם לליונות ע"יו שהתלבשו בלבוש של שם תורה, ואעפי"כ לא

קכח

הועילו להם כל הזכוחים לפעול אללם אף דבר העון. הגם שאינם מבקשים דרך התורה מה שקשה לעוברי עבירה כי מסייעים להם הרבה בעקירת הדת, אלא אף עניו הל של האגרת מי יהודי אין בכחם לפעול. ואיו להסתפה כלל שמה שנמנעים הממשלה לפעמים בחיזה ענינים של הפרת הדת, הוא רק מפחד של חוץ לארץ שלא ישמע הולם של מגידי אמח עליהם בחוד, ובעח לה מפחד בחמשב בחנודהים שנוחנים לבם חוחו הכבוד לישב במלכותם וכל היומם וחיותם הוא מהם ובידם המה. ויודעים היעב שאין להם לירא מהם

מאומה. ובהשות ותחנונים בודאי אינם מועילים. כי

עניני הדת בנפשם הוא. כמו שהבאתי מאמר הכתוב ונוזלה שנחם חם לח יכשילו ובפרט שזה כל מגמחם

לישב בעם בלה חורב וחמונה

וכל מי שיש לו מח בקדקדו יוכל להבין ברור כי אלו לא היו משחתפים האגודה ביניהם ומחחממים מכם. כיו יכולים ללחום יותר בחו"ל עבור התוב"ה והיו בחים לעזרת ה' בגבורים כדת של תורה. והיי בזה כח גדול של עוד כמה רבנים וראשי ישיבות. והיי בזה השפעה יותר גם על ההמון, ובודאי היי בזה פעולה גדולה למנוע אוחם מהרבה גזירות ועניני בעברת בדת. ויוכל לביות שאז ביי מועיל אללם גם בקשות ותחכונים, שהיו פונים יותר לדברי יראי ה׳ מחמת שלח ביי לכם חיזוה כ"כ מכל מיני דתיים. לא כן עכשיו, שגם האגודה ביניהם ובידם, ויש להם מזה חיזוה רב, הפסידו הכל, ומה שנמנעים בחיזה ענינים לעשות נגד הדת הוא ברור שאיו זה אלא מפחד העולם שבחו"ל ומחוחו שלח נכנסו בשום מפלגה ולח נתעוורו עיניהם ויכולים להגיד האמת. אולם אנשי באגודה מענה בפיהם שכוחם ועולם ידם פעלו זה והכל הוא משלהם. אבל משכיל על דבר לא יסתפה בזה ויודע שנהפוך הוא. ואוכל לברר על כל פרעי מעשיהם ודבריכם שישיבתם ביניכם אינו אלא הלהלה. אלא שאין רלוני להאריך בהונערם הזה בפרעי המעשיות. אבל כאמה עד לעצמו

כיו

והלא עוד בשנים הראשונים של החייסדות הליונות שביו אז בליונים רה איזה אלפים מועטים.

והיראים היו אז הרבה מאות אלפים, ועענו אז במסיתים ובמדיחים שיחחברו כל בירחים עם בליונים ובודחי יתהנו את הכל. כי הליונים היו אז מיעועא דמיעוטא, ובודאי תחבטל דעחס ברובא דרובא. וטענה זו תפסב אז איזב לבות בתמימים. אבל כל בגדולים ולדיקים לעקו אז שחלילה להחחבר עמהם שלא ילמח מזה אלא הלהלה, כי על הליונים אי אפשר להשפיע מאומה. וכל באיי לא ישובון. אלא אדרבה יהיו נמשכיו אחריהם עי"ז הרבה מהיראים. כי שאני מינות דמשכי. וכמבואר כ״ז באורך בס׳ אור לישרים הנדפס בשנת תר״ם בעלת הגדולים ולדיהים שהיו אז. ובמכחבו של האדמו"ר מליבאוויטש הה"ח הרש"ב זלה"ה הנדפס שם עוד בחייו כביא שאוחו שכלכן בשיעה זו והתחברו עמהם כדי לחקן, ראו אח"כ שאי אפשר לפעול אללם מאומה ונפרדו מהם. אבל נחלש כחם מלעשות עוד. יעו שהיו בחחלה עמהם, והזהיר שם במכחבו מכמה טעמים שלא להחחבר עמהם אפילו כדי לחקו, ושאח"כ אפילו יופרד מהם יחלש כוחו. וכן היחה דעת כל הגדולים ולדיקים. כאשר יראה הרואה שמה, וכן שמשנו כולנו מפי כל גדולי ישראל במשך כל הדורות. אבל כל השחלא ועריא שהיי בזה היי רק לפי המלב שביי אז, שביו ביראים רוצא דרובא וביי מקום לפעות שאפשר לבטלם ע"י התחברות, ולכז הולרכו גדולי ישראל ליכנס בעובי החורה לדחות עענה זו. אמנס עכשיו שהיראים המה מיעוטא דמיעוטא בחכלית בחיטוט בכל בעולם. ואפילו אלו ילכו כל ביראים שבכל בעולם לכבחירות אי אפשר לכם לכגיע אלא למספר מיעוטה דמיעוטה בתכלית המיעוט נגד רובה דרובא דעלמא בתכלית הרוב, שהמה בדעה אחת בעניו הפרת הדת, תו אין מהום להעלות על הדעת להשפיע עליכם ע"י בתחברות.

ועיין בחלשיר הקדוש משלי חי שהחריך בענינים חלו על הכתובים אם יפחוד חעאים אל תאבה ואל חלך בדרך אתם מנע רגלך מנחיבתם, והביא גם מבעל העקידה שכתב שבודתי חין הכוונה שהולרך בכתוב לבזביר את יראי בי שלא לילד אתם ללסעם את הבריות, אלא הכוונה שאף לילך אתם בכוונה טובה לשמור את הנקי שלא יפול ברשתם ע"ז לריך ככתוב לכזכיר שלא לילד בדרך אתם. גם כתב

עוד שם האלשיך עה"כ מנע רגלך מנחיבחם והוא

אל תאמר בלבבך לא אתחבר אתם, רק רחוק יהיי ביני ובינס ואתילבה בנחיב לר בלתי מפורסס, וכאשר תראינה עיני יחיעלו להדיח, אמלטה רק אני ואלא מחוך ההפכה ואהיי רחוק מן ההפסד וקרוב לשכר שירבו עלי מאד מהר ומתן תחת היותי בנחיבתם, ע"ז הזהיר הכחוב שלא יעלה על רוחך שחוכל להמלט על נפשך. ושוב- הביא אח"ה דברי המדרש אם יפחוך מעאים אל תאבה, אם יאמר לך פלוני עשיר הוא ללך ונהרגהו אל חשמע לו ואל תאבה לו מפני שמחשבותיו לרעה, וזה חמיי גדולה שעל מעשה שהוא עוב אפשר לומר שרק מחשבותיו לרעה אבל אם המעשה היא בעלמה רע ומר עד בלי די מה לו אלל המחשבה.

וביאור הענין שאין הכוונה במה שאמר אל חשמע לו ואל חאבה לו שלא לשמוע אליו לחטוא עמו, שאין לריך להזהיר ע"ז אלא שהזהירו שמלבד שלא ישמע אליו אל יאבה עוד להיות אחו, כי ימאס חבורתו חמיד. שמא האמר א"כ בטלח ממני מלות השבת רשעים בחשובה, לזה אמר שמאחר שהעיז פניו להחטיאך ולא בוש, שוב לא יבוש לקבל ממך לשוב מרעחו. ואל חאמר אחרי בטלי פיחוייו אהי' עמו בדברים זולת זה, ומה גם במילי דשמיא למה אחרחק ממנו, לזה אמר מפני שמחשבותיו לרעה, ואומרו אל חלך בדרך אחם אינו במשה העבירה רק אף להיות עמו בדרך, יעיי"ש שהאריך עובא והבאחי רק חמלית לשונו. ובזה מבואר

עד כמה שלריך להחרחה מחבורתם אף מקלה נתיבתם

אפילו כדי לתקן, ושם מיירי אף ברשעים בשאר עבירות

לא במינות, כאשר חשב בקרא העבירות, ומכש"כ

במינים דודאי גרע טובא, כמו שהבאחי למעלה.

ודון לזה אמרו לי בפירוש שנים ממנהיגי המזרחי
שיטן שיש מפלגות דחיות בכנסת קשה להס
יותר לפטול בעניני הדת כי אינם רולים ליתן חיזוק
והתגברות להמפלגות הדחיות, בי כל מפלגה לפי ערך
שהיא מתגברת והולכת מחלשת המפלגות האחרות,
כי לפי ערך שזה קם זה נופל, ויודעים המה כי מה
שיפעלו בעניני הדת יהיי להם מזה חיזוק והתגברות
הכח יותר, ורולים למנוע זה. והנה גם זה אמת ויליב,
כי אף שרולים שיהיי ביניהם מפלגות דחיות להכשיר
אותם בעיני העולם, אבל אינם רולים שיהיו מפלגות

חזקות בחוך הכנסת, כי לצורך ההכשר די להם אף אם הם חנשים בתכלית החולשת, ולכן מלבד שנאת הדת שיש להם טוד נתוסף להם טעם ונגיעה עלמית שלא ליחן כח למפלגות הדתיות המתערבים עמהם בכנסת ומשתתפים עמהם בכל דבר, ואילו לא היו נכנסים שומרי חורה ומצות בחוך פוליטיק של המפלגה ולא היו מבקשים מהם לא ממון ולא שום גדולה וכבוד אלא הכוחה לשומרי חורה בעיני הדת, אין ספק שהיו יכולים לפעול הרבה יותר בעניני הדת, וכיון שנתארגנו לאוחה הפוליטיק להיות מפלגה בכנסת יודעים הממשלה כי הי להם במה שנותנים להם אותו השוחד של ממון וכבוד ואין לרוכים למשות יותר עבור שומרי הדת.

# קיח הנה כתבתי כל זה יען שהאמת הוא כן, אבל לדינא

בנידן דידן אין נפקא מינה, כי אף לו יהא כדבריהם שעושים תיקונים. אבל כיון שכבר נתבאר שבלהיחת חבל בחוך אותה השררה של מלכות המינות טרם זמן הגאולה בחוקים ומשפטים כאלה יש בזה כמה וכמה איסורים נוראים. שכאו"א מהם הוא ביהרג ואל יעבור, האיך אפשר להתיר זה אפילו עבור תיקונים גדולים, יהי׳ איך שיהי׳, הלא אף חכז״ל בתקנתם שבודאי שבכל תקנתם יש תיקונים גדולים, מכל מקום אין בכחם לשקור דבר מן התורה לבעל שום איסור שהות בקום ועשה, זולת בשב יחל תעשה. ואפילו למיגדר מילחה כמו חלי׳ בהר הכרמל שע"י עבירה זו של שחוטי חוץ החזיר את כל ישראל בתשובה. ואטפי"כ מקשי בגמרא סנהדרין דף פ"ט ע"ב האיך סמכו עליי ועבדי בחוטי חוץ ותי׳ היכא דמוחזק שאני, דאך בשביל דמוחזק בנכואה שרי, לא זולת. ובתוס׳ שם כתבו העעם שלריך לזה דוקא נביא כדי שיכיי בטוח ש"י הנבוחה שיחזרו ישרחל למוטב שי"ו. והרמב"ם פ"ע מה' יסודי התורה הלי ג' העתיה כדין סתם, שהכיחר בזה הוא ע"י נביא ולא כחב הטעם. ועכ"פ בלי נבואה אין מליאות לדיו זה להתיר אחה איסור אף לצורך שעה, ואייכ עכשיו שבעלה נבואה אין אפשרות להיתר זה. אבל גם בעת שהיי הנבואה לא כיי מציאות לכתיר אלא אי משאר איסורין חוץ מע"ז שאפילו כל הנביאים שבעולם לא יכלו להחיר אף לפי שעה, כמבואר ברמב"ם פ"ע מהי יסור"ח, וא"כ בשררה זו שיש בה ע"ז ומינות, גם שיתר הממשלה

שלפני הזמן שהוא ביהרג ואל יעבור שהוא ע"כ בשביל שבוא מינות וכפירה והוא חמור הרבה יותר מע"ז בלבד בודאי שכל הנביאים שבעולם אין בכחם להחיר זה אפילו בשביל לכחזיר כל ישראל בחשובה.

#### קים

והנך רואה שהחמירה התוה"ק כ"כ באיסור דחיקת כהן שלה לנחת חירות מן כגלות ערם כזמן. וכבר נחבאר שבודאי א״א לומר שאין הכחוב מדבר אלא באינם שומרי חורה ומצוות, דאטו ברשיעי עסקינן, ובכלל כשבועה הוא ג"כ שלא יתפללו יותר מדאי. שזה ודחי חינו חלח בלדיקים גמורים, כמו שנחבחר למעלה. והנה במה שאמר שמואל אין בין עוה"ז לימות המשיח אלא שיעבוד גליות בלבד כתבו התום' במס' שבת דף ס"ג ע"ח ד"ה חין מע"ג דהשתח חין ירושלים ואיו ביהמ״ה ואלו לימות המשיח יהיי הכל בנוי ל״ל דכאי אין בין לאו דוקא, ולייל לפי"ז דקאי רק על שינוי העבעים בעבעו של עולם כמו אור הלבנה כאור החמה וכדומה שינוי העבעים שלא היי כן מיום שנברת בעולם, שע"ז סובבת הפלוגתת חם יהיי כן תיכף בימות המשיח או בזמן מאוחר אחר ימות המשיח, וזולח זה יש הרבה ענינים בין עוה"ז לימוח המשיח, ולריך להבין למה פרט דוקא שיעבוד גליות. וכי ביהמ"ק וירושלים מילחה זוערתה הוה. ובחמת שהחום׳ בתענית ובמגילה נדחקו לחרץ דבכמה מקומות בש"ם משמע דביכה דהמר לשון הין בין כוה דוקה, ועכ"פ אף אם ההכרח לומר דכאן לשון אין בין הוא לאו דוקא מכל מקום לריך טעם למה בחר לומר רה פרט זה של שיעבוד גליות.

אמנם בדברי הרמב"ם ז"ל בפירוש המשנה בסנהדרין פרק חלק מלינו ישוב ע"ז שהאריך שם בעניני ימות כמשיח וכתב שאז כוא כזמן שתשוב כמלכות לישראל ויחזרו לא"י ויכי׳ אוחו כמלך גדול מאוד וכו׳ חכרו יהי׳ מלא הגוים יותר מו המלך שלמה וישלימו אתו כל האומות ויעבדוהו כל הארצות לזדקי הגדול ולנפלחות שיכח על ידו, וכל מי שיהום עליו, יחבדהו כשם יתעלה וימסור אותו בידו וכוי ולא ישתנה שום דבר בחליחות חחב שבות מתב חלה שבתלכות תחזור

לישראל, והאריך עוד שם בענינים נשגבים שיהיו בימוח המשיח עד שכתב לבסוף התועלת הגדול שיהי׳ בימים ככם כוח שננות משיעבוד מלכיות שכיח מונע חותנ מעשיית המלות כולם וכו׳ ואין אנו מתאוים ומקוים לימות המשיח לרוב התבוחות והעושר וכוי, חבל התחוו כנביאים וכחסידים לימות כמשית ורבתה תשוקתם אליו למה שיהיי בו מקבון הלדיקים והנהגת העובה והחכמה ולדק המלך ורוב יושרו והפלגת חכמתו והרבתו אל האלקים וכו׳ ועשיית כל מלות תורת משה ע"ה בלי עללה, עכ"ל בקילור יעיי"ש שהחריך עובח.

ומבואר בדבריו הרבה ענינים נפלחים ונשגבים עד מאוד שיביי בימות במשיח אלא שהמליאות לא ישתנה, לפי שיטחו של שמוחל שחמר חין בין, ולכן פרט רק שיעבוד מלכיות לפי שזהו היסוד העיקרי שע"י שננוח משיעבוד מלכיות נוכל לשמור כל המלוח כולם. ואך בשביל זה תהוחינו לימות המשיח שנוכל אז לשמור כל המצות כולם. ובחמת מוכח כדי הרמביים זייל במה שאמרו בש״ם גלוי וידוע שרלונינו לעשות רלוניר ומי מעכב שאור שבעיסה ושיעבוד מלכיות. והרי ששיעבוד מלכיות כוא המעכב הגדול לעשיית רלונו יחיש, כמו בילבייר. גם במה שאבייב ועבדתם שם אלהים אחרים פירש"י ז"ל ושחר רחשונים דמשנעשו עבדים לעובדיהם הוי כע"ז, וכש"כ שכן הוא במלכות המינות. והרמ"ע מפאנו בעשרה מאמרות מאמר הקור דין כחב דלכן מלך נכנס לדין תחלה שעפ"י רוב כל הליבור נמשכין במטשיהם אחר מטשה המלך, ולכן חשב בפרטיות שיעבוד מלכיות שהוא העיקר בקיום כל התורה כולה, ואם כן ישראל שומרי תורה ומלות בפרע לדיקים גמורים אם דוחקין את הקץ למהר החירות משיעבוד מלכיות להקים מלכות של תורה מזכין בזה את כל ישראל בהיום החורה והמצוח שחלוי בשיעבוד מלכיות וגם מלילין חותן מע"ז שע"י שמשועבדין למלכות עכו"ם הוי בעובדי ע"ז, ולכחורה למה חין היחר לעבור עבירה זו של דחיקת הקן בשביל זכות הרבים כזה של כל ישראל בקיום כל החורה כולה. וע"כ שהחמירה התוה"ה בעבירה זו של דחיקת הקץ שאינה נדחה מפני שום זכוחים שבעולם שחין לנו להחחכם על גזירת הבורא ית"ש שאמר אני משעבדו ואני גואלם. כוא יח"ש ואין זולחו. ואם כן כאיך יעלכ על כדעת שיכיי כיתר לכשתתף בעבירה זו של דחיקת הקץ ליקח

# קכא

והנה בגמרא חולין דף ד' אמר רב ענו אמר שמואל ישראל מומר לע"ז מותר לאכול משחיטתו שכז מלינו ביהושפט מלך יהודה שנהנה מסטודת אחאב, ופירש"י ז"ל אחאב וסייעתו חזינן בכו דעובדי עכו"ם הוו ובנבילה לא אשכחן בהו דמפקרי ואיכא למימר דילרא דעכו"ם תקיף עלייהו, ויהושפע לדיק גמור היי. ושהיל וערי שם הש"ם עובה בדחיות לסתור רפיי זו. אבל סתר כל הדחיות ונשארה הראיי בתוחפה. שוב אמר לימא מסייע לי׳ ובעורבים מביאים וגו׳ ואר״י א"ר מבי טבחי דאחאב. ודחה על פי הדיבור שאני. ואח"כ הביא ברייתא דמומר לע"ז הוי מומר לכל בתורב כולב, ותיובתה דרב ענו. ומעולם נחקשיתי בזה כיון דמסיק דמומר לע"ז אסור לאכול משחיטתו ותיובתה דרב ענן, הדרה קושיה לדוכתה מיהושפע האיך אכל משחיטתו של בי טבחא דאחאב, הלא בכל השקו"ע שבהסוגיא לא מלא דחיי לראיי זו מיהושפע. ולמה אחר המסקנא לא מהדר כלל לחרולי הך דיהושפט, ולא מלאתי בשום מקום מהמפורשים תי׳ ע"ז.

ובתוספות שם דף כי ע"א על כא דאמרו עפ"י הדיבור שאני כתבו וא״ת למאי דס״ד דלא הוי עפ"י הדיבור חקשי דהא אמר רב בשר שנחעלם מו כעין אסור, וי"ל דוה היי יודע שהיי סומך עפ"י הדיבור דלא משל עכו"ם הא מייתי אבל לא ס"ד שבא כדיבור לכתיר כאיסור שחיטת טבחים דאחאב. הנה זה פשוט דודחי יש חילוק בין לסמוך על הדיבור שהוא מעיד שבא מן ההיתר או לסמוך על הדיבור לחכול דבר החסור, שהרי לעבור על חיסור בקום ועשה אין לסמוך גם על הנביא אם לא כשהוא למיגדר מילחה כמ"ש ביבמות דף לי על ההיה דחליי בהר הכרמל למיגדר מילחה שהני, הך הולי יש חילוק דחך אחרים אסורים לעבור על איסור על סמד דברי הנביא, אבל הנביא עלמו שאליו נגלה הדיבור. בזה אפשר דשרי, שכן משמע לכאורה ממה שאמרו על שחיטת טבחה דבי החתב כתן עפ"י הדיבור שתני. אבל בלא"ה הוא פלא, כיון שכל הענין שהביאו העורבים היי בדרך נס שליחות מהקב"ה כמש"ה ואת העורבים לויתי, למה היי הנם להאכילו נבילה דוהא.

חבל באוחה השררה שלפני הזמן, על סמך דמיונות לעשות איזה תיקונים בדת בין המינים שמחריבין הדת. — כחבתי זה לרווחא דמילחא, אבל בלאו הכי כבר נחבאר שאין שום היחר בזה, וגם עיקר הענין שאומרים שעושים חיקונים, נהפוך הוא, שאין בזה אלא חורבן גדול, שיש בזה החזקת ידי המינים במעשיהם באופן נשגב.

קב

ובאמת שכל היושבים שמה במקום עמח עם

בפרולים ובפרולות שכל מחשבתם למינות וכפירה, ישיבתם שמה משפיעה להיות נמשכין אחריהם. וכתב האלשיך משלי די פסוק י"ד שאל תבטח בעלמך גם בהחזיקר בחכמה ומוסר ללכת בחורח רשעים כי דע איפוא שלא יסכון לך כ"ז אם לא חמנע רגלד מחורח רשעים כי כלח יכשילוך ויוכלו לך, ולח בלבד לכחך בעלחם או שבחך אחם, כי אם אף מליכנם בדרך חשר המה בו תשמר, והחריך עוד בפסוק ע"ו כי אף לעשות הפנדריא להצר בילוכו להגיע למחוז חפצו אין לעבור בדרך שהרשעים בו, אלא לסבב הדרך כאלו לה ביי שם חותו בדרך מעולם ולה לעבור בו חל מחוז חפלו, יעיי"ש שהאריך טובא. ומכש"כ היושבים אתם זמנים מרובים ויש להם מישיבתם ביניהם ריוח גדול של כבוד וממון ופרנסות וכדומה, שזה שוחד עלום שלריכין למצוח חן בעיניהם שבודחי ח"ח להם ללחום עמהם כראוי אלא אדרבא נמשכין אחריהם. ובתיקונים תיקון י"ג ובמושב ללים לח ישב, מחן מושב לנים. דא לילית אמן דערב רב דאיהי מעמאה כנדה במושבה. וכן ערב רב מעמאין במושבם ללדיקיא דיחבין בינייהו כנדה. ואם בלדיקים אמרו שנעמאין בישיבתם בין הע"ר, ק"ו באותן שגם בלאו הכי אינם לדיקים כ"כ ויש בישיבתם שמה גם בלחו הכי עבירות חמורות ונורחות ר"ל, ובישמח משה פרשת בלק כתב וז"ל: אין דבר בעולם מזיק לנפש למו התחברות עם אדם רשע אף לפי שעה אף אם אינו ניכר נכנם בנפש כמו העכם והארם, וברוב ימים ימלא, ולריך לזה זכות גדול בלירוף העסק בחורה שילא ממנו העכם והארם כולי האי ואולי אחר זמן רב, עכלה"ק.

קלב

הלא היי אפשרות להביא בשר כשר כגון מיהושפט המלך וכדומה כמו שהיי האפשרות להביא נבלה, ועשה הקב"ה נס במרע"ה שלא ינק מן המלריות. אף שהוא מותר מן הדין, אלא שאמר הקב"ה פה שעתיד לדבר עם כשכינה האיך ינק מן הטמא, כמו שאמרו חכז"ל בסועה. וא"כ כש"כ בנבילה אז באליי שכבר החהר עלי׳ ומדבר עם השכינה חמיד. פלא הוא שיעשה הקב"ה נס להאכילו נבילה. ומובן היטב מה דלא ס"ד מעיקרא לומר בזה עפ"י הדיבור שאני. אלא שלריד להבין לפי המסקנא דמסיק כן, והוא מילתא דתמיי.

### קבב

ויש לכעיר עוד שכרי ודאי ממכ באכל אליי מכ שהביאו לו העורבים אין ראי׳ כלל, שהרי הי׳ אז בסכנה. כמו שאומרים בפירוש בפיוט איש כלכלוהו בעורבים ולא מת לשחת. שהצילו אותו כלכלת בעורבים ממיחה, שלא היי לו אוכל אחר, ובמהום פח"נ בודאי דמותר לאכול אף נבילות. כמבואר במשנה יומא דף פ"ג שמאכילין אותו אף דברים טמאים כל מה שלריך להלילו מן הסכנה, וא"כ אין ראיי משם למקום אחר להחיר שחולי חכל בשביל הסכנה. ול"ל שהרחיי הוח מגוף הענין שעשה כן הקב"ה כיון שלא היי כן במקרה אלא נס מו כשמים שנשלח לו אותו במאכל בשליחותו של מקום, ואין דבר טמא יולא מו השמים, ולא מיסחבר שישלח לו הקב"ה נבילה. אלא ודאי כשר היי כדת של תורב. וא"כ אינו מספיק בתי' של על פי הדיבור שאני, שהרי ע"ז אנו דנין שאינו מסחבר שיהי׳ הדיבור לכאכילו ובילוח

#### קכג

והמהרש"א כתב דבים גופה חשמעינו דחע"ג דמבי טבחי דאחאב הוי, הותר לו טפ"י הדיבור דבר אסור משום שחיטת טבחי דאחאב. וסיים דקלת קשה כיון דעפ"י הדיבור היי אמאי לא נימא דהוגד לו עפ"י הדיבור שהי׳ דבר מוחר מזבוח דעובדי׳. וכחב ע"ז בעיון יעקב מבעל שבוח יעקב דלח קשה מידי דח"כ מחי חתי לחשמעינן דהי' מבי עבחי דחחתב, אי לא לאשמעינן דמותר לאכול משחיעת מומר לש"ז.

או לאשמעינן דע"י הדיבור מותר לאכול דבר האסור כמ"ש המהרש"ח עלמו. הנה כתבו שניהם דחתי רב לאשמעינן דמותר לאכול דבר כאסור עפ"י כדיבור. ובאמח לדינא אין נפהא מינה כ"כ לידע זה עכשיו. דכיון דאין כביחר אלא עפ"י נבואב כאלר כוי הילכתא למשיחא דבשלה נבואה עד ביאת המשיח כמ"ש הרמב"ם והסמ"ג שהבחתי לעיל ובנמרח הולרכו לבאר מה שמבואר בקרא שסמכו על אליי באיסור שחועי חוץ, וילחק סמד על אברכם, וגם מה שלמדין מקרא דאליו תשמעון, שעעם כביתרים כאלו שבקראי בשביל שהיו מוחזקים בנבואה ובשביל שהיי למיגדר מילחא, כדי שנדע שבאופן אחר אסור, אבל בהך מימרא דרב שהיי מבי טבחא דאחאב שאין לנו על זה שום רמז במקרא אלא ע"כ קבלה היחה בידו, אין נפקא מינה בזה עכשיו, ובפרט לפי מה שכחבתי הוא באמת דבר פלא שיעשה הקב"ה נס להאכילו נבילום

#### קכד

והנה בעיקר המימרא דרב שהי׳ מבי טבחא דאחאב ים סתירה גדולה בדברי החדרש תנחוחה פרשת מסעי עה"כ כי חתם בחים חל בחרץ זש"ב מלפנו מבהמת הארץ ומעוף השמים יחכמנו, אמר להם ההב"ה לישראל למדו מפרו של אלי׳ וכו׳ שלא רוב לילך לע"ז, ומעוף השמים יחכמנו אמר בקב"ה למדו מכעורבים שביו מכלכלים אלי שנאמר ובעורבים מביאים וגו', מהיכן היו מביאים, משולחנו של יהושפט, ולפי שלא היו רולים העורבים ליכנם לביתו של אחאב להוליא משולחנו כלום לאותו לדיה מפני שהי׳ ביתו של אחאב מלא מע"ג הוי ומעוף השמים יחכמפו אמר להם הקב"ה לישראל למדו מן הפר ומן העורבים ואל תפנו אל האלילים להסתכל בהם, מנין ממה שקראו בענין והורשתם את כל יושבי הארץ וגו'. חה פלא שהוא לכאורה היפר ממש מדברי הש"ם. שה"ר שהיי מבי טבחי דאחאב, ובבעלי החוסי שם בפי מסעי העירו בזה דלא הוי כשיעת החלמוד, וקשה להבין במאי פליגי, דבהרא אין שום רמז לא כדברי זכ ולא כדברי זה, דכתב סתם והעורבים מביחים, וחין שום רמז בזה מהיכן הביאו, ול"ל בשניהם דקבלה היחה

בידס, ואם סחרי בקבלות ע"כ א' מהם אינו אמת, ואם דבר קשה להבין.

וביותר חמו׳ מחוד לפענ״ד לכחורה להבין דברי המדרש חנחומה דכיון דלדעתם לה נכנסו בעורבים כלל לביתו של אחאב אלא הביאו הכל משולחנו של יהושפט, אם כן לא היי בזה הדיבור כלל להתיר שחיטת טבחה דבי החהב, וכיון דהין בזה החיי דעל פי הדיבור שאני, לא היי אפשרות כלל שיהחו מאחאב בשביל שהיי נבילה והם היו שלוחים מהקב"ה בדרך נס לכלכל את אליי, וכיי לריך להיות מאכל כשר, ואם כז האיך אמר ללמוד מכאן שלא להסחכל בע"ז, ומביא מזה ראיי למה דכתיב בקרא לבער הע"ז ולהוריש יושביי שלא לפנות אליהם, הלא שם טעמא אחרינא אים ביי בשביל אכילת נבילות, ואין ראיי יותר. גם בעיקר הדבר שמביח המדרש רחיי מפר ועורבים למה דמבואר בהרא כבר הקשו בגמרא כי האי גוונא יהודא ועוד להרא. שאין להביא ראי׳ מיהודה למה שמבואר בהרת. וכמו כו איו להביא ראי׳ מפר ועורבים לההרא.

#### קכה

ולבאר כ"ז כנה הרמ"ע מפאנו בעשרה מאמרות מאמר חקור דין פ"ב כתב דאף שהוכיחו בפ״ה דחולין מהרא דמושל מקשיב וגו' אעפי״כ אין למדין מן הכללות, לא ולמד מדורו של יהויקים ושל לדקיי, וכובא זכ בגליון כש"ם מרעק"א זלכ"כ. וכוא תמיי לכאורה דא"כ נסתר כל הראיי שבש"ם מהך דחכל יכושפט בסטודת אחאב, דיסוד ראי׳ זו על מה שאמר לא ס"ד דגברי דאחאב הוי מעלי בשביל הקרא דמושל מקשיב, ואם אין למדין מאוחו הכלל, שוב אפשר לומר שידע יהושפט באיזה גברי דאחאב שהיו מעלי ואכל משחיטתם. ומהחימה שהביא זה רעק"א בגליונו ולא העיר מאומה של"ב. וגם לריך להבין מה שכבים כפי מדורו של יכויקים ולדקי׳ נגד חותו הקרם דכל משרחיו רשעים, דכלה כקרה מיירי במשרחיו שמייתי זה בש"ם על הזובחין אללו ומשמשין אותו וכדומה, ומה שאמרו בדורו של יהויקים ולדקי' מיירי בסתם אנשי כדור שאינם משמשין אותו. ודוחק לומר בכוונתו שכל הדרים תחת הממשלה נקראים משרתים לענין זה ע"ד שאה"כ ועבדתם שם אלהים אחרים

כמ״ש רש״י ז״ל דמשנעשים עבדים לעובדיהם הוי כעובדי ע״ז, דבודחי ח״ח לומר כלל דמה שחמר כל משרחיו רשעים קחי ח״ו על כל הדרים חחח הממשלה שחסור לחכול משחיטחם, ודורות של כל בני הגולה יוכיחו שהיו הרבה דורות לדיקים גמורים. וחף דחפשר שיש לחלק בין מלכות הרשעה של ישרחל למלכי עכו״ם, דיותר נמשכין חחר מלכות ישרחל מבמלכי עכו״ם, והרמ״ע כתב שם העעם בשביל שנמשכין חחר המלוכה, וחפשר שבשביל זה לח הביח רחי׳ חלח ממלכי ישרחל. לפניהם ובין שחר המלי ישרחל לפניהם ובין שחר חנשי הדור שדרים שם, כעין מה שהבחחי לעיל מדברי הרמב״ם בפיה״מ בפ״ק דע״ז ובפי׳ חמרו בגמרא בסנהדרין דף ק״ב ע״ב על דורו של חחלב דח״ח דלח הוי בהון לדיקי, וח״כ דברי הרמב״ם בות לדיקי, וח״כ דברי הרמב״ם בות לדיקי, וח״כ דברי הרמב״ם ליכחורה.

וחשבתי דאולי י"ל בכוונתו דהנה ז"ל: מלך נכנם לדין תחילה כנודע מהנהי תרי עעמי דחיתמרו בפ״ה דר״ה. וחו דכולי עלמה גריר הבתרי׳ כטוב כחוטא, כמו שהוכיחו בפ"ק דחולין מקרא דמושל מקשיב, ואעפי"כ אין למדין מן הכללות, לא ולמד מדורו של יהויקים ולדקי׳ בפרק חלק דף ק"ג, עכ"ל. וכתב בזה שני ענינים, הא' שכל העם גרורין אחר המלוכה, והשנית שמה שאמרו מושל מקשיב וגו' כל משרתיו רשעים הוא ג"כ מטעם דגרורין אבהרי'. ואפשר שאין כוונתו ששניהם שוין, דודאי משרתין גרורין אחריו יותר משאר העם, אלא שיש להם דמיון במקלת באותו הטעם דגרורין אחריו. ומ"ש לא ולמד מדורו של יהויקים ולדקי׳ קאי רק על מה שכתב בחחלה בשאר העם, לא על מה שכחב אח"כ במשרחיו. אבל כוא דוחק לפרש כן בדבריו. וחזינן גם בגליון כש"ם מרעק"א שבעתיק דברי ברמ"ע דאין למדין מן הכללות על הא דאמר בש"ם מושל מקשיב, ולא העתיק כלל מה שכתב בתחלה במלך דכולי עלמא גריר אבתרי׳. וע"כ שהבין דקאי גם על הך כללא דמושל מקשיב, והשה כנ"ל החיד מייתי רחי׳ מיהושפע.

#### קכו

ולכאורה סבור הייתי לומר דאפשר שאף שאין ולכאורה סבור הייתי לומר דאפשר אמן מכללות, מכל מקום זה ודאי דכיון

שכתב כללה עכ"פ הרוב הוא כן, והטעם שמותר לסמוך על כשוחט כוח בשביל חזקת כשרות שלו. ולח מיבעים לדעת הפני יכושע שכוח חזקה מחמח רוב שבודחי כוא חלוי ברובא. אלא אפילו לדעת הסובריו שהיא חזהה בעלם מלידה עכ"פ אינו נגד הרוב. וא"כ כאן כיין שעפ"י הכלל שכ"פ רובן רשעים תו א"א לסמוך בכה"ג על חזקת כשרות דחיתרע חזקתו יען שהוח נגד ברוב, ולה ביי רשהי יהושפט להכול משחיטתם אם לא מעעמא דמומר לע"ז מותר לאכול משחיטתו. אבל גם זה דוחק דכיון דלאו כללא הוא אפשר לומר שהיי יהושפע יודעם ומכירם היעב, דחף מי שחבד לגמרי חזקת כשרות מחמת עבירות שעבר, מ"מ מהני תשובה דפו"ב דהיינו כשהות בחופו דליכת למיחוש לשום שרמה, וכש"כ בכה"ג אם יודעם ומכירם היעד שלה חטאו מעולם שאפשר לסמוד ע"ז, ובזמן הגמרה היו בקיחין בקים ליי בגויי כמ"ש הרמב"ם בהלכות סנהדרין ובעוחו"מ סי׳ ע"ו אלא שאחר דורות הגאונים אמרו שאין בקיאין עוד בזכ, ואין כראי׳ מיכושפט אלא אם נימא שבוא כלל גמור כמו שאמרו בגמרא לא ס"ד דבוי בבו גברי דמעלי.

#### קבז

והנלפע"ר נכון כזכ דעי ביעיר אוזן מכחיד"א במערכת ככ' לות כ"ג שהביל מהרל"ש ובר"ו דאע"ג דאמריט אין למדין מן בכללות כל ביכא דלא אשכחן בהדיא דופקי מכללא סמכינן עליי ולא אמרו אין למדין אלא ביכא דמוכח מילחא במחניתא או בנמרא, ולפי"ן י"ל דמחחלה הביא שפיר ראי מיכושפט דכיון דאמר הכתוב כל משרהיו רשעים סובר דבוי ודאי כללא, דלא אמרו אין למדין מן בכללות כל היכה דלה השכחן בהדיה דנפקה מכללה, הבל שוב אח"כ כשהביא הקבלה שאמר רב שהעורבים הביאו לאלי׳ מבי טבחא דאחאב והוכרח לחרץ עפ"י הדיבור שאני, וכבר כחבתי דלא מיסתבר כלל לומר שבא בדיבור לבאכילו נבילות. וכמ"ש גם בתום' וסובר ע"כ כפירוש בזה ע"ד שכתב הישמח משה פרשת וירח עב"כ אשר אומר אליך במה שאמרו בגמרא כל מקום שחתה מולח הר גבוה בידוע שעבדו שם ע"ז, ומביח בתום׳ בשם הירושלמי דמקשה בית הבחירה החיך. דכם כר כמורי׳ כר גבום כום, ומשני עפ"י נכים

שאני. וכתב שם צישמח משה דקשה דהר המוריי הוא בית עולמים ולא יחכן היחר עפ"י נביא אלא לאורך שעה, ול"ל דהדיבור היי שלא נעבד. וכעין זה כתב החת"ם חלק יו"ד סיי רל"ג בשם מורו הקי הרנ"א זלה"ה דמה שאמר שהיי עפ"י נביא הפירוש הוא שהנביא העיד להם שלא היי שם בתחלה הר כמבואר במדרש יעיי"ש.

ואם כן י"ל גם כחן דמה שמסיק עפ"י הדיבור שחני אין הפירוש שבא הדיבור להחיר לו דבר האסור, אלא שסמך על הדיבור שאף שהוא מבי עבחא דאחאב מכל מקום הוא מהזביחה של גברי דמעלי שמה. וכא תינח אם אמרינן בזה אין למדין מן הכללות ואפשר שהיי גם בבי טבחא דאחאב גברי דמעלי. אבל אם נימא דכללא היא דוקא דכל משרתיו רשעים אין תיי לדבר לפי המסקנא דמומר לע"ו אסור לאכול משחיטתו. ולפי"ז טובא אשמטינו רב בהך הבלה שהיי מבי טבחה דהחהב דמזה נשמע דהין למדין מהך כללה דכל משרחיו רשעים. וח"כ הרמ"ע שכתב ע"ז חין למדין מן הכללות שפיר קחמר לפי מסקנת הש"ם, ומה שסיים ע"ו לא ולמד מדורו של יהויהים ולדהי׳ י"ל דאף שאין הענינים שוין לגמרי, מ"מ יש ללמוד משם רבוחא גדולה דנראה מדברי הש"ם שכל הדור לא נמשכו אז אחר המלוכה. וזהו ודאי נגד הרוב שברוב פעמים נמשכין הרבה אחר המלוכה, ול"ל דלאו כל הזמנים שוין בזה וכעין זה י"ל גם בהך כללה דמושל מקשיב. ומעתה תו לא קשה מידי מה דלא מהדר הש"ם במסהנה לחרץ כך רהיי דיהושפע, כי חותה רחיי דיכושפט לא כיי אלא בחחילת כסיגיא שלא ידע עדיין מכך קבלם שהביתו לחלי מבי טבחה דחחתב, ולח כיי לו כוכחה לומר בזה אין למדין מן הכללות, אבל אח"כ שהוכרח לומר עפ"י הדיבור שאני, וע"כ שאין למדין מן הכללות, והי׳ שם גם בבי עבחת דתחתב גברי דמעלי, חו אין ראי׳ גם מיכושפע, דאפשר דיהושפע אכל משחיעה דהך גברי דמעלי, ומיושב כסוגיה בזכ.

#### קכח

אך כדי לחרץ גם בסחירה שבמדרש חנחומא שלא נכנסו העורבים כלל לביתו של אחאב שהיי

מלאה גילולים. אלא הביאו משולחנו של יהושפט. נלע"ד דהנה בפ״ק דחולין דף י״ג במשנה דשחיעת עכו״ם נבילה פריך שם נבילה אין, איסור הנאה לא, ומסיק ע"ן סבר לה כי הא דאר"ח ב"א אמר ר"י נכרים שבחו"ל לאו עובדי עכו"ם הן אלא מנהג אבוחיהם בידיהם, והרי דמי שהוא בעלם עובד ע"ז לא מטעם מנהג אבוחיו הוי שחיטתו אסורה. לא מטעם איסור כשחיטה בלבד אלא גם משום דחיישינו ביי שהיי מחשבתו לעכו"ם והוי תהרובת ע"ז שחמור יותר מנבילה ואסור בהנאה, וא"כ באהאב שהי' בעלם אדוק בע"ז לא מטעם מנהג אבוחיו שלא היו אבוחיו כו. וכל כדור הכוח חקיף להו יצרח דע"ז טובח עד שבעלוהו אנשי כנה"ג, ולפי זה קשה לכאורה למה ניחת ליי לרב ענן מה שחכל יהושפע מסעודה חחחב יטן שמומר לע"ז לא הוי מומר לכל החורה כולה ושחיטתו כשירה ולה הוי נבילה. הבל כיון דיש לחוש ביי שמחשבתו לע"ן אסור משום חשם תקרובת ע"ז שבות חמור מנבילה. וע"כ ל"ל בזה דכיון שבשחר ענינים כיי אחאב שומר חורה ומלוח במסירת נפש כמבואר בגמרא, ואדבר מזה להלן, ואך ילרא דע"ז חקיף ליי, וגם כאן מבואר בסוגיא דמה שאכל יהושפט מסעודתו לה כיי בזכ שום חשש מחמת כשרות הלה מחמת הכלכה דמומר לע"ז, וא"כ יוכל להיות דבית המעבחים שמרו מע"ז שלא יהיי חשש על הבשר. או אפשר לא כיי דרכם של אהאב וסייעתו לעבוד בזביחה לע"ז כלל אלא שאר עניני ע"ז היי לו בביחו, ויכוי באיזה אופן שהוא עכל"ל שלא היי בבית המטבחיים שום טנין של ע"ז, דאל"כ א"א להבין כלל כל כשקו"ע שבש"ם שאינו אלא בשביל כיחר השחיעה אם יש לו דין מומר לכל התורה כולה ותו לא מידי, ואייב אין אנו לריכים לעשות פלוגחא ומחלוקת בקבלת חכז״ל, כי בגמרא אמרו שהיי מבי עבחא דאחאב דר״ל שהיי נשחט בבית המטבחיים שלו. אבל במדרש אמרו שלא רצו ליכנס לביתו של אחאב להביא משלחנו כלום שברי מלחב גילולים, וכביחו משלחנו של יכושפט, ולח בזכירו כלל כלשון בי טבחה שמוזכר בגמרה, ולה לחנם שינו כלשון, אלא שבבית כמעבחיים כבר נתבאר גם בלחיים שעייכ לא כיי שם עייז כלל ולא כיי כחשש אלא משום שחיטת מומר, חה מתורן או שהוא לפי שיטת

רב שנן. או שאין למדין מן הכללות ולא היו כולם

מומרים, אבל בביח המעבחיים היי רק בשר חי ולא היי מוכשר לאכילה והולרכו ליכנס לביחם ליקח דבר המוכשר לאכילה, ולביחו של אחאב ושולחנו לא רלו ליכנס וליעול אחה דבר ממקום שיש בו ע"ז ר"ל, ולקחו רק משולחנו של יהושפע, אבל השחיעה היי מבי עבחא דאחאב, ונמלא כל דברי חכז"ל וקבלוחיהם אמיחים שרירים וקיימים בלי שום סחירה. ומיושב בזה היעב החמיי שחמהחי האיך למדו מזה שלא לפנוח אל השלילים להסחכל בהם, שא"א לומר העעם בזה בשביל השב נבילה, שזה לא היי חשש אף שהיי באחת מבי עבחא דאחאב, וע"כ שאין העעם רק שאין ליכנם לביח עבחא דאחאב, וע"כ אין העעם רק שאין ליכנם לביח ע"ז וליהנות משם כלל.

### קכמ

ומה שהביא ראי׳ מהפר והעורבים למה דמבואה בקרא כיהודה ועוד לקרא, י״ל שהקרא מסיים שם ואם לא תורישו את יושבי הארץ מפניכם והי׳ אשר תותירו מהם לשכים בעיניכם ולגינים בלדיכם. וכתב הרמב״ן ע״ז שהכוונה לשכים בעיניכם כמו כי וכתב הרמב״ן ע״ז שהכוונה לשכים בעיניכם כמו כי השוחד יעור פקחים, וכן לפני עור לא תחן מכשול, על דעת רבוחינו יאמר כי ינקרו עיניכם להעעות אתכם ולא תראו ולא חבינו, וילמדו אתכם בכל חועבוחיהם וכו׳ ואחר שיהיו שכים בעיניכם ויעעו אתכם לשוב שילחמו בכם ויביאו אחכם במלור, ואני אגלה אתכם מפניהם גלות שלימה, כי כאשר דמיחי לעשות להם על ידכם שיגלו כולם מן הארץ וכו׳ כן אעשה לכם ולא אשאיר מכם בארץ גם אחד, עכ״ל הק׳.

במצא לפי״ז מבואר בסוף טעמא שלא לבוא לידי סמיות עינים שלא להכיר האמת, ומליני גם בלאו דלא ירבה לו נשים ולא יסור לבבו שאמר שלמה המע״ה ברוב חכמתו אני ארבה ולא אסור ונענש הרבה ע״ז, כמו שאמרו חכז״ל. וא״כ גם בזה יוכל להיות חכמים עלומים בעיניהם שידרשו עעמא דקרא ויאמרו בלבם אנחנו לא נבוא לידי סמיות עינים, כי דעתינו ולבינו חזק באמונה ובחורה, וע״כ הביאו ראי׳ ללמוד מהפר והעורבים שאמרו להפר שיהי מזה קה״ש ויפתח את לבבם של ישראל להכיר שה׳ כוא האלקים היפתח את לבבם של ישראל להכיר שה׳ כוא האלקים

מאמר שלש שבועות

כמו שהיי אח"כ ואין כזה חשש סמיות עינים, אלא אדרבא. אעפי"כ לא היי ברלונו לילך לע"ז. וגם מהעורבים שלא רלו כלום מביח שיש בו ע"ז עבור כלדיה. כמו שאמר שם במדרש. אף שכלדיה לא ידע מזה. וגם שכל העניו היי דרד נס שליחות מהקב"ה ושלוחי מלוה חינם מוקין, בפרע שליחות כזחת מחת הקב"ה שאין בזה חשש סמיות עינים, גם אין מדברים שם עם העורבים להעעותם, ואין חשש אלא בשביל שהכניסה והלחיחה בבחיהם של אלו הוא פגם גדול ונורא אף במקום שאין חשש העיית הלב, ולמדנו מהם פירושה דקרה עד כמה שלריך להתרחק מהם בכל אופן ואופן, אף בלי חשש העיית לב, אלא שהכי הוסיף עוד שגם זה יהיי עי"ז שיחעוורו עיניהם שלח להכיר באמת לבביא ח"ו את כל ברעב ר"ל.

תמצית הדבר דאף לפי מה שכתבתי שאין למדין מן הכללות, עכ"פ עפ"י רוב בודאי הוא כן שהמשמשין הצל רשעים נעשים כמותם, כי הכחוב לוח כל משרתיו רשעים, ואמרו חכז"ל שזה האי גם על הזובחין אללם אף שאין במעשה הזביחה שום חשש ע"ז שע"כ השחיעה היחה כשרה אף ליהושפט המלך ולאלי׳ הנביא, וע"כ שאך עי"ז שמשמשין אללם גרוריו אחריהם, ומבואר בדברי הרמ״ע ז״ל שאין הפי׳ במה שאה"כ כל משרחיו רשעים שלוקחים רק רשעים למשרתים, שהרי כתב בפיי הטעם בשביל דגריר אבחריי כעוב כחוטא, א"כ כחב דאף שהי' עוב מקודם, ע"י שמשמש אללו גריר אבחריי ונמשה אח"כ כמוחו ולבית שיש בו ע"ו חמרו חכז"ל ללמוד מהעורבים שלה רצו ליכנס כלל לביתו של החתב וליעול משם דבר עבור הלדיק. אף שבזה לא היי העעם דגריר אבתריי כי הוא בעלם איסור חמור כאשר למדו חכז"ל מזה שלא לפנות ולהסתכל בהס, וק"ו ב"ב של ק"ו לבית שהוא מקום מושב המינים והאפיקורסים שמחוקקים שמה חוקים של מינות וכפירה ר"ל שזה ודחי גרע הרבה יותר מבית שיש בו ע"ז, שהיושבים אתם עמם במחילתם במושב הללים וושבעין להם לעמוד על המשמר של חוהותיהם ויושבים שמה באימת המלכות שלא יאבדו בחועלת בחגיע לכם משולחנם של מלכים

כאלו שגדול עונם מנשוא ואין ספק שנגררין אחריהם יותר מהמשמשין אללם בזביחה וכדומה, ומוסיפין להם כח. והכחוב לוח בכה"ג שהמה לשכים בעיניכם כמ"ש הרמב"ן ז"ל שבחים לידי סמיות עינים וחינם מכירים את כאמת כלל, ולכן אין תימה מה שהאגודה אינם בושים לפרסם לפעמים בעתון שלהם את דברי המינות שהמה מדברים בהכנסת. כי עת עיניהם מראות.

#### כלא

והנה זה ברור שהמלכות המינות שבדורינו גרועים בחלפים ורבבות דרגות מחחחב וסייעתו. שהרי מלינו באחאב שמסר נפשו על החורה במסירות נפש נפלא, כמבואר בקרא מלכים כי ובש"ם סנהדרין דף ה"ב ע"ב שכששאל ממנו מלד ארם כספי וזכבו ונשיו ובניו העובים כל מה שהיי לו הכל רלה למסור לו מפחד המלחמה. ואד כששאל ממנו הס"ח מסר נפשו ליכנס לאותה המלחמה הכבדה שפחד ממנה כ"כ עבור הס"ח, וכן אמרו לו הזקנים וכל העם. וביפ"ח על המדרש רבה סי שמות פייג כתב שלכן שאל בזה לזקנים יען שהי׳ מסתפק אם מותר למסור להם הס״ת מפני הסכנה ואמרו לו שכיון שמכוין לבזוחו ולהשכיחו לא תאבה ולא תשמע אליו וקבל את דבריהם, ואין לך מס"נ גדול עבור התורה יותר מזה שעשה החתב. וכן אנו רואים בסוגיא זו שלולא העעם דשחיעת מומר לע"ז אסורה לא היי שום חשש לאכול מסעודתו ולא נחשד כלל על שום ענין של כשרות, זולת עון הע"ז, וע"כ שבכל שאר בענינים היי שוחר חורה וחלוח.

ועב"ם זה ברור שהיי מאמין בהשי"ת ובתורתו הקי ובעבדיו הנביאים אמונה גמורה ושמר תורה ומלוות בתכלית, זולת עון ע"ז דתקיף לו' ילרו' כמ"ם רש"י ז"ל, והראו ליי כופר יען שע"ז בלבד הוא ענין של כפירם, גם במנשה מתחלה הראו אותו חז"ל חברינו ואיתחזי ליי בחלמי וכתרעם ע"ז, וכשא"ל מאחר דחכימתו כולי כאי מאי טעמא פלחיתו לעכו"ם. א"ל אי בות כתם כות נקיטנא בשיפולי גלימא ורכעת אבתראי, ופירש"י מפני יצר העכו"ם שהיי שולע אז. וע"כ הראו אותו אח"כ רבינו ובודאי שאלו היי כופר

בכל בתורה כולה ומיו גמור היתה תורתו סם המות כמ"ש חכז"ל ולח כיי לו דין ישרחל כלל ובודחי לח היו קוראין אותו חכז"ל רבי או אפילו חבר. גם לא הי׳ זוכה לידע אחר מיתתו באיזה לשון מדברים ממנו החכמים בבית המדרש, אם הוראין אותו רבי או הבר, וע"כ שהי׳ אדם גדול זולת עון הע"ז שאמר גם לכתנאים כהדושים שאלו כיו אז בעת בכוא כיו ח"ו ג"כ נתפסים. ומה שאמרו בכתובים ובדברי חכז"ל לשונות וביטויים חריפים עליכם כ״כ. הוא בשביל שעון ע"ז שחטאו והחטיאו את הרבים בו חמור מאוד. אטפי"כ א"א לידע על בורי׳ הכוונה בלשונותיהם בעמוהים בענינים כאלו. ואנחנו חסרי כבנה בזה.

ואמר הכתוב בבני עלי אשר ישכבוו את הנשים ופירשו שלא היי מעאם אלא מה ששהו את היניהם, ולפי השגחינו אין בזה לא מיני׳ ולא מהלחי׳ מאוחו החטא המגונה שיקרא עליהם בלשון הכחוב, אלא שבשורשם הוא קלת מעין זה, לכן אמרו באותו הלשוו. ואף שאין מהרא יולא מידי פשוטו. מ"מ ל"ל שדרך המהראות לדבר כן. ומלינו כן הרבה פעמים. ובראובו ראש שבטי ישראל אמר טליו הכתוב וישכב. אף שאמרו כל כאומר ראובן חטא אינו אלא טועה. אלא שבלבל וכו׳. ועל שלמה המלך ע"ה אמרו בכתובים ובדברי חכז"ל דברים חריפים מחוד ובקשו למנותו כמבואר בפי חלה, אף שרוב הדושתו נורא כוא עד מאד וזכה להתגלות הנכואה בשיר השירים שהוא קודש הדשים יותר מכתגלות של כל בנביאים. שמיום שנתנה תורב לישראל לא ביב בעולם כדאי כאותו ביום שניתו שיר בשירים כמ"ש חז"ל, ולמדו חז"ל ברצה בלכות ודינים מחורתן של הכחובים שאמר שלמה המע"ה, כי כי עמו וכל דבריו חורה ונבואה אמיחית. ובמה שהיי פגם הלת יש בזה טעמים וענינים גבוהים איו לנו עסה בנסתרות, בפרט בענינים גבוהים כמו אלו הסתר בתוך הסתר, אין מקומו לדבר פה מזה. עכ״פ אין אנו מבינים לשון החורה וחכז״ל בעונוח הראשונים שבומן הנביאים, ואף שבודאי אחאב ומנשה חטאו הרבה בעון ע"ז והחטיאו את הרבים, עכ"ז לא נוכל לידע הגבול מלשונות התורה וחז"ל העתוקים עד היכן הדברים מגיעים בכוונת לשונם שחין חנו מבינים. וכקדוש מראזדאל זל"ל אמר על מה שאמרו

מנשה העמיד ללם בהיכל דהיינו שהיי לו מחשבה זרה באמלע התפלה. אלא שבודאי היי גם ע"ז ממש כמו שמוכרת טכ"פ לפי דברי הכחודים וחזייל

משה

אבל מה שהבחתי ממסירת נפש של התחב על החורה הק' והיום כל דברי התורה ודברי נציחי ה' זה ודהי כוח ברור, ומבוחר בפיי כמו שהבחחי. ועיי בכוזרי מאמר ד' סי' כ"ג שמדבר ממלכי ישראל שעבדו ע"ז וכתב שם עד שמנשה וכוי שלה היי בישרחל מכעיסים כמותם לא רלו לעזוב חורת ישראל אבל ביתב לכם תאוב לתוספת חועלת מנלחון וברכת בממון בכחות ההם אשר היו אלם מנוסים וכו'. ואלו היי להם היום הפרסום הכוא היית רואה אותנו ואתהם היום נפתים להם. עכ"ל. והרי שלא רצו לעזוב תורת ישראל אלא שלא יכלו לעמוד בנסיון בחטא ע"ז עבור שביי מנוסה אלם השפעת עובה וברכה מהע"ז ר"ל. ואם כן האיד אפשר לדמות זה למלכות המינות שבדורוחינו ששל הכלל כולו ילאו בלי חורה ואמונה כלל וכלל לח. ולח היחה עת לרה כזחת לישראל מיום שקבלו את התוה"ק. ובעוה"ר גדול כח הסט"א שרוב כעם נמשכין אחריכם. גם אין שמין על לב כפחד והבהלה מהסכנה העלומה שהעידה החוה"ה על מלב כזה באה"ק שהכופרים בתוה"ק חזו להם משאת שוא ומדוחים, ואי אפשר להאריך כ״כ בהבליהם כי אין קן לדברי רוח, והמסיחים ומדיחים נותנים מרגוע לרוח בני ישראל התמימים שכזה היי גם בימי אחאב. וכבר נתבחר כי לריד לומר חלף פעמים להבדיל בין בחינים בחלב לחחד וסייעתו.

אמנם גם לדבריהם שמדמין אותם לאחאב הבל יפלה פיהם, כי פוק חזי מה עלחה ביי כי כל בחורבן ביי מחטא בט"ז בנמשך מירבעם ואחאב ושארי המלכים להשריש הע"ז בישראל אלא שהקב"ה האריך אפו כמו שהוא בתורה הק' ונושנתם כמנין ונושנתם אלא שהקדים שתי שנים כמו שאמרו חכז"ל, ומאחאב וכל ביתו וכל יולאי חלליו לא נשאר שריד ופליט, והקב"ה נתן ליהוא ובניו מלוכה לד' דורות בעבור שעשה זחת לחבד כל גזע חחתב בלי השחיר לו שריד ופליט כמבוחר בקרח, ח"כ תנהומין של הבל כוא לדמות לאחאב וכי ח"ו רולין בחורבן חדש חלילה

כמו שהיי ע"י החאב, אלא שהכופרים בחוה"ה אינם חושבים שהחורבן חלוי בעוונות, כמבואר הרבה פעמים אין מספר אלא חולים הכל בחרב ובזרוע בשר. השי"ח יצילינו מכם ומכמונם.

### כלב

ומה שאומרים המסיחים שלריך לחלק כבוד גם למלכות המינות כמו שמלינו באלי׳ דכתיב וישנם מתניו וירץ לפני אחאב, ואמרו מכאן שחולקין כבוד למלכות. גם זה הבל. כי אחאב היי לו דיו מלד עפ"י כלכה שנחמנה ע"י וביא אלא שנחקלקל אח"כ ע"י שנשה היובל השתו. ומחמת שכיבד חת בתורב האריכו לו המלוכה עוד כ"ב שנים. אבל מלוכה שנעשית שלא כדין נגד החורה הקי אין לה דין מלוכה כלל לשום דבר. ועי' בגמרא בבא בתרא דף ד' ע"א בהורדום המלך שאמר לבבא בן בוטא נלטי׳ מר. א״ל גם במדעך מלך אל תקלל, א"ל כאי לאו מלך כוא, ולא יכא אלא נשים וכחיב ונשים בעמד לם חחור. ח"ל בעושה מעשה עמד וכאי לאו עושה מעשה עמד הוא. א"ל מסתפינא מיניה. והרי שחף שהיי מלך חדיר מכל מקום כיון שעפ"י החורה לא היי ראוי למלוכה כיון שהיי עבד לא ביי לו דיו מלד ולא דיו נשיא כיוו שאינו עושה מעשה עמר, ובבא בן בועא הסכים ע"ז שלא השיב כלום אלא בטעם דמיסתפינא. שוב כאיתי בכפלאב בכתובות שמביה ג"כ רחיי זו.

### כלג

ומבואר עוד בירושלמי מס׳ כוריות פ״ג כלי ב׳ בדין מלך שמתכפר בשעיר, ובלחוד עד יהוא בן נמשי, ומאי טעמא בני רבעים ישבו לך על כסא ישראל מכאן ואילך בליסטייא היו נוטלין אותה, ופי׳ הפ״מ עד דורות של יהוא שמלכו אחריו וכו' יש להם דין מלד אבל לאחר דורות של מלך יהוא בלסעיות היו נועליו אותה ולא היי להם דין מלך, ומה טעם, כלומר דאעפ"י שגם יכוח כרג חת יורס ומלך תחתיו, שחני כתם שעפ"יו הדיבור היי, ומבוחר בזה שחחתב וכל המלכים שאח"כ עד אחר זרעו של יהוא היי להם דין מלד. יען שנחמנו כדת ע"י בנביחים, חבל חח"כ שנעלו

בלסטיות שלא כדת של תורב לא כיי לכם דיו מלד וא"כ כש"כ במלכות המינות הזו שבודאי הוא נגד בתוב"ק באיסורים חמורים ונוראים שאין לכם דין מלוכה כלל ומה ראי׳ מאחאב. ובמלכי עכו"ם שלא הבלו את בתורב יש לכם דינים אחרים אבל חלכי ישראל משועבדים לחורה וכל מה שחינו עפ"י החורה הכל בעל ומבועל כעפרה דהרעה.

אמנם גם באחאב שביי לו דין מלך עפייה כלכה. ביאר ברלב"ג מלכים אי כ"ב שחשב שם החועלת המגיע משם, וכתב החועלת העשרים וששה וז"ל: להודיע שראוי לכל אדם לחלק כבוד למלכות. כלת תרחב כי חלני עם עולם מעלחו בנבוחב שנם את מתניו לרוץ לפני אחאב. ואמנם חלה לו כבוד עתב לא קודם זה, כי ידמה שגם הוא סר אז מאחרי הבעלים והאמין בהשיית, ואה הסכים לאליי בהריגת נביאי הבעל, אך הודם זה שהי׳ בתכלית הרע לא חלק לו כבוד. וכן לא חלק לו כבוד כשחטא בדבר נבוח. עכ"ל. ומבוחר מזה שגם החתב שנחמוה כהלכה והיי לו דין מלך אטפי"כ לא חלה לו כבוד אלא בטח ששב בתשובה והסכים להריגת נביאי הבעל, לא זולת. וא"כ כש"כ בחלו שחין להם דין מלוכה כלל, ומעבירין על הדת ומשפיעין מינות וכפירה על כל העולם כולו. שחלילה לחלה כבוד לע"ז ומינות ר"ל, שוב העיר חותי ח"ל מלשון התוספחל סוף פ"ז דע"ז וז"ל: כשם שזורק אבן למרקולים עובד ע"ז כך כל המכבד רשע הרי זה כעובד ע"ז, עכ"ל, והוא כש"כ בכה"ג כמובן.

שוב ראיתי מבואר בהדיא בדברי חכושל בפי משפטים בי"ש עה"כ ונשים בעמך לה חחור חי נשים כאחאב וחביריו ת"ל בעמך לא אמרתי אלא בזמן שהן נוהגין למנהג עמך, וח"כ מבוחר בהדיח שחם נוכג כאחאב וחביריו אף שכוא מלך מיעטו ככחוב מחזכרת לח תחור ומכש"כ שחין לכבדו, וע"כ לומר כפירושו של הרלב"ג שלא חלה אלי׳ כבוד לאחאב אלא בעת ששב בחשובה והסכים להריגת וביאי הבעל. וערי תומים סרי ו"ו ס"ק ג' במ"ם על קושיות כחום׳ בסנהדרין איך אמר שמעון בן שעח לינאי מלכח עמוד הח כבוד המלך הוי כמו כבוד ח"ח. דלדעת רש"י בברכות פי מ"ש דינחי המלך שכיי

בימי שב"ש היי זה ינאי מלכא הנזכר בקידושין דהיי לדוקי א"כ לא שייך בכאן כבוד המלך דקיי"ל נשיא בעמך לא תאור בעושה מעשה עמך וזה לדוקי מ"ה אין כאן חלוקת כבוד ולק"מ עכ"ל. והרי שפשוע בעיניו דלא שייך כבוד מלכות אם אינו עושה מעשה עמך.

#### קלד

ומה שמלינו בירושלמי יבמות פט"ז ה"ג דלחד מחן דאחר נטנש אבין על שחישד את ירבעם ברבים הכ"ד ואתם המון רב ועמכם עגלי הזהב אשר עשה לכם ירבעם לאלהים, ופי׳ הק״ע בשביל שביזה אותו ברבים והו"ל לנהוג כבוד במלכות. גם זה ברור שהיי לירבעם דיו מלכות עפ"י החורה כמבואר בירושלמי כוריות שכבחתי שעד חחר יכוח ובניו כיי לכולם דין מלכות ובפרט בירבעם מבוחר בקרת מלכים י"ח שהתובא אחיי השילוני בשם הי אלקי ישראל לחת לו המלוכה והיי מלך כדין עפ"י הי. גם באומרו שירבעם משה עגלי הזהב לאלהים הפריז על המדה כאשר ביאר שם הרד"ה במלכים ו"ב שלא היי כוונת ירבעם כלל לפנין אלהות שהיא ע"ז ר"ל, אלא היי כוונתו לשם כשם לבמשיד עליהם השפעה מן השמים, אלא שהחעא כיי שהעם עשו אח"כ את העגלים לאלכים ונמשר מזכ מון הע"ו שהיי בכלל ישראל בכל הדורות. וע"כ היי גדול עונו מנשות שעשה דבר שהבית חת כל ישרחל לע"ז ר"ל, אבל הוא בעלמו לא נתכוין לזה.

ובאמת שירבעם לולא אוחו החטא שטעה בו היי אדס גדול מאוד, כמבואר בגמרא סנהדרין דף קייב ע"א מה שלמה חדשה אין בו שום דופי אף חורחו של ירבעם לא היי בו שום דופי, וכחבו בזה שבודאי למד חורה לשמה שאילו היי שלא לשמה אין לך דופי יותר מזה. עוד דרשו שם בגמרא עה"ה וימלא אוחו אחיי השילוני וגו' ושניהם לבדם בשדה, אר"י א"ר שכל חלמידי חכמים דומין לפניהם כעשבי השדה, ואיכא דאמר שכל טעמי חורה מגולין להם כשדה, והכי שהשוה אוחו לאחי השילוני בענין כח החורה. ובזו"ח כתב עוד יותר מזה שכתב במדרו

כנעלם דף ל"ד (דפום מונקחטש) ח"ל: דחנן מחי

דכתיב ושניהם לבדם בשדה, מלמד ששקולים הם בלדהותם ובזכותם מכל ישראל. והרי שהשוה אותו לאחי השילוני גם בלדקות ובזכיות יותר מכל ישראל. ובגמרא סנהדרין שם שאמר הקב"ה לירבעם חזור בך ואני ואתה ובן ישי נעייל בגן עדן, הגם שהמאמר הזה הוא חמוה לכאורה, אין מקומו פה לבארו, אבל עכ"פ זה ודאי אנו רואין בזה שהקב"ה דיבר עמו, ואין זה אלא בנבואה. א"כ הי' נביא. ואפילו אם תאמר שהי אחר לו זה ע"י שליח שהיי נביא אבל מ"מ ע"כ כיי אדם גדול בתכלית שביי לו הבטחה זו מהקב"ה שאם יחזור בו יטייל עמו בג"ע עם בן ישי אלא שבן ישי ברחש, חבל עכ"פ הובטח להיות במדריגה חחר בן ישי לטייל עם הקב"ה בגן עדן והיא הבעחה נפלחה כידוע ליו"ח, וז"ל החוהחה"ק ריש פי בחקותי על אומרם ז"ל שאמר הקב"ה לירבעם חזור בך ואני ואחה ובן ישי נטייל בג"ע אמרו המקובלים כי טיול זה הוא הדרגת שיעשוע שאין למעלה ממנו אשרי אנוש יזכה לו עכ"ל. וחזיכן בזה רוב גדולחו, אלא שבשביל שסוף כל סוף גרם לכל ישראל עון הע"ו היי חעא כרבים חלוי בו, אף שכוא בעלמו כיי מאמין בכשי"ת בכל אופן ואופן מ"מ ע"י חטא הרבים שגרם אח"כ בגיע אליו כל בנאמר עליו בכתובים ובדברי חכז"ל. אבל לביישו או ברבים בחייו לעשותו עובד ע"ו הי' או בזה חטא כי עדיין הקב"ה היי מחכה, לו לחשובה שאם ישוב יהיי במעלה עליונה יותר מכל ישראל לעייל בג"ע עם כן ישי ביחד. והעיקר כי דין מלכות בודחי כיי לו עפ"י כתורה ולריך לחלוק כבוד למלכות. וא"כ פשיטה שהין לדמות כלל הוחו מלכות המינות שהוה נגד החור"ה לגמרי ואינו כלל עפ"י החורה לא מניי ולא מהלחו. אלא כולו מינות וכפירה והפרת הדת באופן נורא שכל המחפין עליהם בעענות שוא והבל הן המה העוזבי חורה יהללו רשע כחשר יחבחר עוד לכלו.

### קלה

ונודע למשגב כי המה מיוסדים גם על שאר העצירות כולם שהם ביהרג ואל יעבור, ג"ע ושפ"ד, וכבר נדפם מגדולי ארן ישראל על גיום הבנות שהוא ביהרג ואל יעבור בשביל שראו בזה שהוא ג"ע, אכל

קמ

כם אינם שומעין בקול מורים וממלאין את הגיום שלכם בעריות ר"ל. ואף במלחמת מלוב שכוא בברייתא במס׳ סוטה וברמב״ם פ״ז מהל׳ מלכים שהכל יולאיו אפילו חתו מחדרו וכלה מחופתה כחב שם הרדב"ו בביאורו על הרמב"ם שאין הנשים יולאות במלחמה, אלא במה שאמר כלה מחופתה הכי האמר כיון שחתו יולא מחדרו כלה יולאת מחופתה שאינה נוהגת ימי חופה. ואפשר דבמלחמת מאוה הנשים היו מספחות מים ומזון לבעליהן. עכ"ל. והפי׳ הראשון שכתב נראה לפענ״ד מדוקדק בלשון, דלכאוי למה חלקן בשתים לומר חתו מחדרו וכלה מחופתה, ולא כלל אותם ביחד לומר חתן וכלה מחדרם או חתו וכלה מחופתם, כיון שהוא ענין ה', אלה ודחי כא כדאיתה וכא כדאיתה שכחתו יולם מחדרו למלחמה, אבל הכלה אינה יולאת אלא מחופחה לא מחדרה למלחמה, וקמ"ל בזה דאף שע"י יליאת החתן למלחמה מתבעל ימי החופה של הכלה אין משגיחין בזה. גם לפי פי׳ השני של הרדב״ן שמספהות מים ומזון לבעליכן אין זכ אלא לבעליכן אבל לבוא בין האנשים בפרט עם כלי זיין אין היתר אף במלחמת מלוה. וכתב הראב"ע פ׳ תלא עה"כ לא יהי׳ כלי גבר על אשה נסמכה בעבור נאת למלחמה וכני אם היא חלא עם אנשים למלחמה חבוא בדרך לידי זנות. וגיום כזה הוא גם סכנה עלומה לכלל ישראל כאשר העיד הכתוב כי יראה בך ערות דבר ושב מאחריך. ומלד הקדושה אי אפשר לנלח אם מסולקת שכינתו יח' משם זולת ע"י הסט"ח שניתו לה כח עלום כדי לפתוח בני אדם ולהביאם לידי נסיון, ואין נצחון זה אלא זמני. ובהשאר לריכין לרחמי שמים מרובים כנודע. גם רוב קיבוליהם המה בערבובית של ג"ע ממש וכמה חוחים בכנסת שהם ג"ע ממש ואין להאריך בזה כי ידוע שכל אסיפותיהם ופעולותיהם המה בתערובות מגונה. ועל ידם מלאה הארץ זמה ר"ל.

גם בשפ"ד ידיהם דמים מלאו, והן המה הסיבה להשבר כנורא של בריגת ששת מליונים מישראל, וגם מאז ועד עתה נהרגו הרבה רבבות מישראל בגלל ברעיון בעמא הזה של בקמת מדינה בחרב ובזרוע בשר טרס שהגיע הזמן מהקב"ה והמה מופקרין ומפקירון את כלל ישראל בעבור הגיאות והשררה שלהם. כמ"ש הרמב"ן בפרשת חולדות עה"כ ויבז עשיו

את הבכורה, שטשיו ידע שהולך למות בלודו החיות וקרוב הוא שימות בחיי אביו וכו׳ כי אין חפץ בכסילים רה שיאכלו וישתו ויעשו חפלם בעתם ולא יחושו ליום מחר. גם בכיבוש סיני שהתפחרו בו שהיו ניסים לח עלתה בידם אלא מה שהוליכו הרבה משראל להריגה לא עפ"י דעת תורה אלא עפ"י דעת מינים, ושפכו דמים, ונדלדלו חמשים אלפים מישראל תושבי מצרים שהיו יושבים שם שלוים ושהעים וביניהם גם גבירים אדירים עד אותה המלחמה. גם הרבה רעות ולרוח גרמו בזה. אלא שבחמלת הי על ישראל בזכות השומרי חורה ומלות שלוחמים עם הליונות במס"נ, נסתבב מהמסבב כל הסיבות שהוכרחו להפסיק המלחמה וליסוג אחור מכל מה שלקחו, ועי"ז נשתחק הענין. אבל אלו כיו מבלעים זממם לנכל במלחמה הלאה ביי ח"ו סכנה עלומה ומרה לכל ישראל שמה. כאשר אמרו בעלמס שהיו ניסים לישראל הנשארים שמה ובודאי לא סמכו על הנס. והמאמינים בניסים יודעין שאין סומכין על הנס בפרע במה שנוגע לפק"י של כלל ישראל כל המביחם במלחמה של סכנת נפשות בלי דעת חורה בוא רולה. אבל כם אינם מאמינים בניסים אלא סמכו על מה שהם מחושרים עם מלכי אדירים בלירוף חרבם חרועם נגד בערביים בחלשים. אף שיודעים שהשונאים העומדים בלד הערביים המה הגבורים אשר הכל יראים מהם. אבל דרכם של מופהרים אלה להכנים הכל בסכנות עלומות עבור ספה נילוה של כבוד ושררה וגדולה שהס"מ מייעלם, כאשר הבאחי כעין זה מהרמב"ן. אבל היי חסד עליון שהוכרחו להפסיק המלחמה וליסוג אחור מכל וכל שבאלה הימים המועטים שהיחה המלחמה חשבו השונחים שלח ילטרכו ליכנס בקשרי מלחמה, כי יפרעו את מעשיהם ע"י אזכרות בלא מלחמכ. וכן כוכ, וזאת כיתה סיבת בכללה של הנשחרים בישרחל, והס"מ עשה זה בלורה של ניסים למלחמת המינים שלא כדת של תורה כדי לפתות ולמשוך את לב העם אחר דרכי המינים והכופרים ר"ל הכי הרא זה בשם כיבוש סיני אף שלא כבשו מאומה, אבל הם כובשים בכל עת ובכל רגע את כל הניתן לנו מסיני, לעהור ח"ו כל החורה והכלכה המסורה לנו מסיני. וע"י המחזיקים בידם נמסרין כל ישראל בידי המופקרין ומפקירין את חייהם של כל ישראל בגוף ובנפש לסכנות שלומות ח"ו.

קלו

וכגמרא בילה דף כ"ה ע"ב אלמלא ניתנה חורה לישראל אין כל אומה ולשון יכולין לפמוד בפניהם, והיינו דאמר רשב"ל ג' עזין הן, ישראל באומות, כלב בחיות וכו׳. וכתב המהרש"ח שם דעזותו דקאמר לאו היינו גבורה אלא לעמוד על דבריהם ולא ישובו מפני כל, ודומיהן דהני כלב לאו גבורה האמר דכמה חיות ועופות גבורים יותר מהם. אלא עזותו הוא שלא ישובו מפני כל ומעיזין פניהס, עכ"ל. וא"כ שלטון ישראל בלי חורה יש לו אותו העזות שאמרו חכז"ל על ישראל כשהוא בלי חורה כפיי המהרש"א שהוא דומה לכלב שאין כל אומה ולשון יכוליו לשמוד בפניהם שמעיזין בפני כל, וזה סכנה עלומה ונורחה לכלל ישראל. כי ירחם, אבל עכ"פ אלמלי ביו לכל כפחות כשומרי תורה ומלות שבישראל מגידין האמת על הצרה הנוראה הזאח של מלכוח ישראל בלי חורה. כיי לכם קצת בושה מהידיעה שחלק גדול מישראל שומעין לקול חורה. גם אומות העולם עפ"י רוב נותנים חשיבות לשומרי תורה ומצות. והיי שי"ז הרבה פעמים נסוגין אחור מגודל עזוחן, אבל מחמת שבעוה"ר הרבה שומרי תורה ומלות מחפין עליהם ונותנין לכם חיזוק באופנים שונים עי"ז עזותו כפולה ומכופלת, שבפנים מעיזיו פניהם כלפי שומרי תורה ומלוות בעזות וגסות ורומסין אותן בכל אופן ואופן כי השלטון הוא בידם, והמה רובא דעלמא שעפ"י דרך בעבע אייה שלה יעמדו במה ברחש. ולעומת הבושה שמבחוץ אומרים ידינו רמה שגם כח החורה אחנו כי נגררים אחריהם גם שומרי תורה. ובדרך לחות של שחוק מכחיב אמרחי במה שנחקשו החום׳ במגילה דף כ״ח ע״ח ד״ה חלמלה, שיש חלמלה שרולה לומר אלו לא. ויש אלמלא שרולה לומר אלו ביי, והשה. וע"ש מה שמחלק בשם ר"ח. אבל בכאו בעוה"ר נתקיים האלמלא על שני האופנים, שיש להם העזוח של אלו לא ביי חורב לישראל, גם יש להם עזות יתירה ע"י שניתן תורה ומלות לישראל, ויש גם שומרי תורה שמחזיקים עמהם, ועי"ז עזותן כפולה ומכופלת בחופן נוכא מאוד. ב' יכחם.

ובד אותם המגידים ומספרים שנטשה ע"י פעולות המסיתים והמדיחים למינות ולכפירה נסים

ונפלחות לישרחל, הן המה המפילים כח המינות בישראל כי יורד לחדרי בטן השומעים שהקב"ה עושה נסים ותשועה בישראל ע"י מעשיהם של מפירי הדת ר"ל, ושוב באים אח"כ למסקנא כי שוא עבוד אלקים. וראינו בחוש בכרבה אנשים שהיו כשרים בישראל אלא שסיפורי הנסים של הציונים משך לבם לציונות ונפלו ברשחם עד שעי"ז ילאו אח"כ לחרבות רעה, וזה נתברר במעשים בכל יום שא"א להכחישם. ואמרו חכז"ל בהורא כלל בכל יום כרי זה מחרף ומגדף, דאף שאומר הלל לשבחו יח"ש ולנסיו המבוארים שם בקראי מכל מקום אם אומרו בזמו שלא נלעום על כך מפי החכמים מביח לידי חירוף וגידוף. והרבה גרוע מזה מאוד המספרים הילולים למה שנעשה ע"י הציונים ונמשכין בזה לבבות בני ישראל לחשוב כי טוב בעיני ה' מעשה הליונים המפירין ועוקרין דתוה"ק כי עושה נסים על ידיהם, ועליהם אחר הנביא בחלאכי ב' י"ן הוגעתם ה' בדבריכם ואמרתם במה הוגענו באמרכם כל עושה רע טוב בעיני ה' ובהס הוא חפץ או איי אלוקי המשפט. והנה לא שמענו כזאת עד עכשיו בדורינו, כי האפיקורסים שמלפנים היו אומרים לית דין ולית דיין, אבל מי אמר כל עושה רע עוב בעיני ה׳ ובהם הוא חפץ עד עכשיו בדורינו התלבש השעון בלורה זו ע"י הדתיים הנגררים אחר הליונים ודורשיו לפני העם ממעשה הכופרים ר"ל שהשיגו גדולות ונפלחות מחת בשי"ת נסי נסים. ועל הדרשנים בחלה לוח הנביא הוגעתם ד' בדבריכם. ואמר הכתוב אח"כ כנני שולח מלאכי וגו׳ ופתאום יבוא אל כיכלו וגו׳. שום האי על ביאת אליי ומשיח. שאו יתגלה האמת.

משה

ובגמרא עבודה זרה דף נייה כששאלו לרבי עקיבא על העבודה זרה דחזינן גברי דחזלי כי מחברי ואחי כי מאמדי, והשיב להם דמיחרמי ככה דחזלי לע"ז בשעה שהגיע זמנם ללאת כמ"ש חליים רעים ונאמנים רעים בשליחותם ונאמנים בשבועתן. ושוב כששאלו שם בגמרא על מה דמתחזי בחלמא שחעו לי גברא ואייחי מיטרא, השיב להם שהחליקן בדברים כדי לעורדן מן העולם כמ"ש בא לעמא פוחחין לו. והנה גם בחחלה ידעו מזה דבא לעמא פוחחין לו ולכן נעשה גה נחים ע"י כחות העומאה, ולמה נדחק בתחלה להשיב שליא דחיקא דמיחרמי ככה. אלא דכל מה דאפשר להלביש דחיקא דמיחרמי ככה. אלא דכל מה דאפשר להלבים

קמב

הנסים של הע"ז בהזלחה טבעית עדיף טפי, שלח להמשיך הלבבות, אלא כיון ששאל אח"כ על מעשים שכמה בודאי נסים. הגיד לו האמת דבא לטמא פותחיו לו. וחלה הדרשנים המחניפים לניונים לעשות מדמיונות שוא והבל שלהם נסים ונפלאות. הן המה המרחיבים פחחי טומאה שלהם לפחות פחת רחב לכל הבא לטמא. וח"ו מביאים סכנה לכלל ישראל.

#### קלז

ובלאו הכי עלם המלוכה שלוקחין ישראל קודש הזמן הוא סכנה עלומה לכלל ישראל כמבואר בעקידה פרשת וישלח שער ששה ועשרים עה"כ נסעה ונלכה וגו' שאין ספק שסוף הסיפור הזה מוכיח עד אחרית בימים, ובוא כשא"ל נסעב ונלכה ואלכה לנגדך הראה מדבריו שהיי אפשר שיהיי ענינס על מלב שוה או הרוב אליו, ויעהב אע"ה אמר בחשובחו אם ידפקום יום א' למבר את בקץ ערם יחפץ ומתו כל הנחן. והרי שגם עשו עלמו רלה לחלות כבוד ליעקב אט"ה שיהיי לו מלוכה טרס הקץ שוה אליו. אבל יעקב אט"ה אמר שבמהירת יום א' טרם הקץ הכל בסכנה. ודחה זה מלהבלו. ועכשיו בעוה״ר ששרו של עשיו כוח כס"מ נתן מתנה זו להמינים והתפיקורסים שיתפשע כח המינות בעולם, הכל מקבלין אותו באהבה. והאומרים שיש במלכות המינים הללת נפשות, כופרים בתוה"ה שהעידה כמ"פ ההיפך.

## סלח

ומבואר בתנדב"ה ה"ר סיי עי בחותה שעה הרחוה לדבורה (ופירשו המפרשים ברוה"ה) במה הקב"ה מושיע את ישראל מבין העכו"ם, בבנים שהם משכימין ומעריבין לביהכ"נ ולביהמ"ד וטוסחין בדברי חורה בכל יום חמיד וכו' ומה נשתנית יעל אשת חבר בקני מכל הנשים שבחה חשועה גדולה לישרחל על ידה וכוי, כך אמרו חכמים יעל אשה כשרה היתה ועשתה רלון בעלה יעיי"ש שהאריך שא"א לבוא חשועה לישראל אלא על ידי זכאין שיש לקס זכות התורה

ומלות, וכן הוא בכמה מדרשים. ומה שבחה ישועה לישראל ע"י ירבעם בן יהואש אף שלא סר מחטאת ירבעם. הרבה טעמים בדבר. ראשית מבואר בהרא מלכים בי יי פסוק לי ויאמר כי אל יכוא יען אשר בטיבות למשות בישר בטיני ככל אשר בלבבי משית לבית אחאב בני רבעים ישבו לך על כסף ישראל. ודרשו מפסוק זה בגמרא סנהדרין דף ק"ב ע"א דיהוא לדיקא רבה הוי, ומה שלא סר מחטאת ירבעם פליגי שם בגמרא מאי גרמא ליי, דאביי אמר בשביל שברית כרותה לשפתים. ורבא אמר יעו שחותמו של אחיי השילוני ראה ועעה. וכתב שם הרד"ה בפסוק הנ"ל בני רבעים כמו בנים רבעים יהואחז ויהואש ירבעם זכריי, ואמרו בזכות שהשחית בית אחאב שמלכו די דורות מלכו מבניו ד' דורות ויהוא בער הבעל ולא בער העגלים כי אותם נעשו לשם הי, ואעפי"כ היי חטא גדול, ישייש. ומבואר בזה דאף שהאשימם הכחוב ליכות ובניו כד' דורות שגם ירבעם בו יכותש הות בתוכם בחטאת ירבעם. שגם זה נהרא ע"ז, מ"מ הי" זכותם רב במה שלא היי ביניהם הע"ז של אחאב. ואמרו בגמרא סנהדרין דף ק"ב קלות שעשה אחאב כחמורות שעשה ירבעם, ומפני מה חלה הכחוב בירבעם, מפני שהיי תחלה לקלקלה, ופירש"י ז"ל שהיי מלך ראשון שהקדיח את חבשילו. וכבר נתבאר שגם אחאב היי שומר תורה ומלות במס"ג ממש, זולת אותו כעון של ע"ז דתהיף ליי ילריי עובה, כמו שפירש"י ז"ל. ומכש"כ בחטאת ירבעם שהיי בו מקום לטעות. ועכ״פ זכות גדול כיי ליכוח מה שעשה כמו שנלעוה מפי הגביא והרג את כל גזע אחאב ולא השאיר לו שריד ופליט שע"י חותו הזכות הובטח מפי הנביח בשם כי שיביי לו אלו כדי דורות מלכים על ישראל. כמבואר במלכים ב' ט'י. ואף שלא סר מחטאת ירבעס, מ"מ אמרו עליו בגמרא דלדיקא רבה הוה, כמו שהבאתי לעיל וא"כ אלו כדי דורוח של יכוא אשר גם ירבעם בן יותש הות בתוכם תף שהיי רע בעיני ה' מה שלת סרו מחטאת ירבעם ובי׳ זה טעות גדול ביניהם. מ"מ כיי לכם גם זכותים מרובים וכרבה תורה ומלות ומסרו נפשם על התוה"ה.

גם מבואר בקרא הטעם שבאה אז ישועה ע"י ירבעם בן יהואש כדכתיב במלכים ב' י"ד פסוק כ"ז

### קלם

משה

וכבר הבחתי מה שמבוחר בגמרת על בו כוזיבת שחכמים העלוהו, ובין חם יהיי הפיי כפשועו כמ"ם הכ"מ והלח"מ שחז"ל הטלוהו ממש. ומחולהיו הש"ם עם המדרש, וביו אם יהיי הפיי כדעת האברבנאל והרדב"ז דלא קטלוהו ממש אלא שדנו אותו למיתה. ועי"ז נהרג ע"י האומות, ואין בזה פלוגתא, עכ"פ לכו"ע לפי דברי הש"ם נהרג ע"י החכמים, וכתב האברבנאל בספרו ישועות משיחו פרק רביעי שסיפור בן כוזיבא הוא הלר אללינו מאוד ולא תמלא ממנו כי אם מעט מזעיר בתלמוד ובמדרשים. אבל בספרי דברי בימים אשר לרומיים ראה דברים רבים ועלומים במלחמותיו ובגבורת לבו על אויבים ושכוא כלד לאלכסנדריא של מצרים ועשה נקמה גדולה באוכלסי רומי שהיו שם ונתפשט בכל מלכות מלרים ובבל. וחיש לא עמד בפניו, ובכל מקום שהי׳ הולך הי׳ שופך דמי האויבים כמים בלי חמלה, ובאו ע"ז בספריהם ספורים גדולים יעייש. ואייכ היי הוא עמוד גדול לישראל נגד באויבים להצילם מהם ולעמוד כנגדם. ואח"כ כשנהרג בן כחיבא היי ר"ל בהיפך שהרגו האויבים הרג רב בישראל יותר ממה שהי׳ בזמן החורבן, כמבואר בגמרא ובמדרשים, ואמרו ז"ל שבאותה שעה נגדעה קרן ישראל ואינו עתיד להחזיר עד שיבא בן דוד כמו שהבחתי למעלה, וח"כ היי הריגת בן כחיבת סכנה גדולה ועלומה לכלל ישראל שגרם הרג רב ר"ל, וקשה לכחורה למה עשו זה חז"ל להורגו, הלח המה ז"ל ידעו הכל ברוח קדשם. וגם בדרך העבע הי' מוכן לדבר ברור שכיון שהוא היי כייכ אמין לב בגבורים וכ"כ עשה נקמה בשונאי ישראל, שוב אחר מיתחו יש סכנה עלומה מנקמת האויבים, כמו שהי׳ בעוה״ר. ולא בחנם עשו זה חכז"ל שהרגוהו. וע"כ שכיון שראו שאינו מלך המשיח. א"כ הוי במלכותו לפני הזמן של ביחת המשיח סכנה גדולה לכלל ישרחל, ומי יודע מה בי׳ עוד ח"ו יותר אלו בי׳ מתארך ממלכתו יותר, וע"כ בחרו חכז"ל את הרע במיטוטו להורגו ולבטל ממלכתו, וראו בזה הללה פורתא. המתבונן באמת יוכל לרחות מזה עד היכן הדברים מגיעים במלכות ישראל לפני ביאת המשיח כי נורא הוא.

ולא דיבר ב' למחות את שם ישראל מתחת בשמים ויושיעם ביד ירבעם בן יהואש, וא"כ מבואר העעם שאם לא כיי מנלח אז את במלחמב כיי נמחב ח"ו שם ישראל מתחת בשמים. ואי אפשר ביי לכמליד מלך אחר על ישראל שילחום עבורם, כי היתה הבטחח הנבים על חלו הד׳ דורות שיהיו מלכים, וח״ח שתשתנה הבטחת הנבית. ובפרט שהי' מחמת זכות נדול שביי לו כנ"ל, ומעפי"כ מהשה בתנדב"ה מ"ר פי ו"ז וח"ז פי ז' מה נשתנה ירבעם בן יהוחש שבח על ידו ישועה לישראל. אלא מפני שלא הבל לשון הרע על עמום בנבית וכני וגער ובולית בנזיפה חת חמליי ואמר לו ח"ו לא דבר הנביא אותה הנבואה, ואם נתנבא כך לא מעלמו הוא מתנבא כך אלא מו השמים הוא מתנבא, וסיים ע"ז בא"ז פי הנ"ל מכאן אמרו חכמים מגלגלין זכות על ידי זכאי וחוב על ידי חייב.

ואם כן אלה הרשעים שהמה כופרים גמורים ר"ל בהשי״ת ובתורתו הקדושה ובדברי הנביחים ועוד יותר מזה שהמה מסיחים ומדיחים ומעבירים על הדת באופן נורא אשר כמוהו לא נהיתה, וע"י כלחחם עושים שמדיות מרובות בישראל, כאיך אפשר שתבות ישועה לישראל על ידם נגד הנבותה שהרתה בקב"ה לדבורה הנביחה שהישועה לישרחל מבין העכו"ם הוא רק ע"י העוסקין בחורה ומלות בכל יום חמיד. והמאמין בהשי"ח ובתורתו הקדושה בשום אופן לא יוכל להאמין כי בא ישועה לישראל על ידם. כי זה הוי כפירה בחוה"ה ובנביאים ובדברי חכמים. ובפרט עניני גאולה בודאי שא"א לחשוב בשום אופן שיבוא על ידיהם, ואין זה אלא אסון נורא ר"ל. ובפרע שעל עונות חמורים כאלו באה"ה אמרה החוה"ה בפירוש העידותי בכם היום וגו', ועוד כמה כתובים מפורשים באיומים נוראים על מעשה חעחועים כאלה בארץ ישראל, וחיל ורעדה יאחזון את כל המאמין בחוה"ה ובקדושת הארץ על מה שעושין ככה במקום הקודש, ובשום אופו אי אפשר ליתו מרגוע לרוחו בזה. זולת אם ח"ו הוא כופר בתוכ"ק ובדברי נביאים המתנבאים ככה. וכל קיומם הוא רק בשביל שנתן הקב"ה כח להסט"ח המחטיחה חת הרבים חפילו להעמיד חמה באמלע הרקיע לנסות בזה את העולם, אבל במה שיוכל ללמוח מזה בודאי לריכין לרחמי שמים מרובים.

קמד

ומבואר בחדר"ל הובח ברע"ב פ"ח מסי חבות משנה ו' המתחצר לרשעים אעפ"י שאינו עושה כמעשיהם מקבל שכר כיולא בהם, למה הדבר דומה לנכנס לביתו של בורסהי אעפ"י שלא להח ממנו כלום מכל מקום ריח רע קלע והוליא עמן עיי"ש, ומכש"כ כשלהח ממנו ברבה ומחזיהו ומחפה עליו, ועי׳ במנות כלוי ממכר"ש אלקבן על כמגילה במלשינות כמו שביאר דברי הש"ם שאמרו ליכא מאו דידע לישנא בישא כהמן. אמר לי׳ חא ניכלינהו, א״ל מיסתפינא מאלוקיהן דלא ליעבד בי כדעבד בהמאי. א"ל ישנו מן המצות ח"ל אית בהו רבנן דאיבעי׳ עלי׳ רחמי, א"ל עם אחד כן, ול"ב כאיך אפשר לומר עם אחד כן, וביאר בענין עפ"י מחמרם בגמרח ושמחי חני חת פני בחיש ככות ובמשפחתו, אם כוא חטא משפחתו מכ חטאכ. לומר לך אין לר משפחה שיש בו מוכם שאין כולה מוכסין, ושיש בה לסטים שאין כולה לסטים, מפני שמחפים עליו. ופקח עיניך ורחה כי על הבלחי מוחים אמר וכשלו איש באחיו והוא מכשול לבד על שאינם מוחים וגם אינם מחפים. ועל המחפים אמר ושמתי אני את פני באיש ההוא ובמשפחתו, כי הם כעוברי בעבירב, אחר שלא די שלא מיחו אלא שחיפו, וזכו עם אחד כן, ועייש.

וכתב כאוכ״ח כק׳ פרשת ראכ בפ׳ דכי יקום בקרבך נבית וגו׳ שחושב שם בתוכ"ח כק׳ כל הפרטים

שהנביא חייב עליהם מיחה, ופי׳ באמרו ובו תדבקין כדברי ח״ל שלא ידבק אלא בקרובי כ׳ ולשלול בא שלא ידבק בקרובי ע"ז ואם בא נביא ואמר במאמר כ׳ לעשות כן יומת כנבית שיי"ש. ומבוחר בזה שהנבית שחומר לידבק בקרובי ע"ז יש לו דין א' עם המתובא לעבוד ש"ז להיות חייב של זה מיתה. כללו של דבר אין לשער ולכעריך את כחומר כנורא שיש במה שמחחברין למלכות במינות.

ובעיקר הדבר כבר נחבחר להלכה שכל הנכנם להיות חבר בכנסת עובר על הרבה איסורים נוראים שכל אחד ואחד מהם הוא ביהרג ואל יעבור. על הכניסה ועל השבועה ועל ההשתתפות ועל הע"ן ועל

המינות וכל המסתעף. וגם מבלעדי האיסורים הנייל גם על עיקר המלוכה לפני הזמו כבר אריי שאג הוא המהר"ל ז"ל מי לא יירא במה שנתן עליו משפט חרוץ של שמד לכיות נכרג ע"ז ר"ל אף בכל מיני שינויים קשים כשמד ממש, וק"ו ב"ב של ק"ו כשנתוספו ע"ו עוד כל אלה האיסורים הנוראים שהבאחי למעלה, וכ״ן ברור להלכה לאמיתה של תורה למבחשי האמת.

#### המא

ומעתה נוכל לכבין חומר כאיסור לילך אל כבחירות, שמלבד שעוברים בזה על לפני עור על כל כעבירות שעושין חברי ככנסת, כי אי אפשר לכם לביות חברי בכנסת אלא ע"י קולות בבוחרים, ובמב באי כוחם של הבוחרים. א"כ הבוחרים המה המביאים והגורמים לכל האיסורים שיש בהם ע"ז ומינות והעברה על השבועה לפני הקץ וכל המסתעף מאלה, אבל גם בזה עלמו שהולך אל הבחירות לשלוח באי כח אל השררה העמחה הלזו בזה עלמו הוא מודה בע"ז הטמחה הלזו ונעשה ג"כ שותף בחמלעות בחי כוחו אשר המה יושבים שמה במקום הטמא, ומי לא יירא לנפשו להיות מודה בע"ז ולהשתתף באיסורין חמורים כחלה שחמורים מכל התורה כולה, והוא שורש פורה ראש ולענה של כל פירצות הדור בעוה"ר ע"י האמונה בהניאוד הגדול והנורא הנעשה ע"י מנאצי השי"ת ותורתו הקדושה בכח מלכות של מינות ר"ל המעכבת גאולתינו ופדות נפשינו מגלות המר והנמהר ברוחניות ובגשמיות וכל מיני לרוח לרורות הנמשכיי מזה השם ישמרנו. ובמר נפשי אבקש אל נא אחי תרעו לילך אל הבחירות בטמאות האלו, ובזכות אלה אשר לא כרעו לבעל ירחם עלינו השי"ח ויוליאנו מהחשכום הנורא מאפלה לאורה ומשעבוד לגאולה במהרה בימינו חמן.

#### כמב

ויש שהולכים בסתיות עינים יען שזה תעשי האגודה שהיי בהתייסדותה גם גדולים ולדיקים מדור שלפנינו לכן אין להרהר אחריהם, ודעת לנבון נקל אשר הבל יפלה פיהם, ואני זוכר את כל האגודה

ומטשיה והשתלשלות הענינים מתחלת התייסדותה באסיפה הראשונה עד עתה, ודברתי עם רוב גדולי ישראל שבמשך הדורות האלה בדבר האגודה, ואספר בהיצור. כנב רוב גדולי ישראל היו מתנגדים לאגודה מחחלה ועד סוף. אלא שהרבה גדולים לווחו עליי בקולי קולות, והרבה גדולים לא נכנסו כ"כ בעובי החורה, שלא היי דרכם כן, אבל קול דממה דקה ישמע מהם ליודעם ומכירם שלא להתחבר כלל להאגודה. אמנם ביו גם גדולים ולדיקים שביתב כוונתם לשמים שבחזיקו את באגודה בחושבם שהמה הלוחמים עם הליונות והמזרחיות, יען שנפשם הי' מרה להם ממעשה כציונים וכמזרחים ופחדו ורעדו מהקלקלה המרובה היולחה מהם, לכן היי להם כמים קרים על נפש עייפה את כל מי שראו אז ללוחמים עם הליונים והמזרחים. ורוב לערם על הליונות והמזרחים השיה את דעתם להתחבר עם האגודה שהיו אז לוחמים עמם. אבל בעתים כללו אמרתי כי מבינים מהם הפיי בדברי המשנה כל מחלותת שהיא לשם שמים סופה לכתקיים, ושאינה לש"ש אין סופה להתקיים, ונתקשו בלשון המשנה מה הוא השבח על מחלוקת שסופה להתקיים. הלא יותר טוב אם נעשה שלום ואין המחלוקת מתקיימת. ואמרתי שאפשר רמזו לנו כי הנה מחלוקה לש"ש היא אם המחלוקה היא עבור כבוד כשי"ת ותורתו הקדושה. ללחום עם מהרסי הדת, ומי שדעתו באמת לש"ש עבור דתוה"ה זה לא יוכל לעשות שלום עם הרשעים לעולם, כי אין שלום אמר כי לרשעים. ונמלא שהמחלוקה מחקיימת לעולם. אבל אותן שאין דעתם לש"ש אלא בשביל איזה פני׳ אחרת תולין בחיזוק כדת וכיא שנאכ שתלויי בדבר כסוף כוא שהרשעים משחדין אותם ובעלה דבר ואין המחלוקת מתקיימת שאין מוחין עוד עבור כבוד השי"ת ותורתו ההדועה.

וככה כוא בענין האגודה שהיו לוחמים עם הליונים, אבל בעת שרלו הליונים לקבלם וליתן להם חלק בממשלתם, כי מעת שקבלו הממשלה רלו לספח את

כל הדתיים בתוכם כדי שיהיי להם חיזוק מזה כמובן, נכנסו לתוכם בשמחה ובששון והמה למדינה הליונית לחיזוק רב, ואיגלאי מילחא שהמחלוקה שהיי להם עמהם אין סופה להתקיים. וכן בהמזרחי, שמעולם

לווחו עליהם שהמה מהרסי הדת, אבל כשרולים לקבל אותם בחבורתם, ששים ושמחים להראתם ונותנים לכם שם חזית כדתי לכגיד שכם לוחמים עבור כדת, תחת אשר מעולם ביו הוראים אותם מברסי בדת. כבנב וכהנה מעשים מרובים שאין להאריך בהם כעת. ובדור שלפנינו לא נתגלו כ"כ דרכי האגודה כמו שהיא עתה. ולבאר בפרטיות בטעמים והנימוהים של הפלוגתות והדעות שהיו אז בין חכמי הדור אודות האגודה אין נפחת מינה עכשיו לדבר מזה, כי מתי דהוה הוה, ועכשיו אישתני ברבה לגריעותא. וכל הגדולים שבדור שלפנינו שהיחה כוונתם לשמים להחזיק את האגודה לא עלה על דעתם אז מעשה תעתועים כאלה. והעד הנאמו ע"ז הוא הרב הגה"ל המפורסם האדמו"ר מגור זלכ"ה שהיי ראש המחזקים את האגודה בימיו ונדפם ממנו מכתב גלוי באוסף מכתבים מכתב לי שכתרעם מאוד על מי שמתחבר למפלגה שיש בה חפשים או מהבל מתנה מהם שזה מזיה. והזהיר על ככה. א"כ ע"כ שלא עלה על דעתו ז"ל שהאגודה שהוא בתוכם יעשו ככב אם אלב. ושוב אח"כ בתחברו באגודה להליונים בממשלחם ולהמזרחי בדתם ונעשו קשר אחד להיות חזית דתית, וכולם מקבלים לא רק איזה מתנה בלבד, אלא כל עיקר קיומס וחיותם של האגודה ופעולותיה והחינוך שלהם הוא מכח מתנת ידם של אלה הבאים לעהור כל התורה כולה ח"ו, והמה נמכרים להם עבור היומם כמובן.

ובגמרא כתובות דף ק״ה ע״ח בא וראה כמה סמויות עיניהם של מקבלי שוחד, אדם הש בעיניו נותן ממון לרופא ספק מתרפא ספק אינו מתרפא, והן נועלין שוה פרועה ומסמין עיניהם שנאמר כי השוחד יעור פקחים. ואמרינן עוד שם ע״ב מאי שוחד שהוא חד, ופירש״י ז״ל הנותן והמקבל נעשים לב אחד, והרי שע״י פרועה נעשה לו לב אחד עם הנותן, אף שהוא משונה במראה ובצורה אבל לבם אחד, ואם אמרו זה בפרועה ק״ו כשנותן לו עיקר היומו, כמה סמיות עינים יש בזה.

גם איך יוכלו לומר שהמה הלוחמים נגד הציונים המינים ושחינוך הבנים והבנות שלהם המה הכלי זיין להשרשת יסודי האמונה ללחום עם המינות

והאפיקורסות ר"ל, כלא מי פתי יאמין שהאפיקורסים נותנים מעות וכלי זיין להלוחמים נגדם שיוכלו להתהיי ולעמוד במלחמה, ומי הוא זה שקונה לעלמו לוחמים שילחמו נגדו בחמת. ובודחי שלח להנס טושיו כד. חלח שרואים בזה דרך ואופן להחליש המלחמה נגדם ולבתיש כחב, לבכנים ארם בחינוך בבנים ובבנות שבלעדי זחת חין להם שליעה עליהם בחופן חחר. והיודע ומבין מלב החינוך שלהם יודע החמת שמה שממשלת האפיקורסים המעבירים על הדת בכל מאמני כוחם נותנים תמיכה 'גדולה ועיקרית כ"כ להחינוך שלהם אינו מחנת חנם אלא כדאי הוא להם. ואין רלוני להאריך בזה כעת, ולא באתי בקונערם זה אלא לבחר עיחר ההלכה של השתתפות למלוכה ולבחירות.

### קמג

ועב"ם זה ודאי שנשחנו עניני האגודה לגריעותא ברבה מעת שנתחברו למלוכה העמחה. ומה באומרים נשתנו העתים ולריך לעשות לפי המליאות, הנה ראשית דרך החורה לא נשתנה, כמ"ש החח"ם ז"ל בלוואתו אל תאמר נשתנו העתים יש לנו אב זהו כוא לא נשתנה וכוא לא ישתנה. ואדרבה להחמיר יותר יש לומר שנשתנה, כמבוחר בגמרח חגיגה דף ט"ו גבי רבי מאיר שלמד תורה מפי אחר, שמחלק בין גדול לקטן, שקטן אסור ללמוד מרב שאינו הגון דיש לחיש שימשך אחריו עיי"ש ברש"י ותוס', והרמצ"ס אינו מחלק וכתב סחם שאסור, והקשו עליו דהרי בגמרא מחלק בין גדול לקטן, וכחב הש"ך סיי רמ"ו שסובר הרמב"ם דבומן הזה לא עדיף הגדול מהקטן שהיי בזמן הש"ם וחיישינן לעולם שמא ימשך אחריו. ואם כן גם בהתחברות לרשעים וכל היחת תמיכות מהם חמור יותר בדור הזה, כי כל מה שנתמעטו הדורות ונתקטנו עלול יותר להיות נמשך חחריו.

אלא אף לפי דבריהם שמחמת המליחות נעשה השינוי. עכ״פ חדשים מקרוב בחו לח שערום אבוחיכם, והאיך אפשר לחלוח זה בדור שלפנינו. איו אומרים למי שלא ראה את החדש יבוא ויעיד, ואין זה אלא הולאת לעז על שוכני עפר, מי יגלה עפר מעיניהם והיו מלווחין ע"ז ככרוכיא. וק"ז זלה"ה בייטב לב

פרשת שמות חות ח' פי׳ מה שחמרו חז"ל בזכות די דברים נגאלו. וא' מכם שלא שינו את שמם. ותמלית דבריו בהיצור שמה שאמרו שלא שינו את שמם ר"ל שתיקנו עלמס כפי שמס דקדושה והם ושמם ח׳י. משא"כ אם אינו מחקן עלמו כפי כשם דקדושה הוי שינוי כשם כי אינו כפי מה ששמו מורה על מהוחו ואיכותו. וככה אני אומר על האגודה הזאת שמה שנהראו באותו השם שהראו אותם בדור שלפנינו הוי זה שינוי השם לגמרי לפי המהות של עכשיו ואינם כלג אותה באגודה שביתה אז.

וכשהתחילה השערוריי בעולם בדבר המחשין מלוח והיה פלוגחה גדולה בין החכמים מערכה מול מערכה, זה אוסר וזה מתיר וכאו״א כי שעמו ונימוקו בכל פרעי העשיות של המחשין, חמנם מרן הקי בדברי חיים ח"א או"ח סי׳ כ"ג וכ"ד החליע לאסור מחמת טעמים כמוסים וכתב שמקובל מפי מו״ח ז״ל שבכה״ג אין לגלות בעעם אלא לבחליט בדין, וכתב בבחלט שהוא חמן גמור. ורבים חמהים מדוע לא גלה טעם ההלכה, והיו גדולים שחתרו להבין טעמו ונימוקו בסברות שונות. ולפענ"ד דברי תורה עניים במקום החד ועשירים במהום ח' כי בח"ב במחשיו לילית בחו"ח סיי ח' וב' כתב שח"ח להתיר מחשין בשו"ח כי אופני המאשין משחנים בכל יום, ואם יצא המאשיו בהיתר יעשו גם מאשינען אחרים כמתכונתם באופן שבוודאי אסור, ומי יאמר להם דבר, כמו שאמרו בגמ׳ חגיגה חם יחמר לו חבר שלך עמח יחמר חדרבה שלי טהור ושלך טמא ש"כ חלילה להחיר מאשין במלוה דאורייתא יעיי"ש שהאריך, ומובן שטעם זה הוא גם במאשין מנות.

וכיוצא בזה כחב בשד"ח מערכת חמץ ומלה בסיי יי אות ג'י כי בביתרים בבאים ע"י תיקונים אחר שיתפשט הביתר לא נשאר אלא ההיתר והתיקונים נשכחים ולא יזכרו ולא יפקדו. והביא שם מעשיות שכיי מכשולות גדולות על ידי שהתחיל בהיתר וסיים לבסוף וז"ל ואילו דורות הראשונים המה ראו את חשר נתבו׳ ונמשך מבביתר ביו מכרחים וחומרים דברים שאמרנו לפניכם עעות הם בידינו ולא נמלא א' מעיר שיעה אוזו לדבריהם האחרונים. עכ"ל

יעיי״ש. והנה כי כן אנו רואים בהמאשין מצוח שעכשיו המאשינען המה חדשים לגמרי באופן אחר ממה שהיי

אז כאשר אנו רואים בתשובותיהם שליירו את המאשיו

שהיי לפניהם, ואעפי"כ הכל חוליו בהמאשינעו על

סמך ההיתר שנתנו אז, אף שלא ראו ולא שמעו כלל אופני המאשין של עכשיו, ובעחים הללו נעשו מאשינען

לדעתם והשפעתם, אף שהמה בחיים עודנה ואפשר לשואלם על ככה, ומכש"כ בגדולים ולדיקים שהמה כבר בעולם העליון ומי יעלה לנו השמימה לשאול את פיהם, המה הלכו למנוחות ואותנו עזבו לאנחות. והאיגוד עולמי זה חולין בהם בוקי סרוקי, אוי לני שכר עלתה בימינו.

#### קמד

וכל מי שיש לו מח בקדקדו יוכל לראות עד כמה נמשכו אחר הליונות עבור שהתחברו עמם ורולים למלוח חן בעיניהם, שמדברים דברי מינות בכנסת ואינם בושים לפרסם הדברי מינות בעתוניהם. ובווינה כחשר בחו לשם פליעי הונגחרו החומללים והנדכחים בעירום ובחוסר כל, החחברו החגודה עם הליונים לעשות תעמולה מרובה בכל מיני תחבולות וכפי׳ בדברים ובמעשים להביחם לחרץ ישרחל, חף שידעו הכל שנמסרו עוד בווינא ביד הליונים והם כובילו חותם תיכף ומיד למהומות כתפשים שחין שם אלא מינות וכפירה ואכילת נו"ע וחילול שבת וכדומה. ובעניים כחלה אף בראותם אח"כ את השבר הנורא שקרה להם לעזוב לגמרי את השי"ת ותורתו הקדושה ח"ו לא כיי בידם מאומב ולא כיי לכם שום ברירב להנאל מהם אלא במס"ג ממש שמועטין המה שיכולין לעמוד בנסיון קשה כזה של מס"נ ממש, ובזמן קלר נהפד לב רובם למינות וכפירה ר"ל, כי שאני מינות דמשכח. וחותן שבחו במקומות ירחים המה בתכלית העוני בלי דירה ובלי פרנסה, אבל עכ"פ אינם בין הכופרים ר"ל. אבל המרובין שהמה במקומות החפשים אשר הובילום שמה יש הרבה מהם שכבר אין זכר למו כי נטמעו בין האפיקורסים ונהפכו להיות כמותם, ואין איש שם על לב. והיו ביניהם הרבה חמימי דרך שלא ביו בולכין לכתחילה ליד בליונים עוד בווינא. כי נודע להם דרכי הליונים, אבל זעקת האגודה במכתבים גלויים ובדרשות ושחר מיני תחבולות שילכו כולם חל הרשת זו שעמנו להם הליונים, ולעקו ע"ז שהוא חיבת הארץ. זה הניע הרבה לבבות מבני ישראל הכשרים

שמחמינים להם שהם מלילי הדת, ועי"ז נפלן בבורות

נשברות כאלה. ואלמלי היי להאגודה מקומות קליטה

שונים ומשונים, ויש מאשינטן כאלו שהכל רואים שהוא חמן ואטפי"כ חולין ההיחר במה שאמרו הגדולים אז המץ ואטפי"כ חולין ההיחר במה שאמרו הגדולים אז כאילו היי ההיחר שכל מה שיהיי לו שם מאשין יהיי מוחר בכל אופן ואופן, וזה ודאי שטוח והבל גמור, כי לא נחנו הכשר אלא על מה שראו בעיניהם, אך דרך העולם לילך בדמיונות שוא והבל כאלה ולא עלה זאת על דעת הגדולים ז"ל. וכמו כן הוא ענין האגודה כי הגדולים שהיו עם האגודה היי כפי ראות עיניהם אז, הבדולים שהיו עם האגודה היי כפי ראות עיניהם אז, אבל לא נחנו הכשר על שם אגודה שאף אם יעשו מעשים אשר לא יעשו מ"מ שמא גרם, זה ודאי שעות והבל שאין לעפל בזה.

ובקובץ מכתבים מהגאון החזון אייש זלה"ה בחלק

שני נדפס לבסוף איזה מכתבים מהגאוו כרח"ע מווילנא זלה"ה ושם במכתב ג' שכתב התנגדות גדולה לחותן שעלה בדעתם לייסד חגודת רבנים עולמית בחומרם אשר בכח מחוחד יוכלו לעמוד בפרץ. והאריך לדחות זה מכמה טעמים, וכחב באמלע המכתב וז"ל: והעיקר כחשר למדתי מפי הנסיון במדינתנו המרובה באוכלוסי ישראל ורבנים גדולים ויראים. שכל הפעולות באגודת הרבנים נעשות על ידי איזה מזכיר ופקיד, ואינם מתחשבים כלל עם ראשי המועצות, וכמה פעמים עושים גם בניגוד לדעתם וכשפעתם ועושים רק מה שלבם חפץ, ואין רלוני להאריך בפרטי הדברים. ואיך נוכל לחת אמון ליצור מוסד עולמי אם בהמשך הזמן יחנהל בוודאי על ידי מזכירים ופקידים, ואיך נוכל למסור בידם ענינים כללים של התורה והחומה. חם לדעתי לעד מסוכן וסכנה גדולה ואין לנו לקבל אחריות והחולאות ממוסד כזה, עכ"ל, הנה העיד הגאון ז"ל שאף באגודת הרבנים שבמדינתו לבדה, לא איגוד עולמי כלל, והי׳ אז בימיו בהאגודת רבנים שבמדינתו גאונים ולדיקים גדולים, ואעפי"כ המעשים הנעשים גם מחותה החגודה חינן בהתחשבות עם ברבנים הגדולים יראי ה׳, וכמה פעמים הוא בניגוד

עבורם או דרך פרנסה עבורם או עכ"פ היו לוקחים אותם בידם תחת רשותם להביאם למהומות שרולים. כיי מקום לעעות בזכ, אבל כאמת כוא שלא כיי להם מקומות קליטה עבורם אף ללינת לילה אחת. ולא היי להם דרך לפרנסם אף מזון סעודה אחת. ומעת שנמסרו ליד הליונים היי ברור שיביאו אותם למקומות ההפשים כרלונם, ולא היי מליאות עוד אף לראות אח"כ מה יעשה בהם. ואף הולאות הדרד שמווינא הכל היי ביד הציונים ולא היו עוד ברשות עלמם כלל. א"כ בידים מסרו אותם ליד האפיהורסים.

וכבך נתבחר שליכנס בין המינים שיש חשש חמשוכי אבתרייהו אף שיכול לילך מהם ולהנצל בכל רגע, מכל מקום כניסתו ביניהם בתחלה הוא אסור אף במקום סכנה, והוא ביהרג ואל יעבור, כי שאני מינות דמשכא, ומכש"כ למסור בידם נפשות מישראל באופן זה אשר שוב אין להם דרך להנלל מהם כי אם במס"נ גדול עד אין לשער, חמה אני האיך מלאם לבם לאחריות גדול כזכ, אלא כיון שבורגלו באיסור בנורא לישב בין המינים ולהיות נמשך אחריהם, עבירה גוררת עבירה להמשיך את ישראל ליד האפיקורסים. וקול דמי אחינו זועקים זעקת מרה. ועוד כתבו בעזות וחולפה נוראה על הרבנים יראי ה׳ שאומרים האמת שלא לילך בדרך אתם וכתבו עליהם שמדברים שמלה על אה"ק וכמה חירופין וגידופין שחין להעלות על הכחב, ולבשו הכל בלבוש של חיבת הארז. וזה דרד הציונים מאז ומקדם שכל מעשה תעתועים שלהם באה"ק אומרים שהוא בשביל חיבת הארץ, ומי שאינו מסכים להפרת הדת שלהם באה"ה לועקים עליו שהוא שונא ליון ושונא הארז. ועכשיו שנמשכה האגודה אחריהם משתמשים גם המה בלשונות האלו כמותם. וע"ז מחומ הנביא כל מכבדיי הזילוה. כי הם אומרים שמכבדים אותה, אבל כן כמה המולולים אותה ברוחניות ובגשמיות וגורמים כל כלרות ובתלאות ר"ל. ובאותו ביום במר ובנמבר שנטשה חרידה בחלכות שחים כ"כ להעמיד מתשלה לישראל באב"ק בלי תורב ואמונה כלל שמשם חלא מינות וכפירה לישראל וקראו אותו יום העלמאות, המה ששים ושמחים בעתוניהם בפרהסית לעין כל לעשות יו"ע גדול ביום המרידה במלכות שמים, היש

לך ניחוץ גדול להשי"ח מזה, ומכחיב לב כל מחמין

בכשי"ת ובתורתו הקדושה עד קלה, קלר היריעה מהכיל לחשוב מה שרוחין בכל לעד ולעד שלגמרי נגררין אבתרי׳, השי"ת ירחם עלינו ועכ"י בב"א.

#### קמה

והסיבה לירידה הנורחה הזחת שנתפס כמעט כל בדור ברשת כליונות וכנגררים אחריכם עם חלה גדול מהמנהיגים שבראשם. יש בזה כמה סיבות. ראשית כוא כמו בע"ז שהיי בבית ראשון והיי זה בימי כנביאים, ועכ"ז מחמת ילרא דע"ז דתקיף להו אז טרם שבטלוהו אנשי כנה"ג, נחפם כמטט כל הדור, עד שבימי גדעון לא היו בכלל ישראל אלא שלש מאום אנשים שלא כרעו לבעל, ומלינו בגמרא סנהדרין דף ק"ב ע"ב שאמר מנשה לר"א אי הות החם הות נקיענא בשיפולי גלימא ורכטת אבתראי, ופירש"י ז"ל כיית מגביה שפת חלוקר כדי שתהי׳ קל לרוץ והיית רץ לשם מפני יצר עכו"ם שהי׳ שולע אז. הנה אמר כן להאמוראים הקדושים, שבזמן שליטת היצר ח"ו לא כיו ניצולים. ועכשיו הוא כן ביצרא דמינות. וביותר יצרא דאותה התאוה של ממשלה ככל הגוים לפני ביאת המשיח, שזה מעכב הגאולה ח"ו. וע"ז מחגרה הילה"ר בכל כוחותיו. וכבר הגידו לנו חכז"ל שפלות הדור שבעיקבת דמשיחת במלות מובן המלה כחשר חנו רוחים כיום בעוכ"ר והשה בחולשת דורינו לעמוד נגד כוחות ביצב״ר דתקיף לבו כולי באי.

בם מבואר ברמ"א חו"מ סיי י"ד ס"ס א' בעשיר מוחזק ואלם בעירו מוליאין אותו לדון בעיר אחרת, אעפ"י שהבי"ד שבעירו יותר גדול. הנה דין זה כתבו בזמן כבתי דינים שכיו בראשונים, וכתב עוד דמיירי אף שבעירו יש בי״ד יותר גדול, ובודחי דלח חשידי ח"ו לעבור במזיד להטוח דין ח"ו מחמח יראה. וע"כ שבחשדה הוה שמחמת ירחת החלם יש לו עכ"פ רלון לעשות כרלונו מחמת הפחד, ומזה הרלון נעשה משוחד וסומה עינים כמו שוחד החר, דודהי אין חילוק באיזה אופן בא לו השוחד כמבואר בגמרא כתובות דף ק"ה ע"ב ת"ר ושוחד לא תקח, אינו לריך לומר שוחד ממון אלא אפילו שוחד דברים אסור,

מדלא כתיב בלע לא חקח. ומבואר שם אח"כ בגמרא מהו שוחד דברים שהוח חף דיבורים מועטים שמדברים בינם לבין עלמם. ופחדו אף האמוראים מזה ואמרו פסילנא לכו לדינא מחמת שוחד דברים מועטים. דכללה הוא כל מה שעושה לאדם רצון הוי שוחד שמשמח את בעינים שלא לבכיר באחת. וכבר נתבאר זה בפוסהים. וא"כ כש"כ בזמנינו שהאלמות והתהיפות בזה הוא מסוף העולם ועד סופו, לא אלמות של עשיר אלם אחד אלא ממש כל בעשירים והנכבדים שבעולם. וממש רובס ככולם של דעת הליבור שבכל החכלות כוא לכטיל אימה יחירה על המנהיגים בכל מיני איומים. להתנפל עליהם כחיתו יער ולהזיקם בכל מיני היזקות להביאם לידי כך שיכנעו מפניהם ויסכימו לאוחה מלכות העמאה שהראו לעצמם מדינת ישראל. ואין חימה אם זה מעיל אימה על המנהיגים להעות לבבם ולהביאם לידי סמיות עינים שלא להכיר את כחמת

#### קמו

ושאול המלד בחיר כי חמר בשמוחל חי ע"ן פסוה כ"ד ויחמר שחול חל שמוחל חטחחי כי עברחי את פי כ׳ ואת דבריד כי יראתי את כעם ואשמע בקולם. וקשה טובא לכאורה הלא היי מלך והיי השלטון בידו על כעם ולמה הי' ירא מהם כ"כ. ומבואר בגמרא בבא בתרא דף ג' ע"ב אי אמר מלכוחא עקרנא טורא עתר עורא ולא הדר ביי, גם היי בחיר הי נהי מכל חטא כמ"ש חז"ל וזכה לנבואה, האיך הביאו יראה זו לעבור על פי ה׳. גם דורו היו מאמינים בהשי"ת ובנבוחה. והיי זה בימי שמוחל הנביח. ובודחי לח כיו מכריחים אותו לעבור על פי כ׳ ועל דברי שמואל בנביא. אמנם באמת מבואר בכתוב שבתחלה אמר לו בטעם אשר חמל בעם וגו׳ למען זבוח לב׳ אלוחיד. א"כ חשב לעשות בזה מנוה לזבוח להי, אלא כאשר בסביר לו שמואל שאיו זו מלוה אלא עבירה. שוב הודה כי חעא בזה לעבור את פי ה' מיראת העם. ולכאורה למכ לא אמר לו כאמת מתחלה שעשה בשביל יראת כעם. אלא כוא כדבר אשר דברנו, שבודאי שאול כמלד בחיר כ׳ לא כי׳ עובר את פי כ׳ מחמת יראת כעם. אלא שחשב שהיא מצוה כאשר אמר למשן זבוח להי.

וכחשר הסביר לו שמוחל שחינו כו חלח עבירה בידו בזה. וראה את דבריו האמיתים והברורים וחמה על עלמו האיד בא לידו עעות כזה שלא להכיר האמת בדבר ברור כ"כ, והתבונן כי אך מחמת יראת העם שחפץ לשמוע בקולם, מחמח הרלון הזה נעשה משוחד ובא לידי סמיות טינים לחשוב על עבירה זו שהיא מלוה. וזה שאמר מטאחי כי עברתי את פי ה' ואת דבריך כי יראתו את העם ואשמע בקולם, ר"ל שיראת העם לשמוע בקולם ביתה הסיבה להביאו לידי כך לעבור את פי כ׳ בחשבו שביח מלוב מחמת סמיות עינים, וחף שביי מלך וכיי בכוחו לעשות הכל מכל מקום החפץ וברלון לעשות רלון בעם זה הוי יותר משוחד דברים של יחיד, כי היא דבת רבים שעונין עליו דברים הרבה. חם מסמא את העינים. ויהיי איך שיהיי מבואר בכתוב שיראת העם לשמוע בחולם יוכל להכנים אף בלבב גדול שבגדולים לעבור את פי הי, ומי לנו גדול משאול המלך בחיר בי, ומה נאמר ומה נדבר בדור השפל הזה אשר אם בראשונים כמלאכים אנו אף לא כחמורים.

#### ממז

ריש לומר עוד במה שחמר שחול המלך כי ירחתי את העם ואשמע בקולם עפ"י דברי האוה"ח כה׳ פרשת שלח. שלכחורה כוח פלח עלום שהמרגלים היו נשיחי העם שנחמנו מהקב"ה ופירש"י ז"ל עה"כ כולם אנשים כל אנשים שבמקרא לשון חשיבות, ואותה שעה כשרים היו, גם שלחם עפ"י ה' ואמרו חז"ל במה שאמר עפ"י ה' שהי' הקב"ה אומר פלוני לשבע פלוני.-וכאיך נשתנו אח"כ כ"כ באמלע בשליחות לכדית את העם. ועמד ע"ו באוה"ח הק' שם וכחב שללד שכוונת המשלחים היחה רעה תפעול פועל הרע בשליח ויחזור לביות שלוחו של אדם כמותו ויולד בו תכונה רעה. מה שלא היתה בו הודם, כדרך שתולד בחיי הקדושה בשלוחי מצוב לעובה חות. ולזה הגם שהיו לדיהים בהתחלחם עשות ההליכה לרגל נולד בהם תכונה רעה מכח המשלחים ויעצו להדיח, עכ"ל הקי. ונוכל להתבונן מזה שהגם שהיו גם שלוחי משה עפ"י ה' כמו שחמר הכתוב בפירוש וישלח חותם משה וגו' ח"כ היו עפ"י האמת שלוחי מלוה, כי אין לך מלוה גדולה מלעשות שליחות של משה שעפ"י הי, עכ"ז יען שבשליחות זו גם

מאמר שלש שבועות

שמעו להול העם. שענה ולח ונעשה בהם כבשלוחי העם לבד שנולד בהם תכונה רעה שלהם עד שיעצו להדית.

ולכן אפשר שנם שאול המלך החנלל בזה אחר שהכיר את תטאו שעבר את פי כ׳ כגם שבודאי בכל לבבו ובכל נפשו לא רלה לעשות אלא רלון הבויח"ש. עכ"ז בח לידי טעות הזה לחשוב על העבירה שהיח מנוב יעו שמחמת ירחת בעם שמע גם לחולם נולד בו תכונה רעה שלהם שנעשה בזה שלוחם. ואוחה בתכונה שמהם הביתו לידי העעות, כחשר יותר מזה בי׳ אנל במרגלים מטעם זה. שבודאי גם אנל במרגלים כי׳ בדרך טעות. ומזה נוכל להבין שאם מחמת יראת בעם שומעים המנהיגים להול דברי העם, נעשו בזה שלוחם ונולד בהם התכונה של העם שמשפיעה גם על בתוביגים בכשרים להביחם לידי עעות גדול וגורה כ"כ עד שיש בו כדי להדיח את יתר העם, כאשר קרה לנו בעוכ"ר בדור כזה עיקבא דמשיחא.

ובודאי שחזל שחול המלך בחיר הי היו עוד בזה ענינים נסתרים מה שהביאו לידי חטא זה. כאשר כו כוא בכל כחטאים במכרים בתוכ"ה ובדברי חכו"ל על הקדמונים הקדושים בחכלית הקדושה, וכבר אמרתי בזה שנין נכון, אבל מ"מ ודאי שגם זה אמת שאין מקרא יוצא מידי פשוטו, ופשטא דקרא מתפרש בדרך שכתבתי. וק"ו בדורות האחרונים שבעיקבא דמשיחה חין ספק שהוה כן שירחת העם לשמוע בקולם מעברת על דעת כאמת ליפול ברשתם כ"ל. ולפי פשועו של מקרא כוא ברור ומפורש גם אלל שאול המלך ע"ה. ואנו מחוייבין להאמין גם בפשוטן של מקראות, אף שטמון בתוכם עוד הרבה ענינים עמוהים.

## קמח

ואמרו חכו"ל בסנהדרין דף ק"ה ע"ח חולפה מלכוחה בלה חגה, ופירש"יו ז"ל שררה גדולה ואינו חסר אלא כתר מלכות. א"כ אמרו ז"ל שכח בחולפה הוא ככח מלכות שאינו חסר אלא הכתר. ואמרו ז"ל בעיקבא דמשיחא חולפא יסגי ולא אמרו בזה שיעור אלא שהחולפה מחרבה בכל יום ויום. ח"ב בלחו בכי יש לבם תלכות ישראל ע"י בחולפה

שהוא כח מלכות להשתרר על יראי ה׳, אלא שהשיגן גם כתר מלוכה בכח החולפה, ועי"ז מחרבה גם החולפה בכפלי כפלים. וכח זה משך את כל הדור כמ"ש ברמ"ע מפאנו גם בשאר מלוכה דכו"ע גריר אבחריי. עד שבעוה"ר בושנו מכל דור.

וכתב בדברי חיים על המועדים בסוף הספר בהשמטה לפרשת ויקהל שדבר שם הרבה להזהר שלא להתחבר עם הערב רב, וכחב באמלע וז"ל: כנראה בעליל שהרבנים והחסידים והבע"ב שבדור המה בעוה"ר רובם מערב רב, יעיי"ש שהאריך. והרבה ביו תמבים על הדיבורים הללו שילאו מפה הדוש בדורו שבי׳ מלח תורב וירחב וברבה גדולים והדושים. וראיתי אח"כ בשער הפסוקים להאר"י ז"ל פרשת ואתחנן שדבר שם הרבה מהערב רב שקבלם משה והיי בזה תהלה. וכתב באמלע דבריו ועתה רוב הדור מהם. וברי שכתב כן גם על דורם של האר"י והרח"ו זלה"ה, ואף שנולדו אלל ישראל אבל בנשמות כם מע"ר כמו שביאר באור בחמב. ומב נאמר ומב נדבר בדור בשפל הזה שבדורות הקודמים היו רובא דרובא מישראל שומרי חורה ומלות כמ"ש בישמח משה פ' תבח. ודעת בפני יהושע שהחזקת כשרות שבפוסקים הוא רק חזקה מחמת רוב, יען שרוב ישראל כשרים, אלא שהי׳ הרבה שלח היי כוונתם לשמים כרחוי חף שהיי כמה גדולים וקדושים אין מספר, אמנס בדור הזה בעוה"ר שמיטוטא דמיטוטא בתכלית המיטוט. אולי לא נשאר אף אחוז אחד ממספר בני ישראל שיהיו שומרי חורה ומלות, ואף בין אלה המעעים השומרים חורה ומלות כהרגילם, אף בהם זעירין אינון שמאמינים בכל הי"ג עיקרים כראוי, וכתות בע"ר מתרבים וכולכים. ומבוחר בזוה"ק ברחשית שיש ה' כחות בערב רב כל אחד גרוע מחבירו, ויש בהם גם עמלהים, והע"ר שבדורינו אין לו דמיון להע"ר שבדורות הקודמים, כי כמה בתכלית הגריעות מירידה התחתונה הבחה ערם ביאת המשיח, ומלב דור כזה משפיע גם על המנהיגים בכשרים, ולריכין רחמי שמים לכנלל.

#### כממ

וכבך אמרתי לפרש הפסוקים שבפרשת שלח וכי חשגו ולא תעשו את כל המלות וגו' והי' אם מעיני

כעדה נעבתה לשגגה, ואמרו חכו"ל שהפי הזה מיירי בע"ז ולמדו זה מקרא דכל אשר לוה הי שהיא עבירה שנעשה בה ככופר בכל החורה כולה ובדברי הנביאים, והובא זה גם ברש"י ז"ל שם. גם אמרו שכל הפרשה מיירי רק כשעעו הסנהדרין בזה והורו לעבוד ע"ז ולמדו זה מהקרא דאם מעיני העדה. דמיירי בסנהדרין שהם עיני העדה. ולריך להבין למה האריך כ"כ בהרא שהתהיל לומר וכי תשגו וכתב שני פסוקים בהענין, ואח"כ כחב והי' אם מעיני העדה לגלות דמיירי רק בטעות הסנהדרין, ולמה לא פתח מחחילה לומר אם מעיני בעדה נעשחה לשגגה ואח"כ להביא כל הענין כי אז לא היי לריך להקדים כל אותה ההקדמה לכתוב מתחלה בלשון סחם וכי חשגו שלא ידענו מזה חופן השגגה עד לבסוף שחמר מעיני העדה. גם חינו מובן הלשון והיי אם מעיני וגו'י כיון שכבר האריך בשני פסוקים מדיני אותה השנגה למה אמר אח"כ באמלע הדיבור הלשון והיי כאלו מתחיל ענין חדש, ויותר כול"ל אותו לשוו וכי׳ בתחלת כפרשם כשכתחיל לומר וכי תשגו, גם לכחורה כל הלשון והיי הוא מיוחר לגמרי, ומה משמיענו בזה. גם לפי מה שאמרו חכז"ל אין והיה אלא לשון שמחה לריד להבין לשמחה מה זו עושה. וכי שמחה היא שעשו סנהדרין להורות לעבוד ע"ז ועשו כן כל ישראל.

35

והנה מבואר בגמרא הוריות דף ד' ע"ב דכל דיני הפרשה הזאח מיירי רק בסנהדרין שכולם ראוין להוראה בדיני נפשות ויהי׳ גם מופלא של בי"ד כוח כרחש ישיבה עמהם, ובגמרח למדו מקרח דנאמר כאן עדה ונאמר שם בד"נ עדה והחם מנ"ל אמר קרא והתיילבו שם עמך בדומין לך, ופירש"י ז"ל גמר ממשה דמשה חוקי סנהדרין דהוו כולן רחויין להוראה דכתיב והתיילבו שם עמך בדומין לך, והואיל ומלינו דעדה האמורה כאן כולן ראויין להוראה שמעינן מינה נמי דהיינו סנהדרי גדולה דחנים בחורת כהנים עדה המיוחדת לכל ישראל ואחו זו סנהדרי גדולה. עכ"ל. וכבר מנו חכמים את גודל הפלגת חכמה והדושה שהיי לריך להיות בסנהדרין, ואין מושיבין בסנהדרין

מי שאינו ראוי לזה כמבואר בגמרא סנהדריו דף ו"ז וברמב"ם. וכחב הרמב"ם בפ"ב מה' סנהדרין הלכה ז' דאף בבי"ד של ג' שאין מדקדקין בהן בכל הדברים שמדקדקין בסנהדרין לריד שיהי׳ בכל אחד מהם שבעה דברים. חכמה וענוה ויראה ואהבת אמת וגבורים במלות ומדקדקין על עלמם וכובשין את ילרם עד שלא יכח לכן שום גנחי וכוי, ובי"ד כגדול כיו שולחין בכל ארץ ישראל ובודקין כל מי שימלאוכו חכם וירא חטא לעשותו דיין בעירו. ועכ״פ זה ודאי שהסנהדרי גדולה של ע"ח היו עלומים מחוד בהפלגת חכמתם וקדושתם, וא"כ פלא עלום האיך אפשר שיטעו כולם בדבר חמור כ״כ להתיר ע״ז וכל ישראל יעשו מעשה לעבוד ע"ז ר"ל על פיהם והמכשלה הואת תחת ידם.

משה

וכתב הרמב"ן בפרשת שופטים עה"כ כחשר זמם ודרשו חכז"ל ולא כאשר עשה, מכאן אמרו הרגו אין נהרגין. וזה לכאורה נגד השכל. וביאר הרמב"ן שם דחם נעשה מעשה שנהרג נחשוב שהיי אמת וכו', ועוד שלא יתו כ' בשופעים כלדיקים העומדים לפניו לשפוך דם נקי כי המשפע לאלקים הוא ובקרב אלקים ישפוט. והנה כ"ז מעלה גדולה בשופטי ישראל וההבטחה שההב"ה מסכים על ידם ועמהם בדבר המשפע, וזהו עעם ועמדו שני האנשים וגו' לפני ה', כי לפני ה' הם עומדים בבואם לפני הכהנים והשופעים והוא ינחם בדרך אמת, עכ"ל. וברי שזב חזקב גדולה בסנהדרי גדולה שהי עמהם שלא יטעו. ואם כן איך אפשר שיטעו בדבר חמור כ״כ להביה חת כל ישרחל לידי ע"ז שהוח כפירה בכל החורה ובנביאים. וע"כ שהוא כעין מ"ש באוה"ח הקי במרגלים שהיו נשיחי ה' הנבחרים מפיו יח"ש והיו לדיקים גמורים ועכ"ז עון הדור השפיע עליהם לטעות כ"כ. וכן נרחה מדברי רש"י ז"ל שם בפרשת שלח שכתב שאמר הקב"ה אני אמרתי להם שהיא עובה וכו׳ חייהם שאני נותן להם מקום לטעות בדברי המרגלים. והרי שעון הדור גרם שהניח הקב"ה את המרגלים לטעות כ"כ. וככה הוא גם בסנהדרין שאם ח"ו אירע לכם זאת שכורו לכתיר ע"ז, בודאי עון הדור גרם שכבר חטאו ונכשלו בכאלה. וגלל כן לא שמר הקב"ה את הסנהדרין מלטעות בכך. ומיושב בזה מה שנתקשה הרמב"ן מה שייכות יש לפרשה זו בפי שלת.

ותירולו לכחורה חינו מובן, וחין להחריך. ולפי הנ"ל מיושב היטב כי הוא ענין א׳ כמו במרגלים כמבואר לעיל.

ושוב רחיתי לבעל הפלחה בס׳ פנים יפוח פרשת ויקרא עה"כ אשר נשיא יחעא שכתב וז"ל: שסיבת חעה כשוגג לכהן המשיח מפני השמח העם שגורם העלמחו, וכן בפר העלם דבר, אך גבי נשיא יפלא יותר שיחטא בשגגה ולא ישמרהו ה׳ כיון שנשאו ב׳ על כל ישראל, עכ״ל, ויותר מזה כתב שם לעיל מיניה עה"כ אם הכהן המשיח יחטא לאשמת העם. וז"ל שם באמלע דבריו: כיון דאחז"ל כד רגיז רעיא על ענא עביד לנגדא סמותא. א"כ לריד לכזכיר את כעם וכו׳ כשיחר אפו על בעם ממילא יענש בוא בסמיות את עיניו ואובד דרך הילוך הישר כמאמר הכתוב במחשכים בושיבני וגו' וממילה ימלחבו מכשולים רבים ע"ב. ומבואר בזה בהפלאה שסמיות עינים של המנהיגים שלא להכיר האמת היא בא מאשמת העם שנענשים בכד לסמות עיני המנהיגים. וברש"י ז"ל שם בבבא קמא דף נ"ב ע"ח על חומרם עביד לנגדה סמותה פי׳ וז"ל: לעז המושכת מנהר עיניה ונכשלת ונופלת בבורות והעדר אחרי׳, כך כשהמקום נפרע משונאי ישראל ממנה להם פרנסים שאינן מהוגנין, עכ"ל. ובעוה"ר תרווייבו איתנבו. שע"י עון כדור נתמנים כרבה פרנסים שאינם מהוגנים אבל גם הכשרים והמהוגנים באים לידי סמיות עינים. וכלשון עביד לנגדא סמותא משמע ג"כ כדברי הפלחה שנענשיו בסמיות עינים חף שחינו מתכוין להרע. וכן בתחלת לשון רש"י ז"ל שכתב מנקר עיני׳ משמע גם כן כעין זה. ומה שמסיים אח"כ פרנסים שאינם מהוגנין, י"ל בשביל שתרווייהו איתנהו כח"ש למעלה, ועכ"פ הדברים מבוארים בכפלחב במיש.

## HID

ויותך מזכ ראיתי אח"כ במר בקודש בבראשית רבה פי סי סיי ו"ח דחף במידי דחכילה שחין כקב"ה מביא לנדיקים תקלה על ידן כמ"ש התוסי בחולין דף כ׳ ע"ב ד"ה לדיקים, ואעפי"כ הובא שם בב"ר עובדם בר"ו ור"ז דמיתהכלון חמנים בעיבלייהו.

ואמרו ע"ז אם קדמאי כמלאכין וכו׳ אנו אף לא כחמורו דרבי פנחם בן יחיר, וכובח זה שם בתום׳. ותמהו כולם דאיר אפשר באמוראים הקדושים שנכשלו במידי דאכילה. ועי' ביפ"ת מה שתי' בזה. והמה"ק כתב דכיון שנתמעטו הדורות לית אנו כחמורו דרפב"י. דאעפ"י שבודאי נמלא גם בדורות אחרונים בני אדם גדולים מאוד במעלה. מכל מהום באשר איז דורם זכאי גם הם יורדין ממדרגתו כהא דאמרינו בפ"ג דתענית מה יעשו גדולי הדור שתין דורם דומה יפה, עכ"ל יעיי"ש. הנה אמר זה על דורם של האמוראים חכמי הש"ם. ואמ מה נענין הבתריי. ואף שבודאי היו גם בדורות האחרונים לדיקים גדולים שהקב"ה הי׳ שומרם מכל מכשול, אבל לפעמים עון הדור גורם, בפרע במה שתלוי בהנהגת הדור, דרכיהם ומעשיהם של בני הדור משפיעים ברבה על המנהיגים. כמו שהבחתי לעיל מדברי חכז"ל שזה עונש הדור, ואין להאריך בזה שכבר בעידו חז"ל על מלב בכנכגב שבדור באחרון עיקבא דמשיחה.

אמנם אעפי"כ בדורם של חכתי כש"ם שנכשלו גם מהאמוראים ההדושים הוא דבר פלא. בפרט במידי דאכילה שבפרטיות במידי דאכילה אמרו ז"ל לדיקים אין בקב"ה מביא תקלה על ידם כמבואר בתום׳ בכמה מקומות. ועי׳ ישמח משה פרשת משפעים שהאריך בזה. ועדיין תמוהים הדברים להבין. ונראה לפענ"ד שהוא ע"ד שאמרו חז"ל לא היו ישראל ראויו לאותו מעשה ולא כיי דוד ראוי לאותו מעשה אלא כדי להורות חשובה, וכל המחורעות שבדורות הקודמים כמכ לכורות כדרך לדורות כבאים אחריכם. ולזכ בימי חכמי כש"ם שכתחילו כדורות לכתמעע אף שעדיין כיו אז דורות קדושים ונשגבים, מ"מ לגבי דורות בקודמים בתחילו לבתמעע וכי׳ לורך לכראות מן כשמים שמחמת מיעוע כדורות יוכל לחיתרמי גם בגדולים מחוד שנכשלים מחמת כשפעת כדור. דמי לנו גדול מחכמי הש"ם שבח להם מכשול מחמת מלב סדור כמ"ש בנזכ"ק. ונדע מזה ק"ו ב"ב של ק"ו על כדור כאחרון כשפל וכאפל שיוכל לכשפיע גם על גדולי כדור במכשולות גדולות ונוראות ר"ל, ואין לנו אלא מה שאמרו בדורות הראשונים שעדיין לא היי בירידה כ״כ בדיוטא התחתונה כמו עכשיו.

וכבר אמרתי במה שאמרו חז"ל ביבמות ה"ב ומנחות

ל"ב שאפילו אם יבוא אלי׳ ויאמר אין חולנין בסנדל אין שומעין לו, וכעין זה מלינו כ״פ בש״ם. ואינו מובן כלשון שאמרו על אליי אין שומעין לו, שזה דבר שאינו במציאות, שכיון שאין שומעין לאליי בכך הוא בשביל שהוח היפך החמח וההלכה, וח"כ בודחי שחליי לא יאמר דבר שהוא היפך האמת וההלכה, וא"כ א"א שיבות לידי כך שנצטרך לומר על חליי שלח לשמוע לו, וכול"ל שאפילו אלי לא יוכל לומר אין חולנין בסנדל, ומזה נדע הכל, ומדוע אמרו הלשון אין שומעין לו שחין זה לכבודו של חוחו לדיק, גם חינו במליחות. אלא שודאי ידעו חכז"ל שאליי לא יאמר כן אבל חששו שמא יכיי איזה גדול הדור שיטעה בזה ויטעו כל העולם אחריו מחמת גדלו לשמוע אליו אף במה שהוא היפך כאמת, ולוכ כפליגו בדבר שאף לאליי אין שומעין מה שבוח ביפך בחמת, ותו ליכח למיטעי, וחלו ביו אומרים שאף אליי לא יוכל לומר כן עדיין היי מקום לעעות בחיזה גדול לשמוע אליו אף אם אומר היפך כאמת, כי לא אמרו באליי אלא שלא יאמר אבל לא על מי שהוא אומר. ולכן אמרו דברים ברורים ומפורשים שאף לחליי אין שומעין בכה"ג ולא חששו אף לכבודו של אליי זייל לסגיד עליו לשון זה כדי שלא לבוא לידי טעות בדורות האחרונים העלולים לטעותים גדולים ונוראים בעון הדור ר"ל. המתבונן בזה יוכל להבין מה שח״ח לבחר יותר בפתב.

זכעין זה אמרחי בגמרא ב״מ דף נ״ע בהאי עובדא דחנורא של עכנאי שהראה ר״א הגדול מופחים נוראים שנעקר החרוב די מאוח אמה וחזרו אמח המים, גם נפלו כוחלי ביהמ״ד, ושוב הביא בח קול שהלכה כמוחו, וכל זה לא הועיל מאומה כי אמרו שהלכה כמוחו, וכל זה לא הועיל מאומה כי אמרו חורה לא בשמים היא, והכריעו להלכה בהיפך נגד כ״ז. ולכאורה קשה הלא כלל כוא דקוב״ה לא עביד ניסא למגנא ובוודאי שכלפי שמיא גליא הכל וידעו שכל אלו הכסים עם הבת קול לא יועילו מאומה כי לא ישגיחו החכמים על כל זה, וגם בשמים יודעים שחורה לא הסתמים היא, ובוודאי שהנסים של ר״א הגדול באו מסערא דקדושה מדרך האמת הבא מהקב״ה, וא״כ קשה למה ערחו בשמים להראות אותות ומופחים נוראים כ״כ וגם לשלוח ב״ק, וכי לא ידעו שהכל הוא כוראים כ״כ וגם לשלוח ב״ק, וכי לא ידעו שהכל הוא

בחנם אלא שינטרכו החכמים להגיד שאינם כלום נגד הכללא דקוב״ה לא עביד ניסא למגנא. אלא כיון שע״י אוחה העובדא בא החלעת החכמים ונחודע להעולם הלכה למעשה שאין להשגיח על אוחות ומופחים ולא על ב״ק אם הוא נגד הכלכה, א״ה הוי חועלת גדול באלו המופחים, שאלולא לא היו באים כל המופחים האלה היי מקום לעעות שאם רואים מופחים כאלה היי מקום לעעות שאם רואים מופחים כאלה היו בזה איזה הכרעה נגד הכלכה וח״ו נפיק מיני מופחים יוכל להגיד ח״ו נגד ההלכה, א״ה מופח ע״י מופחים יוכל להגיד ח״ו נגד ההלכה, א״ה החכמים הלכה למעשה נגד כ״ז, הראו לנו בכך דרך החמת בחוב״ק להציל כל הדורות מעשות, וזה חועלת גדול שאין לשער. המשכיל על דבר יחבונן בזה מה שלפניו.

שוב ראיתי מש"כ רב נסיס גאון במס' ברכות דף
י"ע ע"ב אבא דאיתא בגמרא ילאת ב"ק
ואמרם מד לכס אלל ר' אליעזר שהלכה כמוחו בכל
מקוס וז"ל ראיתי בו ב' חשובות וכו' שלא היתה
הכוונה אלא לנסוח את החכמים אם יניחו הקבלה
והגמרא שבפיהם בשביל בת קול ואם לאו, ודומה
למה שכתב כי מנסה ה' אלקיכם אתכם, והנה נודע
עם כל זאת בירור קבלתם, וזה שאמר ר' יהושע
לא בשמים היא כלומר כי חורת ה' תמימה וכבר
נתנה לנו בסיני והודיענו כי אינו מחליף ממנה דיבור
אל ראיה מן השמים, עכ"ל.

#### קנב

ראפשר שבשביל זה התחיל הכתוב לומר סחס וכי משגו ולא אמר שהוא מעיני העדה עד לבסוף לרמז לנו שלא התחיל זה מעיני העדה אלא כבר נכשלו בזה ישראל עד שלבסוף גרמו שגם עיני העדה באו לידי כך, ולכן אמר ע"ז לשון והיי שהוא הויי מדשה שאינו רגיל להיות כן אלא עון הדור שחעאו זה גרס לכך. ובודאי שלדינא כל דברי הפרשה הם ענין אחד אלא שכתב בלשון זה לרמז גם על הנ"ל שכן דרך

מאמר שלש שבועות

המקראות שמלבד פשוטי המקראות לדינא מרמזיו עוד על כמה ענינים. ומ"ש הלשון והי׳ שהוח לשון שמחה. אפשר דכיון דמיירי שעעו כל הסנהדרין ואם מביאים אח"כ הרבו ע"ז ע"כ שנחוודע לכם כאמת אח"כ כלשון הרמב"ם ז"ל בפי"ב מה' שגגות ואח"כ נודע לכם שעעו, וכנם מודים ומתודים על שגגתם שחין קרבן בלא וידוי, והנה אמרו חכז"ל בתו"כ פרשת ויקרא ובגמרא הוריות דף י' הובא ברש"י ז"ל פרשת ויקרא עה"כ אשר נשיא יחטא וז"ל: לשון אשרי, אשרי הדור שהנשיא שלו נותן לב להביא כפרה על שגגתו, ק"ו שמתחרט על זדונותיו, ק"ו במלב כזה שהביא עד כדי כך שהסנהדרין יטעו לעבוד ע"ז ואם אעפי"כ נוחנין לב אח"כ להודות על האמת ומודים דרבנן היינו שבחייםו, וזה ודאי שמחה גדולה להדור כמ"ש חז"ל אשרי הדור שככה לו, ולכן אמר בלשון והי׳ אם מעיני העדה נעשחה לשגגה שאם עיני העדה במדה זו לכתוודות על כשנגה אין זה אלא לשוו שמחה אשר בדורינו עכשיו בעוה"ר עדיין לא זכינו לשמחה זו.

#### כנג

דיהי׳ איד שיהי׳ הנה מבואר בכתוב שיש מליאות אשר אף הסנהדרי הגדולה שבזמן הבית היושבין בלשכת הגזית יוכלו לבוא לידי טעות כזה להורות לכל ישראל לעבוד ע"ז ר"ל וכל ישראל יעשו כן מעשה על פיהס. ובמד"ר פ' ואתחנן פ"ב סי' י"ע עה"כ כי תוליד בנים זש"ה כרובם כן חטאו לי, מאי כרובם ארשב"נ שכל מה שהגדולים עושים הדור עושה, כילד כנשיא מתיר ואב בי"ד אומר כנשיא מתיר ואני אוסר, ובדיינים אומרים אב"ד מתיר ואנו אוסרים, ושאר כדור אומרים הדיינים מתירים ואנו אוסרים. מי גרם לכל הדור לחטוא, הנשיא שחטא תחילה, עכ"ל. ובודאי לא מיירי כשהנשיא ואב"ד והדיינים פושעים ח"ו. דאטו ברשיעי עסקינן ואין כדור למדין מפושעים. ונראה דמיירי כשהתחיל בטעות ע"י עון הדור באופן שכתבתי למעלה ושוב מתקלקל הדור יותר שע"י הנשיח ובאב"ד והדיינים נעשה להם היתר והפירלה מתרחבת וכולכת אח"כ כרבה יותר כמבואר במד"ר בראשית פ׳ כ״ן ס״ח תנא רשב״י כל פירלה שאינה מו הגדולים אינה פירנה.

ובימינו אלה יש עדיין יראים מועעים בישראל

שאינם מושפעין בעלם מהדור המרובה כי יודעים שהמה חועים מו הדרך ואינם נלרכים להם שישפיעו עליכם אבל מחמת שהמנהיגים נצרכים להדור המרובה וע"כ השפעתם עליהם ושוב אח"כ באה כשפעת המנהיגים על היראים המועטים, ונמלא שהשפעת הדור המרובה החועים מן הדרך משפיעים על היראים המועעים באמלעות המנהיגים הכשרים. וע"כ מקונות הנבוחה ביחזקאל ל"ד על הרועים שבישראל ופחח לומר הוי רועי ישראל והאריד בזה בכמה פסוקים בכל הקחפיטל עד שסיים לבסוף שהקב"ה יליל לאנו מהם ועבדי דוד הוא ירעה אותם. ופירשו המפרשים שזה החי על מלד המשיח שהוח מזרע דוד או דוד בעלמו. ונמלא לפי"ז שכל אותו הפרק המתנבא על רועי ישראל קאי על הדור האחרון של עיהבא דמשיחא ערם ביאת המשיח והוא הדור שאנחנו חיים בו, ותסמר שערות אנוש בהביטו אל הנבואות הנאמרים שם על רועי ישראל שבדור ההוא, הרחמו כוא יח"ש ירחם עלינו בב"א.

ובגמרא סנהדרין דף כ"ו ע"א שבנא הו' דריש בתליסר רבוותא. חזקי׳ כוכ דריש בחד סרי רבוותא. כי אתא סנחריב ולר עלה דירושלים כתב שבנא פתקא שדא בגירא שבנא וסייעתו השלימו חזקיי וסייעתו לא כשלימו, הוה קא מיסתפי חזקי׳ אמר דילמא ח"ו נעי׳ דעתי׳ דקוב"ה בתר רובא כיון דרובא מימסרי אינהו נמי מימסרי. בא נביא ואמר לו לא תאמרון קשר לכל אשר יאמר בעם הזה קשר, כלומר קשר רשעים כוח וקשר רשעים חינו מן המנין. ולריך להבין לכאורה מה שאמר דילמא ח"ו נטי׳ דעתו דקוב"ה כיון דידע חזקי׳ דהאמת כדבריו האיך שייך ח"ו נעי׳ כדעת אלל כתב"ה מה שהוא היפר כאמת. וממ"כ אם דעת הקב"ה הוא כן בודאי שכן האמת. וכאיך אמר ע"ז לשון ח"ו. ועכל"ל ע"ד שאמרו בגמרא ב"מ דף נ"ט בתנורו של עכנאי שאמרו מן השמים שהלכה כר"א ואעפי"כ כיון שרוב החכמים לא הכריעו כן וכתוב"ה אמרב אחרי רבים לבעות אמר ע"ז הקב"ה נלחוני בני נלחוני בני, וכמו כן היה סובר חזקי' כיון ששבנה כיה לו תלמידים יותר כוי

רובא כדת של תורה שיאמר ע"ו הקב"ה נלחוני בני, ולכן אמר דילמא ח"ו נטיה דעתיה דקוב"ה בחר רובא. וע״כ שהיה לו דין רוב על פי התורה הקדושה, וכן נרחה מגמרח גיטין דף נייט שיח מימות משה ועד רבי לא מלינו חורה וגדולה במקום אחד וכוי וכח הוכן חזקיי הוה שבנת, ופירש"י ז"ל חזקיי מלך יהודה גדול בחורה היי כדחמרינן בחלק, שבנח גדול בחורה היי כדאמרינו בסנהדריו שבנא הוה דריש בחליסר רבוותה וחזקי בחד סרי, והרי שבשביל זה לא כיי אפשר לומר על חזקיי שכיי לו תורב וגדולם במהום אחד בשביל שהיי שבנא גדול בחורה. שבגדולה ודאי כיי חזקי יותר שכרי כיי מלך ושבנא כיי ממונה על ביתו של חזקי׳ כמ"ש רש"י בסנהדרין כ"ו וע"כ שמה שאמרו בגיטין הא הוה שבנא הוא בשביל גדולחו בחורה כמו שהביא ע"ז דהו' דריש בחליסר רבווחא וחזקי׳ בחד סרי, ובודחי הי׳ לדיק שהי׳ ממונה על ביתו של חזהי ואמרו בגמרא חוליו מושל מחשיב על דבר אמת כל משרתיו לדיקים. וכעין זה הוא לשון רש"י ז"ל בישעי׳ ח' י"ב עה"כ לא חאמרון השר וגו' וז"ל: אתם סייעתו של חזקיי אעפ"י שהם מועעים מסיעת שבנא לא תאמרו אחרי רבים לכעות וכוי. לפי שהוא קשר רשעים ואינו מן המנין.

#### קנו.

והנה בדין אחרי רבים להעות כתב הרא"ה ז"ל בספר החנוך מלוה ע"ח שחין זה חלח כששתי כתות החלוקות יודעים בחכמת התורה בשוה, שאין לומר שכת חכמים מועטת לא תכריע כת בורים מרובה. ואפילו כיולאי מלרים יעיי"ש. ויש פלוגחא ביו בראשונים אם כת אחת מרובה בחכמה וכת א' מרובה במנין איזה מהן עדיף, אבל כל הפלוגחות האלו אינם אלא כשעכ"פ אינם רשעים, כמו בסנהדרין ושאר הכמי כדור שכולם יראי כ' ומבקשי כאמת, אבל ברשעים כשהם מרובים לא עלה על דעת שום אדם מעולם שיכריעו את הלדיקים אף שהם מועטים. וכמה דורות היי הרשעים הרוב אף בימי בית ראשון, ואלו היי הכח ביד הרשעים אם הם מרובין להכריע דעת הלדיקים עפ״י התורה, היו אומרים כמה סברות בכל דיני החורה עד שהיו עוקרין כל החורה כולה שהואה הוחוון זוומד דחבה החוול הבחהי יווח

בגמרא. והלא אף בעניני הקהל עניני ממון, מסים וכדומה מכוחר ברמ"ח חו"מ סי׳ הס"ג שעושין עפ"י רוב רק מאותן שמקבלים עליהם לומר דעתם לשם שמים, והיו מעילין חרם ע"ז והמסרב מלומר דעתו עפ"י החרם בעילה דעתו ואזלינן בחר רוב הנשארים האומרים דעתם לשם שמים. ואף הלדיהים אם יש להם אחה רלון ונגיעה עלמית פסולים להגיד דעתם שאין ללרף למנין הרוב אלא מאותן שאומרים דעתן לש"ש בלי נגיעה עלמית, וק"ו ברשעים שמלבד שהרשעים פסולים לדין בעלם גם יש להם נגיעה שלא להגיד האמת, כמ"ש הכתוב משלי די ע"ז כי לא ישנו אם לא ירעו ונגזלה שנתם אם לא יכשילו, ובודאי שאין אומרים דעת אמת לש"ש, וא"כ קשה טובא לכאורה דכיון שחמר על סיעת שבנה קשר רשעים הוה וחינו מו במנין. א"כ באיך סלהא אדעתי׳ דחותי׳ לומר ע"ן אחרי רבים להעות, הכי אפשר לומר על רשעים נגד לדיקים דין אחרי רבים להטוח כדת של חורה, וכבר אמרו ז"ל שזהו בכלל לא תהי׳ אחרי רבים לרעות, ובפרע לומר דנטיי דעתו דהקב"ה עי"ז, ודקחרי ליי מחי הארי ליה.

משה

#### קנו

אבל ביאור ענין זה הוא במהרש"א שם שכתב וז"ל: ביאור המאמר כי סנחריב חרף מערכות אלקים חיים כמ"ש ביד מלאכיך חרפת וע"כ שבנא וסייעתו שבאו להשלים עמו היי מחשבותם לרעה על הי וכאלו חשב לעבוד ע"ז דאמרינן מחשבה רעה בע"ז הקב"ה מלרפה למעשה, וע"כ אף שהוא וסייעתו היו רובן של ישראל אין הולכין לרעה אחרי הרוב, אבל שבנא טעה בכל זה וכו' בא הנביא ואמר לו לא תאמרון קשר וגו' כי הקשר הזה שהיי לו עם סנחריב אין הקב"ה מן המנין הרוב שלהם, והיינו דאינו מן המנין קאי על הקב"ה שהוא אינו מן המנין שלהם כי ביד מלאכיו חרף חלקים וכו׳ וחין לך לחוש על קשר מנינם שהוח כרוב כיון שאין כקב"ה בקשר מנינס, עכ"ל. כנה ביאר דמה שאמר בזה קשר של רשעים אינו מן המנין לא קאי כלל על סייעתו של שבנא אלא מה שאמר דאינו מן כמנין קאי על הקב"ה שאינו מן המנין שלהם. ואומרו השר רשעים כוא בשביל שרוב לכשלים ולבתהשר עם חי שתרם חשרבות אלהים חיים ורגי זה

מחשבה רעה על הי ודינו כדין מחשבת ע"ז, ונרחה שחידש לפרש כן בגמרה לה כמשמעות פשוטן של דברים בשביל קושייחינו שהקשינו, דאם רשעים היו האיך ס"ד דחזקי׳ בזה, אבל לפי ביאורו של המהרש"א לא אמר כלל עליהם שהם רשעים, ויוכל להיות שהיו לדיקים באמת, אלא שמחשבה זו להתחשר עם מחרפים את הי כוי מחשבת ע"ז, ואף אם כוא ע"י טעות כמ"ש המהרש"א שטעה שבנא בזה, אבל מכל מקום הוא קשר עם מחרפים את ה' והוי עי"ז קשר רשעים שהוא השר עם מחרפים את ה׳, גם לא אמר עליהם שאינם מן המנין כיון שלדיקים היו אלא שהקב"ה אינו באותו המנין שבאים להתחבר עם מחרפים הי ולכן אין הלכה כוותיי. ובאמת דרשו חז"ל והי עמו שהלכה כמותו, וחזינן דהא בהא חליא דאם אין ה׳ עמס אין הלכה כוותייהו.

## קנז

ואמרתי כזה להבין מלילח דברי חכמים וחידותם שאמרו יחיד ורבים הלכה כרבים שלכאורה אינו מובן מה שאמר יחיד ורבים, הלא אין דין זה ביחיד דוקה אלה אפילו רבים כם אלה שמועטין כם מכת בחולקת שכמה מרובין יותר גם אז הלכה כרבים, והול"ל מועע ורבים הלכה כרבים, ובדיני ממונות סגי ברוב מלומלם שחינו אלא א' יותר ובדיני נפשות לריך שנים יותר בין הע"ח סנהדרין, אבל בשום מקום לא מלינו שיהיי דוהא יחיד. גם כל עיתר שהזכיר את ביחיד בוא מיותר לכאורב דבא סגי אם ביי אומר הלכה כרבים והוי ידעינן דאיירי כשיש מועע החולק. כמו שאמרו כמה פעמים בגמרא הלכה מכלל דפליגי. גם כלשון כלכה כרבים מוכיח דמיירי שהם הרוב ולח כולם. ולפי דברי המהרש"ה הנ"ל הפשר לומר שרמזו לנו חכז"ל שאין הלכה כרבים אלא כשהקב"ה נמנה עמכם, לא זולת, וכיחיד כאמתי כוא רק כקב"ב שכוא יחידו של עולם, ולכן אמר יחיד ורבים, כשכיחיד יחידו של עולם כוא עם ברבים אזי הלכה כרבים, לא זולת.

## קנח

ועב"פ להתחבר ולהשחתף לחותה המלוכה שחינה אלא מינות וכפירה וע"ז והפרת הדת ר"ל

מהחל ועד כלה אין ספק שאין לשמוע לרבים לומר אחרי רבים להעות להשתתף בחבורת רשעים כאלה. ולא עדיפי משבנא וסייעתו שהיו עדיפי בכח התורה מחזקי׳ המלך וסייעתו. והמתבונן בדעת כל רבותינו זלכ"ה שבדורות בקודמים לא יסתפק שאין היתר בזה. ואך השפעת הדור הזה של עיקבא דמשיחא הביא לכל זה בתחבולות שונות, כאשר יתבאר עוד. וכבר הזהיר אותנו בחכמתו הגדולה הגה"ק היעב"ץ זלה"ה במגדול עוז עליית הירחה גנזר כ"ג חחר שהביח שם שנתבעל כוחה של הכת ש"ז. כתב שהוא מפחד שתבוא עוד כת אחרת וכזכיר עובא שלא לירא אף ממופחים ככעמדת כחמכ של יכושע בן נון ולא ליכא אף ממי שפקיע שמיי אף אם אין איש מתחוק עמד לא תפחד לנטות מהאית, יביי"ש שכיוון בחכמתו אז למלב כדור כזה עכשיו בעוה"ר, והכלי יקר בהקדמתו על התורה כשדיבר ממלב דורו כתב שומו שמים על עם עור עינים. ומה נאמר ומה נדבר עכשיו כשכל הדור נששים משוחדים מיראת כעם ומנופת תעופנה שפתי זרה.

#### קנמ

ובדורגו זה עיקבא דמשיחא אשר נחקיים במלוא מובן המלה מה שאמרו חז"ל יראי חטא ימאסו וסר מרע משתולל על הבריות. מלבד שזה בעצמו הוא נסיון להיות נמאם ומשתולל על הבריות ומשחד עינים לכשוות עלמו עם המליחות חוץ לזה המה ממציאים נגיעות שונות לכל אחד ואחד לפום דרגא דילי׳ בפרט המנהיגים הלריכים לעזר העם. אף הכשרים שכוונתם לדבר מלוה להרבין תורה וירחה בישראל, ועי׳ בזרע קודש שכתב עכ״כ לא תקח שוחד כי בילב"ר אם רולה למנוע אחד ממצוה גדולה ועיקרית משחד עיניו במצוב אחרת כדי למוגעו ממצוב ביוחר גדולה, ואמרו ז"ל אשר לא ישא פנים ולא יהח שוחד זה שוחד של מצוה שחצל הקב"ה לח שייך כלל לומר שוחד אחר אלא שוחד של מצוב. ובפרשת יחרו בחרא דוחתה תחזה וגו' מנשי חיל יראי אלקים וגו' פירש"י ז"ל אנשי חיל פשירים שאינם לריכים להחניף ולהכיר פנים, וכנה בלחו ככי חמר שם שלריכין להיות ירחי אלקים אנשי אמת שונאי בלע ואלה הנבחרים מכל העם מדור דיעה בכל אותן המדות. הכי יש מהום

לחושדם שיחניפו ויכירו פנים להטוח האמח. ושכל"ל כנ"ל שאף באלו שיש להם כל אותן המדוח, מכל מקום כיון שלריכין להחניף נעשים משוחדים ומעור עיניהם ניון שלריכין להחניף נעשים משוחדים ומעור עיניהם ומסלף דברי לדיקים, ולכן חשב בראשונה מדה זו שלא ילערכו להחניף. וא"כ המנהיגים שלריכים להחניף עבור דבר מלוה בשביל הרבלת חורה ויראה זהו שוחד יותר עלום ממי שלריך להחניף רק בשביל עלמו, ויותר יש מקום לעעות בזה שחושב שמחכוין למלוה. ובעוה"ר עכשיו הכל הוא ביד הרשעים, הממון והכבוד, והכל לריכין להם אשר בעוה"ר נופלים עי"ז לבורות נשברים מי"ל, והכל נגררים אחר דעת הלבור והמפלגות שחעו מן הדרך עד הקלה.

ואמרן חכז"ל בבילה דף ל"ב המלפה לשולחן אחרים שולם חשך בעדו, ולמדו זה מקרא דכתיב יום חשך, ואינו מובן הלא הרבה לרות יותר גדולות יש בעולם שלא נאמר עליהם אותו המאמר עולם חשך בעדו, ולמה אמרו כן דוקא בזה. אבל הפירוש הוא שהמלפה לשולחן אחרים נעשה משוחד מכל אותן שמלפה להם ואמר הכתוב השוחד יעור עיני חכמים שלא לראות האמת וכמו שהבאחי מנמרא כתובות שמסמא את העינים, וזה הוי עולם חשך בעדו שאינו כדעת העולם התועים מני דרך.

#### קם

והלא אף בלי נגיעה מבואר בגמרא פרק חלק דף ק"א וק"ב בירבעם בן נבע שע"י שהושיב רשע אלל לדיק העעה כמה לדיקים, ואף אחי׳ השילוני רבו של אלי׳ טעה וחחם עי"ז, ומחמח זה נמשך יהוא לחטאת ירבעם ע"י שראה חוחמו של אחי׳ השילוני, כל כך גרם ישיבת לדיק עם רשע אף בדורות הראשונים כמלאכים, ק"ו בלדיקי זמנינו אשר סביב רשעים יחהלכון. ומכ"ש בלירוף השוחד העלום של יראת העם בהמלאות נוראות ומבהילות, גם נגיעות עלומות שאין לשער. ועל מלב כזה כתב רש"י ז"ל בשיר השירים אי אם לא חדעי לך היפה בנשים לאי לך בעקבי הלאן, חל"ק: זו היא חשובת הרועה אם לא חדעי לך להיכן חלכי לרעות לאכך את היפה בנשים, שחדל לו

הרועה מלהנהיג אותם, לאי לך בעקבי הלאן, הסתכלי בפסיעות דרך שהלכו הלאן והעקבים ניכרים וכוי התבונני בדרכי אבותיך הראשונים וכוי. ונבואה זו היא בדורוחינו שהוא במלור ובמלוק בפירלות הדור היא בדורוחינו שהוא במלור ובמלוק בפירלות הדור הנורא מאד אין בכח כל הדור ההוא להכריע מאומה אלא להסחכל בעקבי הלאן דרכי אבוחינו ורבוחינו הראשונים. ולא יסתפק בזה כל מי שיש לו מוח בקדקדו שהיי דעתם ברורה להתרחק מהליונות מהם ומהמונם ומכל פעולותיהם אשר מרשעים ילא רשע, וחלילה ליקח חבל בכל אשר מהם לא מיניי ולא מקלחו, ובפרע באוחה המלכות אשר היא באיסורים חמורים ונוראים יותר מכל עבירות שבכל התורה כולה, כאשר כתבתי בעוב"י דברים ברורים בס"ד.

משה

### קםא

וכאשר נחבונן בלשון רש"י ז"ל הנ"ל בשיר השירים עה"כ אם לא חדעי לך היפה בנשים שכחב שחדל ברועב מלכנביג אותך ולא אמר שלא יביי לך רועה, דמשמע שזה ברור שיהיה רועה בישראל, אלא שחדל מלכנכיג, ואינו מובן דממה נפשך, אם לא נוכל לחשוב שלא יהיי רועה למה נחשוב שחדל מלהנהיג. ונראה שכיוון להמלב הזה שהרועה נמשך אחר הדור ס"כ חדל לכיות מנכיג כי אדרבא כדור מנכיגיו אותו והמה ממשיכין את רועי ישראל לדעתם הנכובה ועל אותו כזמן אמר לאי לך בעקבי כלאן כפירש"י ז"ל בתבונני בדרכי אבותיך בראשונים. וכבר אמרחי שב"כ בפרשת שופטים ובחת אל הכהנים הלוים ואל השופט חשר יהי׳ בימים ההם, ובספרי הובח ברש"י ז"ל שם אין לך אלא שופט שבימיך, וקשה הלשון בקרא שאמר חשר יהיי שהוח יחיר נפיש וסגי ליי למימר אל השופט שבימים ההם, ובכל מקום דכתיב בקרא לשון יכיי דרשינן מניי איזו דרשא וכאן דכתיב אשר יביי לריך להבין מה משמיענו בזה. אולם כוא הדבר חשר דברנו, שההפיד הכחוב לומר חל השופע חשר יהיי, דר"ל שהוא יהיי השופט בדור ולא שהדור ישפטו אותו וישפיעו עליו ואוי לדור ששפעו את שופעיהם. ואיו זה שופט שבימיד אלא נשפט מלוה הטחים והזמנים של שפלות הדור בעוה"ר. ובפרשת תבוח עב"כ אשר יכיי בימים ככם כחב רש"י ז"ל אין לך

קנח

אלא כהן שבימיך, כמו שהוא, הנה הוסיף רש"י ז"ל לומר כמו שהוא, ואינו מובן מה משמיענו בזה דבודאי אינו אלא כמו שהוא. ולפי הנ"ל אפשר לומר שבא להשמיענו שאין זה אלא אם עכ"פ הוא כמו שהוא בעצמו ובדעחו, ולא כדעת העולם המשפיעין וכו"ע לאו דיני גמירי, ובפרע בדור השפל אשר חולפה יסגי. ובחידושי תורה אמרתי עעם למה כחב רש"י זה בפרשת חבוא ולא בפ' שופעים ולא עת להאריך פה בזה.

## קמב

ובזו"ח במדרש הנעלם דף ל"ד (דפום מונקאטש)
כתב וז"ל: כך חנוך בעוד שהי' לדיק והדור
כולם חייבין ראה הקב"ה שאם יניחהו ילמוד ממעשיהם
יוסלקו קודם זמנו מן העולם קודם שיבאיש ריחו, הה"ד
יוסלקו קודם זמנו מן העולם קודם שיבאיש ריחו, הה"ד
ואיננו כי לקח אותו אלקים, כלומר ואיננו בעוה"ז
למלאות ימיו כי לקח אותו אלקים קודם זמנו לעשות
עמו חסד להנחילו חיי בעולם הבא, עכ"ל הקי.
ומבואר בזה בחנוך שהי' לדיק וקדוש בן שלש מאות
יוס"ה שנים וזכה לחיי בעוה"ב, אעפי"ל ראה הקב"ה
שאם יחי' עוד בדור החייב ילמוד ממעשיהם ויבאש
מיח, ולכן סילקו קודם זמנו. ומזה נוכל להחבוק עד
היכן הדברים מגיעים שלריכין לרחמי שמים מרובים
לעמוד בדעת אמת במלב הדור החועים כ"כ, ומה נאמר
מי להשען אלא על אבינו שבשמים.
מי להשען אלא על אבינו שבשמים.

#### קסג

ואמרו הכז"ל בשבת דף קל"ח אמר רב עתידה חורה שתשתכת משראל שנאמר והפלא ה' את מכותך, הפלאה זו איני יודע מהו, כשהוא אומר לכן הני יוסיף להפלאה זו איני יודע מהו, כשהוא אומר לכן הני יוסיף להפליא את העם הזה הפלא ופלא, הוי אומר הפלאה זו תורה, ושוב הביא ברייתא עתידה חורה שתשתכת משראל, שנאמר הנה ימים באים נאום ה' וגו' ובשלחתי רעב בארץ לא רעב ללחם וגו' כ"א לשמוע דבר ה' וגו' ישועעו לבקש את דבר ה' ולא ימלא, דבר ה' זו הלכה, דבר ה' זה הקץ, דבר ה' זו הנבואה וכו'. ושוב הביא ברייתא רשב"י אומר

ח"ו שחשחכה חורה מישראל שנאמר כי לא חשכת מפי זרעו, אלא מה אני מקיים ישועטו לבקש את דבר מפי זרעו, אלא מה אני מקיים ישועטו לבקש את דבר הי ולא ימלאו, שלא ימלאו הלכה ברורה במקום אי. ופירש"י ז"ל הלכה ברורה בטעמים שלא יהא בה מחלוקת. ולריך להבין דלכאורה אלו השתי ברייתות פליגי בפירושא דקרא דישועטו לבקש דבר הי וגוי, ורשב"י ערח ליישב מקרא זה שאין ראי׳ משם על שכחת החורה, ורב חידש ללמוד שכחת החורה מקרא אחרינא דוהפלא ה' וגו' שלא נזכר באלו השתי ברייתות, וקשה לכאורה מקרא זה על השב"י. גם קשה טובא דלא משני הכא"ם מידי על הברייתא ורב דסברי עחידה חורה שחשתכח מה יעשו בהך קרא דלא חשכח מפי זרעו שלמד רשב"י כמו שדרך הש"ם להקשות בכ"מ ואידך, שלמד דעת שני התנאים והאמוראים.

#### קפד

המהרש"א כתב דלדעת רשב"י הך קרא דועותה כשירה הזאת שסיים ביי כי לא תשכח קאי על כל התורה דכן קרא דכתבו לכם את השירה הזאת מוקמינן לה בפי כ"ג בתורה שלריך לכתוב ס"ת, ומאן זפליג לעיל ואמר דהתורה חשתכח מוקי לה קרא דכי לא תשכח בשירה גופיי. והנה באמת בפי כ"ג בסנהדרין דף כ"א ע"ב מביא מימרא זו בסתם דמלוה לכתוב ס"ת מקרא דועתה כתבו לכם את השירה הזאת ולא הביא שם שום חולק בדבר גם היא הלכה פסוקה בפוסקים ובמוני המאות, ואינו נזכר בשום מקום בכנייתא וגים רב דסובר שעחידה חורה שתשתכח הלקין על הך סתמא דגמרא דסנהדרין במאות כתובת ס"ת כי אין ראי מקרא דסשירה הזאת דקאי על כל השירה כ"א על השירה גופי צלבד.

להרמב"ם כתב בפ"ז מהלי ס"ת מלות טשה לכתוב ספר תורה וכוי שנאמר ועתה כתבו לכם את השירה, כלומר כתבו לכם תורה שיש בה שירה זו, לפי שאין כותבין את התורה פרשיות פרשיות, ופירשו הב"י וב"ח בעור יו"ד סיי ע"ר דהכוונה הוא דבע"ה א"א לומר שיכתוב שירת האזינו בלבד כיון דקי"ל אין כתבין התורה פרשיות דתורה חתומה ניתנה, וא"כ כותבין התורה פרשיות דתורה חתומה ניתנה, וא"כ

ע"כ קרא קאמר שיכחבו כל החורה עד שירח האזינו שהוא גמר של חורה יעיי"ש. ולפי"ז יש הכרח מקרא דמה שאמר השירה הואח קאי על כל החורה כולה, ואיך יפרשו הברייתא ורב דלא קאי אלא על השירה בלבד. ודוחק לחלק בין הנושאים דהך שירה שבקרא דועתה כחבו לכם קאי על כל החורה והך שירה שבקרא דוענתה השירה הואח שע"ז סיים כי לא חשכה לא קאי אלא על השירה דכיון ששניהם סמוכים בפרשה אחת ונאמרו בלשון אחד קשה לחלק בפירושא בלשון החורה. ועכ"פ אין זה דבר פשוע כ"כ, ולמה לא בלשון השירה שאינו שוה כמו שדרך הש"ם בכ"מ בלשון השירה שאינו שוה כמו שדרך הש"ם בכ"מ להקשות ואידך ולפרש.

## קפה

אבל יותר חמו׳ לי מגמרא נדרים דף ל״ח דאמר ריב״ח לא ניתנה חורה אלא למשה ולזרעו וכו׳ מחיב כ' חסדא ואותי לום כ' וגו' למען חביי לי בשירה הזאת לעד, אלא פלפולא בעלמא, ופירשו רש"י ובר"ן ובתום׳ וברא"ש כולם דהקושיא היא דאי אפשר לומר דהשירה הזאת האי על השירה לבדה, דא"כ מאי סכדותה היכה וה"ה לומר שכות לעד. ובשביל הושיה זו הוכרח לומר שאין כוונחו אלא על הפלפול. א"כ חזינן שהיא סברא מוחלטת בש"ם דכיון דכתב שם לעד ע"כ קאי על כל החורה כולה ולא על השירה לבדה, וא"כ גם בהך קרא דוענחה לפניו השירה הזאת לעד כי לא חשכח מפי זרעו ע"כ דקאי על כל החורה כיון שכחב שם שהוא לעד, וא"א לומר דברייתא ורב פליגי על סברת זו דת"כ מחי מוחיב ר"ח על ריב"ח חם סובר כברייחא ורב, וע"כ שאין פלוגחא בזה, וקשה טובא על הברייתא ורב, מה יענו על לימודו של רשב"י מהרא דלא תשכח שהיא הבטחה שלא יהיי שכחת בתורה כיון דע"כ החי על כל החורה כנז"ל.

## קפו

גם לריך להבין מה שאמר רשב"י ומה אני מקיים ישוטטו לבקש את דבר ה' כלא חשב שם

בברייתא ג' דברים שלמד מהלשון דבר ה' ולא ימלאו הלכה וקן ונבוחה, ח"כ חפשר להיים מהרח זה על שני דברים, אף אם נימא דלא קאי כלל על חורה. גם לריך להבין האיך אפשר ללמוד ג' דברים מקרא אחד. גם אינו מובן כלל מה שאמרו שה״כ הנה ימים באים וגו׳ ולא ימלאו דבר כ׳ על הקן דמשמע מזה שהקן כיי מגולה אלא שימים באים שישתכת, הלא הקן היי סתום וחתום מאז ומעולם, כמבואר בדניאל סתום וחתום הדברים, ויעקב אבינו ע"ה כשבקש לגלות את הקן נסחלקה ממנו שכינה, ומה שייך ע"ז לומר הנה ימים באים ולא ימלאו, אדרבה ימים באים שיחגלה הקן בעת שנזכה לראותו, אבל לשעבר מעת בריאת בעולם ביי מכוסה עמיר ונעלם. גם הסתלקות הנבותה כבר הי׳ עוד בהחחלת בית שני ומה חידשו בזה בברייתא לדרוש ש"ז מקרא דהנה ימים באים. גם אינו מובן מה שאמר רשב"י על הדור העתיד שלא ימלאו הלכה ברורה בלא מחלוקת, בלא מאז ומקדם היו הרבה מחלוחת בהלכה ואמרו חכז"ל בחגיגה דף ג' ע"ב בעלי אסופות אלו חלמידי חכמים שיושביו אסופות אסופות ועוסקין בחורה, הללו מעמאין והללו מטברין, כללו אוסרין וכו׳ שמא יאמר אדם ביאך אני למד חורה מעתה, ח"ל כולם נחנו מרועה אחד. קל א' נחנן, פרנס א' אמרן מפי אדון כל המעשים ברוך כות וגו', תף תתה עשה חזוך כתפרכסת וקנה לך לב מבין לשמוע את דברי מטמאין ודברי מטהרין וכו׳, ה״כ כבר דרשו חז״ל מהרא אף לדורות הראשונים שהיי מחלוקת בהלכה, ואעפי"כ אם משים אזנו כאפרכסת לשמוע דברי חכמים יש לו לב מבין, ומה נשתנה בזה דור העתיד שע"י המחלוקת לא ימלאו דבר כלכב.

ובירושלמי סנהדרין פ״ד ה״ב אר״י אלו הי׳ ניתנה
החורה חחוכה לא היחה לרגל עמידה, ופי׳ שם
בפ״מ שאלו הי׳ ניתנה החורה פסק הלכה בלא נטיית
דעת לכאן ולכאן לא הי׳ קיום לעולם דהחורה לריך
שיהי׳ נדרשת לכאן ולכאן כדלקמי׳ ואלו ואלו דברי
אלקים חיים, ואמר אח״כ שאמר מרע״ה הודיעני
איך היא ההלכה, אמר לו אחרי רבים להעות וכו׳
מדי שחהא החורה נדרשת מ״ע פנים עמא ומ״ע פנים
שהור וכו׳, ואומר מישרים אהבוך, ופי׳ שם הפ״מ

קס

שמרע"ה ביהש מהקב"ה להודיעו ההלכה שלא יהיי בה שום ספק ואמר לו הקב"ה שזה א"א בשביל שלריך שהתורה תהיי נדרשת במ"ע פנים לכאן ולכאן, ואם אני מגלה לך ההלכה שוב לא חהיי נדרשת בהרבה פנים, יעיי"ם, וא"כ לפי"ז הוא מוכרח שיהי' מחלוקת בהלכה אוסרין ומתירין שיהי׳ נדרשיו המ״ע פנים לכאן ולכאן, וכבר אמר זה הקב"ה למרע"ה, ואינו מובן לפי"ז למה נהרא המחלוהה בהלכה שבדור האחרון שכחם בחורה.

והנה רש"י ז"ל פיי עשה חזנך כחפרכסת מחחר שכולן לבן לשמים עשה חזנך שומעת ולמוד ודע דברי כולן, וכשחדע להבחין איזה יכשר קבע הלכה כמותו. ואינו מובן דאדרבה כיון שכולן מרועה אחד ניתנו מפי אדון כל המעשים ברוך הוא האיד נדע להבחיו אי זה יכשר לקבוע הלכה כמוחו. והמהרש"א כתב שיש לומר אחרי רבים להטוח. ובאמת מלינו בגמרא גם כמה כללים אחרים שפסחן כ"פ אף כיחיד נגד רבים. ויהי׳ איך שיהי׳ העיקר חסר מן הספר שלא אמרו שם בגמרא שום כלל איד להכריע את הכלכה אלא כתבו אותו בטעם שכולם מרועה אחד ניתנו מפי אדון כל המעשים ב"ה, חה אדרבה מכביד הספק שלא נוכל להכריע כיון שכולם שוין שממקום קדוש יהלכו ואלו ואלו דברי אלקים חיים ואנחנו לא נדע מה נעשה. ולכאורה אין בזה שום תיי על התחלת דבריו שהתחיל לכגיד שלא יאמר כאדם מחמח במחלוקת כאיך אני לומד תורב לידע בכרעת בבלכב.

## כמו

אבל האמת הברור בזה שבודאי יש דרך בכל מחלוקת לבוח על החמת בכל דבר הלכה. לפעמים ע"י כללה דאחרי רבים לכעות או כללים אחרים שכת"ח בעלי באסופות במעמאים והמעברים באוסרין והמתירין באים לידי השוואה כמו שהיי בימי חכמי כש"ם ובכמה דורות, אבל תנאי אחד לריך אה, שיהיו כל הדיעות כולן מרועה אחד ניתנו, כמ״ש בגמרא ע״ז כמה לשונות רועה אחד קל א' פרנס אחד מפי אדון כל המעשים ב״ה דר״ל שבכל הבחינות שיש בהענין חין

בהם שום השפעה לדדית מן העולם מאיזה לד שהוא אלא כל כדיעות באים רק מהשפעת כתוכ"ה שכיא השפעה אלקית, לא זולת כלל וכלל לא, ואזי מצערפיז כל הדיעות ויולא מהם הלכה ברורה לכל העולם, כי כולם ממקור אחד באים לכוין רצון הבורא ב"ה לאמיתה של תורה. משח"כ בדור פרוז וגם התכמים תשושי כח ויראת העם עליהם בלירוף עלת ירבעם שמושיבין רשע אלל לדיק, ואין כל הדישות ממקור א' ופרנם א' אלא ערבוביה גדולה יש בהם מדעת כל הלבור ומפלגות שונות בחשפיטים על כל הטם ועל החובינים לסחות עיני כל ועל מלב דור כזה דרש רשב"י הנה ימים בחים וגו׳ ישוטטו לבקש דבר ה׳ ולא ימלאו, שאמר ע״ז שלא ימלאו הלכה ברורה במקום אחד, ור"ל שלא יבואו הדיעות ממקום אחד שהוא הרועה א' ופרנם א' אלא מהשפעת הרבים התועים מדרך האמת, ומי יורה דעה ומי יבין שמועה. ומובן בש"ם חגיגה שחין מניעה ללימוד החורה מחמת מחלוחות החכמים כי כיון שכולם מרועה אחד נתנו מפי אדון כל המעשים ב"ה. לא זולת. בודאי יצא מהם הלכה ברורה למי שמטה אזנו כאפרכסת להנות לב מבין, לאפוקי הדור האחרון אשר עליכם אמרו חכז"ל עתידה תורה שתשתכת מישראל כי הרועים והפרנסים המה דעת הקהל המרובה שאין בהם לא דעת תורה ולא דעת אמת כלל, והן המה במשפיעים גם על המנהיגים כמ"ש ז"ל אוי לדור ששפטו את שופטיכם, וא"א לידע מי כוא זכ ואיזכ הוא שאין השפעת הדור עליו אלא אומר דעת חורה בלבד לאמיתה של תורה. ואמרתי בזה לפרש מתה לשונם של חזייל משחרב ביהמיית חין לו להקבייה בעולמו אלא די אמות של כלכה בלבד, שלכאורה סיום כלשון בלבד" כות מיותר, דכיון שחמר חין לו חלה ד' חמות של כלכה שפיר ידעינן דואת היא ולא אחרת, ומה הוסיף עוד לומר חיבת בלבד. אלא שכיוונו שלריך לראות עוד באלו כד' אמות של כלכה אם כמה של הלכה בלבד, בלא לירוף דעת הקהל המשפיע שלא כהלכה, ונכלל בזה כל מיני תערובות הרגילים להתערב בדורות האחרונים בד' אמות של הלכה אשר לא בחר בכם כ' ואינם מכוונים אל כאמת. ובאוחו כדור בודאי שבעלו הכללים של אחרי רבים להעות וכדומה כי נעלם מהדור מי ומי המה שדעתם עהורה שחרועה אחד נתנו ולא השפיע עליהם הדור מאומה.

#### קםח

ולפי זה י"ל שחין שום פלוגחת בזה בין התנחים

וכבר הביא במבוא החלמוד הנדפס סוף מס' ברכות

בקינור כללי החלמוד שם בשם הר"ן שכחשר נרחה

אלא מר אמר חדא ומר אמר חדא ולא פליגי

אמוראים שסובל מאמרם לומר שאינם חולקין אעפ"י שהות דחוה הלח חיו לנו לומר שחולהים. דכלל גדול כות אפושי פלוגתת לת מפשינן. עוד הבית דתף שעפ"י ברוב כשאומר בלשון פלוני אומר הוא חולק, מ"מ מלינו לפעמים שחומר בלשון פלוני חומר והוח לח חולק. ועי׳ בחידושי הרשב״א מס׳ סוכה דף כ״ה שאמרו שם בגמרא ר' ילחק אמר ואעפי"כ כתב ברשב"ה שחין בזה פלוגחה דכולהו חנחי הכי סברי ור"י בוא דמפרש להו, וכן הוא בכמה מחומות בש"ם. והנה צלחן אין שום דוחק כלל אם נימא דלא פליגי אלא אדרבא מיושבין כל ההושיות שכתבתי ברווחה אם אין בזה שום פלוגתא, דהנה בכאן אמר רשב"י הלשון ח"ו שחשתכח תורה מישראל. ובספרי הוא בלשוו אחר בפרשת עקב פיסקא מ״ח רשב״י אומר עתידה חורה שתשתכח מישראל, וכלא כבר נאמר כי לא תשכח מפי זרעו אלא איש פלוני אוסר ואיש פלוני מחיר וכני ולא ימלאו דבר ברור. ומזה נראה שרשב"י עלמו אמר אותו כלשון שבברייתה עתידה תורה שתשתכה מישרהל. כגם שיש מפרשים שהוא בלשון בחמיי, והיא מחמת בקושים שבגמרם חין בלשון כן, חבל לפטנ"ד יותר מסתבר לפרש כפשוטו שרשב"י הורא לזה שלא ימלאו הלכה ברורה שכחת התורה, דכיון שלא יוכלו לידע דעת תורה בוי זה שכחת התורה. ומה שחמר כי לח תשכח מפי זרעו יחבחר להלן.

והגה יותר מזה הוא בזו"ח במדרש הנעלם דף י"ג

ע"א (דפוס מונקאטש) וז"ל: באותה שעה

בכה ר"ע א"ל על מה קא בכיח, אמר לו אוי לדור
שיהיו יחומים ממך, א"ל אל תאמר כך אלא ווי לדור
שיהיו יחומים בלי אב, בלי חכם מורה ולא חלמיד
הוגה, וימים יבואו שכל הדור יהיו חלופים ועזי פנים
וחשתכח תורה ואין דורש ואין מבקש, והמתעורר לבו
בחורה יהי' נבזה וחדל אישים ווי לדרא ההוא כד ייחי
ההוא דרא. א"ל לית דרא ההוא מתקיים אלא בהבל

פיהם של חינוקוח של ביח רבן כד אינון רכיכין בלבד, וכד אינון קשישין אורייחא משחכחת מנהון, כי הא דאר"י מ"ד אל הנער הזה החפללתי הול"ל אל הבן הזה התפללתי הול"ל אל הבן הזה התפללתי הול"ל אל הבן ישחדל בעבודת המקום כמו עכשיו שהוא נער וכל אדם שיוכה להיות בזקנותו כמו בנערותו יזכה למעלת שמואל הנביא וכו' יעיי"ש. והגם שזה מיתרא דר"א לר"ע אבל כל דברי הזוהר נשנו בבית מדרשו של רשב"י וכמה הפליגו בשכחת התורה שבדור האחרון ואינו מתוכר כלל שיש איזה פלוגחא בדבר ונראה כמו שכתבתי מתכרי כלל שיש איזה פלוגחא בדבר ונראה כמו שכתבתי מתכרי כלל שיש איזה פלוגחא בדבר ונראה כמו שכתבתי

דלה פליגי ואף דעת רשב"י כן.

ומה שאמר שלא תשתכת התורה הוא ע"ד שכתב רש"י ז"ל בשה"ש עה"כ אם לא חדעי לך וגו׳ לאי לך בעקבי הלאן שאם חדל הרועה מלהנהיג אוחד הסחכלי בפסיעות דרך שהלכו הלאן והעקבים ניכרים, היינו להתבונן בדרכי אבוחינו הראשונים. ונו"כ בדור שאין מולאין בו הלכה ברורה במקום אחד אין לו אלא להסחכל בדרכי הראשונים. ואם ככה נעשה שלא לזוז מדרכי בראשונים לא יהי׳ שכחת בתורה, והיינו דהחמר הרא כי לא תשכח מפי זרעו, שאם כלך בדרך הראשונים להיות זרעם ובניהם לילך בעקבותיהם, באה ההבטחה שיהיו העקבים ליכרים כמ"ש רש"י ז"ל ונוכל לידע בזה דרך התורה. גם בכלל ההבעחה שלעולם ימלאו עוד בין זרע ישראל שישימו לב לעהבות הראשונים. אבל הכולך ומבקש דרך התורה מאותו כדור שא"א למצוא בו כלכה ברורה במקום אחד זה ודמי בא לידי שכחת התורה. ואמר זה רשב"י יען שלכחורה לפי פשוטן של דברים שחמר עחידה חורה שתשתכה מישראל משמע ח"ו שתשתכה לגמרי ואין שום עלה לכן אמר שאינו כן אלא שבאותו הדור אין למצוא הלכה ברורה. וגם הברייתא שאמרה עתידה מורה שתשתכח מישראל מודה לדברי רשב"י דמקרא מלא הוא כי לא תשכח מפי זרעו אלא כוונתם על אותו כדור שיכיי בו שכחת כתורם.

ובאמת כי אלו השתי בחינות מבוארין בהדיא בדברי רש"י ז"ל הנ"ל בשר"ש ער"כ אם לא חדעי לך וגוי, שירי' דור שלא יוכלו לידע הנהגה מן המנהיגים, אבל זה ודאי שהעקבים ניכרים מדרכי הראשונים להחבונן

קמב

בהם, ויוכל לידע משם המחבונן ומבקש החמח. וכן דרשת רב עב"כ והפלא ה' וגו' הפלא ופלא דהאי על אבידת חכמת חכמיו שכוא שכחת בתורב, אין זה סותר לדברי רשב"י כי החי על חוחו הדור שיהי׳ חבידת החכמה בדרך הפלא ופלא, כאשר אנו רואים עכשיו בעוה"ר הטעותים הנוראים נגד השכל והחוש. אבל כולם מודים גם להבטחה שבחרת כי לת תשכח מפי זרעו כמ"ש, ולא קשה מידי מה שלא הקשה בש"ם ואידר. כי אין בזה שום פלוגתא.

## כפמ

שוב התבונותי בדברי הש"ם סוכה דף כ' ע"ה שבתחלה כשנשתכחה תורה מישראל עלה עזרא מבבל ויסדה. חזרה ונשתכחה עלה הלל הבבלי ויסדה. חזרה ונשתכתה עלו ר' חייא ובניו ויסדוה. ופירש"י ז"ל כשנשתכחה תורה מישראל לא נשתכחה כולה האמר אלא כלכות שכוחות מבני בתירא שכיו ראשי ארץ ישראל כדאמרינן בפסחים פרק אלו דברים. עלה' כלל כבבלי שמיום שגלה יכני׳ החרש והמסגר עמו כיחב ישיבה מצוי׳ בכבל. ובחום׳ ד״ה עלה כתב שהלל יסדה שלמד משמעי ואבטליון כדאיתא בפסחים. ובריטב״א שם נחקשה בהא דאמר חזרה ונשתכחה עלו רבי חיים ובניו ויסדום דלם מלינו שנשתכחם תורם בדורו של רבי חיים, שהרי בדורו היי רבינו הקדוש וחביריו שביו גדולי ישראל. אלא אמר כך בשביל מב שחידשו בכלכב זו, שכל במקיים כלכב אחת ברי בוא כאלו מייסד כל התורה כולה, ובכלל דבריו ג"כ שראוים לייסדם בכח זכרונות שבהם כדאמר בפרק השוכר את בפועלים הנה עבידנה שלה תשתכת תורב מישרהל עכ"ל. זנראה ממ"ש על רבי חייא ובניו שחדשו בהלכה זו ולא פיי באיזה הלכה דהאי על אותה ההלכה של מחללת דמיירי שם בשים. אך לייע לכאורה שהרי כמה פעמים מלינו בש"ם רבי לא שנה רבי חייא מנין. ואם כן ע"כ שלא חידש רבי חייא הלכה שלא נשנה מפי רבינו בקדוש. אלא אפשר שהיי זה אחר פעירת רבינו בקדוש שנשתכחב כלכב זו ובחזירב רבי חייא כמו ששמע כבר מפי רבי.

והנה מה שכתבו שלשכחת הלכה חחת קרי ליי שכחת בתורב זב וודאי מוכרת ממב שאמר

שבים שכחת החורה בימי הלל עד שעלה הלל. שברי ביו שם בני בחירא נשיאי ישראל וברבה תנאים ותלמידיהם והי׳ זה בזמו הבית שעלו שם לרגל כל החכמים והיו הסנהדרין בלשכת הגזית שהרי עד מ' שנה קודם החורבן ישבו הסנהדרין בלשכת כגזים, חל כיי מאל שנל לפני לחורבו שאז עלה כלל לנשיא. ומבואר בגמרא שבת דף ט"ו שנשיאותו של כלל כיי מאם שנם לפני בחורבו יעיי"ש בגמ' וברש"י. ובוודאי אי אפשר לומר שהי׳ אז שכחת החורה. וע"כ דהאי רה על אותה ההלכה דפסח דתי שבת שנתעלמה מכל חכמי ארץ ישראל אלא כלל שעלכ מבבל וחבל משמעי' ואבעליון יסד בלכה זו כמבואר בפסחים דף ס״ו. וכן קשה עובא במה שאמר שהיה שכחת בתורה בימי רבי חייא שהרי היה זה בימי רבינו הקי שהי׳ דורו מלוין בהפלגת החכמה כמ״ש הרמב״ם ז״ל בההדמתו לם׳ זרעים ואמרו בגמרא גיעין דף נייע מימות משה רבינו ועד רבי לא מלינו חורה וגדולה במקום אחד, ואי אפשר לומר שביי אז שכחת בתורב. וע"כ כתב הריעב"א דקאי על הלכה אחת דמיירי שם.

ובערוך לנר נתקשה בזה דלא מצינו שנשתכחה אחה כלכה בימי רבי חיית. וע"כ כחב הכוונה לפי מה שאמר ר"ח בכחובות ק"ג אוא עבדי דלא משתכחם תורב מישראל וכו׳ ומתנינן שיתא סידרי לשיתא ינוקי וכוי, ומזכ נשמע דאס לא עשה רבי חייא מעשה זאח ביתה בתורה נשתכחה, ולכן אמר חזרה ונשתכחה עלו רבי חיים ובניו ויסדוב, יען שלולה מעשיו ביחב התורה משתכחת ח"ו. ואפשר לכוון זה בסוף דברי הריטב"א כאשר העתקתי לעיל לשונו. אבל בהתחלת דבריו כתב בפירוש שנשתכחה אז אותה ההלכה. ובחמת שמ"ש שלכן נקרא בימיו שכחת התורה כיון שלולה מעשיו ביתב בתורב משתכחת זב לייע לכאורה שהרי ברבי מלינו בפי׳ שהוא הי׳ בעל המעשה בראשונה שהחיר לכחוב חורה שבעל פה אף שהוא איסור דאורייתא משום עת לעשות לה' הפרו תורתיד בשביל דלולא כן היתה התורה משתכחת, וכמו שאמרו בגיעין דף ס׳ ע״ת כיון דלח חפשר ופירש״י ז״ל שם דלה הפשר מליכתב שנתמעע כלב וכחורכ משתכחת.

ובגמרת חמורה דף ט"ו מוטב שחיטהר חורה ולח חשחכח החורה מישראל, ונמלא דלולא מעשה רבי בכתיבת התורה בוודאי היי ח"ו שכחת התורה, ואם כן למה לא חשב אלא עזרא והלל ורבי חייא והשחים רבי. ולפי דברי הריטב"ה שנשתכחה הלכה חחת בימי ר"ח אפשר שזכ לא כיי בימי רבי לכו לא חשבו, ומלשוו הריעב"א נראה שהרכיב שני העעמים יחד דלא הפסיה באמלע לומר שבוא שני חרולים, ולייע כאיך חלוי זכ

ועכ"ם היולא לנו מדברי הש"ם כאן בסוכה דבשכחת כלכה אחת קרי לי׳ שכחת בתורה, ולפי"ז לריך

להבין לכחורה מה שערחו בש"ם בסתירת ההרחי באומרים שיביי שכחת החורה שהוא נגד הקרא דלה תשכה מפי זרעו. כלה הפשר לומר דמה שחמר שכחת התורה הכוונה שישתכחו איזו הלכות פרטיות. ומה שאמר לא חשכח מפי זרעו האי על כללות התורה ורוב גופי חורה ולמה הולרך לחדש שלא ימלאו הלכה ברורה במקום אחד. ואולי בשביל שנלמד מהקרא דהפלא כ' את מכוחך ואבדה חכמת חכמיו וגו' וקרי ליי בפלא ופלא לא ניחא ליי למימר דהאי על שכחת כלכב אחת, דאף דלשון שכחת כתורב אפשר לומר גם על כלכה אחת, אבל לשון ואבדה חכמת חכמיו לא שייך לומר אם החכמה קיימת ברוב גופי תורה, וכן כלשון כפלא ופלא לא שייך בזכ. גם מכ שלמדו בברייתה מהרה דרעב ולמה לשמוע דבר כ' הפשר דבשכחת כלכה חחת ויכול להשביע נפשו בשחר גופי תורב אין זב רעבון ולמאון, ולא ניחא לי׳ למימר ע״ו כלשון רעב ולמא וגו׳.

דיותר נראה כי חכז"ל ידעו הכל איך יהיי המלב

בעיקבא דמשיחא ברוח קדשם או בקבלה כמו שחשבו בברייתות דסוף סועה וסנהדרין דף ל"ז הרבה ענינים בעיקבא דמשיחא חולפא יסגי והיין ביוקר ופני הדור כפני הכלב ועוד כמה וכמה ענינים מבהילים שלא הביאו עליהם שום ראיי מקראי, אלא שבמה שהיי אפשרות להסמיכו אקראי הביאו מהקרא. וכמ״ש הרמב"ם ז"ל בהקדמתו לס' זרעים על כמה דרשות כמו במלות אחרוג שבקשו לימוד מקרא מנא ידעינן

דפרי עץ כדר כוא אתרוג ודרשו מלשון כדר שכוא דר באילנו משנה לשנה. וכחב שם דוודאי ידעו מכבר שלריד ליהח אתרוג ועשו כז דור אחר דור בהבלה עד משה רבע"ה. אלא שבחשו ע"ז גם רמז מהרא. וכן כחב שם על כמה דרשות שחכו"ל ידעו זה גם בלח"ה בהבלה. וכמו כו נראה גם בזה שחכו"ל ידעו בלא"ה המעמד שבעיקבה דמשיחה שלה ימלהו כלככ ברורכ במהום אחד. — ולפי פשוטו דאם פני הדור כפני הכלב, ועל מה שאמרו בגמרא סנהדרין דף ל"ז שבעיקבא דמשיחא היוקר יעות פירש"י ז"ל בל"ה היוקר יעות מכובד שבהן יהיי עוותן ורמחי, ועוד ענינים כחלה בגמי. האיך אפשר שיהיי בדור כזה הלי ברורה במהום אי. ומי יוכל לידע באותו הדור על מי לסמוך וללרפו למנין בדבר הלכה. - וכבר הבחחי לשון הזו"ח שהחחומ על אותו כדור שיכיי בלי חכם ומורם וחלמיד כוגה ועוד ענינים נוראים, וע"כ סמכו זה אהראי שנשמע משם שכחת בתורב. אבל בשביל שגם זה ידעו שמי שירלה לידע האמת יוכל להכיר מהפסיעות שדרכו בהו הרחשונים ז"ל כמו שהבחתי מדברי רש"י ז"ל, לכן חירלו בזה הפסוח דלא תשכח מפי זרעו כמבואר לעיל.

משה

וכעין זה הוא מה שאמרו שם בגמרא סנהדרין ל"ז אין בן דוד בא עד שחתהפך כל המלכות למינות, אמר רבא מאי קרא כולו כפך לבן טכור כוא. ובודאי שמאותו בקרא אין ככרח לדרוש שחתספר כל המלכות למינות כי כך קרא בדיני נגעים כחיב ונפחא מינה להלכה, ואין שם רמז מענין המלכות, אלא כיון שבלח"ה ידעו שהוח כן, חסמכו׳ חקרת כעין מה שהבחתי לעיל מדברג הרמב"ם ז"ל בשחר דרשות. וכמו כן בהך חילוקה שכתבו חכז"ל בענין שכחת התורה, ומר אמר חדא ומא"ח ולא פליגי כמו שכתבתי לעיל. הן אמת שבעו"ה בדור השפל הזה מחמת השפעת הדור המרובה, ובפרט חוחן שיש להם הלח נגיעה עולם חשר בעדם שלה לראות כאמת אף מדעת בראשונים ז"ל ובשוחד במעור עיני חכמים בוא כמסלף דברי לדיקים, שמסלפין גם דברי לדיקים וקדושים שבדורות שלפנינו להעמים גם בדבריהם דרכם הרע ומהפכין דברי אלקים חיים, וכבר פירשו בפסוק ממרים בייתם עם ב׳ שבי׳ במרתם עם ב׳ באמרם שכן לוה ה׳ לפי הפירושים הזרים שאמרו בתוה"ק

מאמר שלש שבועות

בגילוי פנים בחורה שלא כהלכה, אמנם אעפי"כ השם לבו לדבר כי להכיר החמת ומסלק מעליו כל נגיעה בשיים בעזרו שיכיר באות מפסיעות בראשונים ז"ל.

#### קע

ומה שאמר עוד דבר הי זו הקן בודאי שאין כוונחו על התגלות זמן התץ. שזה לא היי מעולם, אבל זה הוי ידעינן ודאי חומר האיסור של דחיקת הקץ ועד היכן הדברים מגיעין להיות נשמר מקץ של שקר בכל אופן ואופן, גם ידעו הסימנים הברורים, הן לדעת הרמב"ם בהלכותיו שאי אפשר לגאולה בלא תשובה של כל ישראל, והן לדעת המהר"ל שהוא כדעת רוב כראשונים וסתמא דגמרא שאי אפשר בלי ביאת אלי׳ מקודם ויש עוד סימנים ברורים שלא ראיתי לכאריד בהן מיראת האריכות כ"כ כי די במה שכתבתי, וזה ודאי מכ שכוא בלא חורה כלל אלא על ידי המסיחים ובמדיחים למינות ואפיקורסות ועקירת כל בתורב ח"ו שזה ודאי מרחיק את הקן בלא ספק ולריך לברוח מזה יותר מהבורח מן הארי הרודף אחריו להורגו ולא ח"ו להשתתף עוד בדבר או ליתן איזה חיזוק אף בדיבורה בעלמה ולחשוב ח"ו מחשבת פיגול כ"כ על כאסון הנורא ההוא שיש בו מעניני הקץ, שעעות גדול ונורא כייכ בעניני הקץ לא עלה על לב מעולם, זולת בימינו אלה בעוה"ר. שכ"כ הגיע שכחת התורה לעעות בדבר ברור כזה, שהוא באמת הפלא ופלא האיד נתעוורו עיניהם כ"כ, כדרשת רב עה"כ והפלא ה׳ ונו׳ בפלת ופלת.

ומ"ש עוד דבר ה' זו נכוחה, הנה כבר סתם הרמב"ם ז"ל בחגרת תימן שזה ודחי שהודם הגחולה תחזור הנבוחה לישראל, וכן כתב בהלכותיו שהמלך המשיח יהיי נביא גדול יותר מכל הנביאים עד קרוב למרע"ה, וזה ודחי ח"ח כי חם ע"י קיום כל התורה בשלימות, ואין מקום לטעות שיהיי איזה ענין של גאולה ע"י הפרת התורה ח"ו. וגם שאף בכתבי בנביאים שבידינו במה אומרים פשעים זרים של שקרים וכזבים להפוד דברי חלקים חיים, ולא ראיתי להאריך להעתיק כל דברי הבליהם, כי אין קץ לדברי רוח, אבל כ"ז כגיע לדורינו מחמת שכחת כתורב. וכמסתכל

בדטת אמת דברים המפורשים בנביאים בכמה פסוקים חין מספר, חי חפשר שיבוח לידי טעות מר כזה.

וא"ב כל השלשה דברים שחשב רשב"י בהרא דישועטו לבקש דבר בי ולא ימלאו הכל אחד הוא, שבא רק משכחת התורה, אלא שהוסיף לכתוב בפרטיות אלו הבי דברים הקן והנבוחה להודיע שע"יו שלח ימלחו הלכה ברורה כדת של תורה יגיע הטעות אף בדבר הקץ ובנבואה כמיש, מה שבדורות הקודמים לא היי מליאות לשער זה בשכל אנושי, שחכז"ל גילו לנו מדברי הנביאים מה שאנו רואים עכשיו בעוה״ר בחוש, ואוי לדור שכר עלתה בימיו. ואין לנו אלא להסתכל בעקבות הראשונים ומינה לא נזוע. הגם שהמושפעים מהדור ההוא אשר בו שכחת החורה ר"ל המה מהפכים גם דברי ברתשונים ותולין בוקי סרוקי גם בהם, מה שלת היי ולא נברא, כמו שאומרים גם פירושים זרים בפסוקים ובמאמרי חז"ל ובשאר ספרן של לדיקים, אבל למבקשי באמת אשר אינם מתחשבים כלל עם בשפעת כל כדור כבוא ורולים לידע דעת בראשונים. לבם פסיעותיהם ועקבותיהם עדיין ניכרים, כמ"ש רש"י ז"ל. וע"ו בחה ההבעחה כי לח תשכח מפי זרעו במבוחר לעיל.

ואמרן חכזייל אם ברב דומב למלאך בי לבאות תורב יבקשו מפיהו, ואם לאו אל יבקשו תורה מפיהו, ונראה הכוונה כי בודאי הראשונים המה כמלאכים שע"כ אף שבעלם מלב כל דורינו רחוק בתכלית בריחוק ממלב בראשונים זלב"ב, מכל מקום כיון שדבריו כדברי הרחשונים זלה״ה עכ״פ יש לו בלימוד ההוא דמיון לדברי הראשונים כמלאכים, והוי בלימוד הזה עכ"פ דומה למלחך ה' לבחוח, ולכן חורה יבקשו מפיהו. ואם לאו אל יבקשו חורה מפיהו, שלא ליפול בהשפעות החדשים שמקרוב באו לא שערום אבותיהם. הארכתי הלת במלב דורינו. אבל הרבה יותר ממה שכתבתי יש בהענין אלא שא"א להביא הכל על הכתב, גם לא אוכל להאריך כ"כ ישמע חכם ויוסיף להח.

והנה הדרים בארן ישראל בודאי שאין ללרפם לדון בענין שנוגע להמלוכה, ראשית הוא דין פשוע

במשנה סנהדרין דף י"ח מלך לא דן ולא דנין אותו, ואמרו זה עבור המעשה שהיי בחביריו של שמעון בן שטח שכבשו פניהם בקרקע מאימת המלכות והי׳ אסון גדול ר"ל, וכובא כלכב זו גם ברמב"ם פ"ב מכלי סנהדרין ופ"ג מה' מלכים, ודין זה אם להשתתף במלוכה או לקחת חלק בבחירות, שזה חלוי באיסור בעמדת מלכותם ח"כ בנידן הזה המה נידונים, ויש בזכ תקנת חכמים שלח לדון על המלך מי שהוח תחת ממשלחו, שמלבד שאי אפשר להם להכריע בדין זה מחמת בהלכה שהבחתי לעיל מדברי הרחשונים חף בשאר אלם שיש בעיר, דחיישינן שיהיי לו נטיית הדעת מחמת יראת כאלם ומוליאין אותו לדון לעיר אחרת, ומכש"כ בחלמותו של מלוכה שבודחי הדין כן, אמנם בחלמות המלוכה יש ע"ז חק"ח מכבר עוד מימות התנאים שבימי שמעון בן שעה כזמן הבית.

#### קעב

גם כנה מבואר בגמרא בבא בתרא דף מ"ג ס"ת שנגנב אין דנין בדייני אוחה העיר שכולם נוגעין בדבר, וכן האומר תנו מנה לעניי אותה העיר אין דנין בדייני אותה העיר ואין מביאין ראי׳ מאותה העיר, ופריך עניי שקלי דייני מפסלי, ומסיק דאפילו היכא דקין להן, מ"מ ניחא להו כיון דרווח רווח, והרי דאף אותן שאין לכם שום חלק מ"מ כיון דניחא לכו בריווח הבא לעיר הוי עי"ז נוגעין ופסולין לדון. וע"כ פסהו כטוש"ע חו"מ ס"ם ז' דבעיסקי המס אין דנין בדייני אותה בעיר לפי שיש להם או לקרוביהם חלק בו, אלא בשיש מנהג בעיר שדייני העיר ידונו על המס הוי כמי שהבל עליו הרוב או פסול כמיש העור, וזה דוקא בעניני מסים לא בענין אחר כמו שהביא שם הפ״ת ס״ק כייט, ואייכ בעניני הממשלה והמפלגות שבתוך הממשלה שהפרנסות והרבה עניני כבוד וממון ושאר לרכים בין לעניים בין לעשירים חלויים בזה אין ספק שכל הדרים תחת חותה הממשלה כולם נוגעים בדבר להיות דעתם עם הממשלה ואין להם לדון בזה.

ועיין בחת"ם יו"ד סיי רל"ד במה שהיי דו"ד בין אנשי ירושלים ואנשי לפת בדבר איזה לדקה,

וכתב שם שחין שום בי"ד בחרן ישרחל שחינו נוגע בדבר. ע"כ יפה עשו המפשרים באמ"ד שמסרו הדבר לבי"ד שבארם לובה הסמוכה ואינם נוגעין בדבר כלל, יעיי"ש. ומכש"כ בעניני הממשלה שהרבה חועלות חומריות חלוים בה,ואין לדון כזה אלא במדינות שמחולה לה שאינם נוגעים כ"כ. הן אמת שהנגיעה עלומה בכל כעולם מחמת שכל כעם לוחלים בכל מיני לחץ זה הדחק על המנהיגים ורחשי ישיבות והדיינים לעמוד בלד המדינה. וממש כולם נוגעים בדבר שהכל לריכים עזר וחועלת מן כעם, ודא עקא שא"א לכוליא בדורינו דבר אמת בענין זה, אמנס בארץ ישראל הקרובים אל החלל וכמה חחת ממשלתם וממשלת המפלגות בודתי נוגעים ביותר. ברחמן הוא ית"ש ילילנו מהם ומהמונם וידריכנו בדרך כחמת.

משה

#### קעג

והמהרלב"ח בקונערם הסמיכה שבסוף הספר הביח כל הענין שחכמי לפת החליעו להחזיר הסמיכה, והמהרלב״ה עם חכמי ירושלים לא הסכימו לדבר, וכחב שם המהרלב"ח אף כי אנחנו מועעים נגד חכמי לפת דנפישי מינן טובא, מ"מ אי אפשר לומר בזה אחרי רבים להעות כי לא נתוועדו יחד להיות שהיל וטרי בדיעוחיהם זה כנגד זה, ואין אומרים בכה"ג אחרי רבים להעות, אלא כשהוא רובו מתוך כולו. ואף אם יאמרו שיתוועדו עכשיו יחד לדון בדבר, זה לא מועיל דכיון שכבר עשו מעשה עפ"י הורחחם הוי נוגעים בדבר דכסיפה להו מילחה למיהדר ומחמת אותה הנגיעה עושה נעיית הדעת לעעות בהאמת וא"ח ללרפס למנין הרוב. והאריך בדבר להביא כמה ראיות מן הש"ם דאף באמוראים הקדושים אחר שעשו מעשה עפ"י הורחתם חשבו להם לנוגעים מעעם זה דכסיפה מילחה למיהדר וה"ו בחכמי זמנינו, יעיי"ש שהאריך. וככה אני רואה עכשיו שיודע אני שיש גם בתוך האגודה רבנים ובע"ב יראי הי שכואב להם המעשים האלה אך אינם יכולים לעשות דבר נגד המנהלים וליסוג אחור מן האגודה כיון שהם כבר בתוכה ועשו מעשים רבים במפלגה זו, כסיפה להו

קסו

מילחא למיכדר, ומחמת אותה הנגיעה עושים עלדקי להלדיק השיעה ואינם מכוונים אל האמת.

ולפי דעתי אלו ביי מניאות שיתאספו כל יראי בי וביו יכולים כאו"א להגיד דעתו בלי שום פחד ומורא ובלי שום נגיעה, היי לנו רוב גדול מהיראים לדעת האמיתית אשר כתבתי, אבל הוא דבר שא"א כי כרבה ת״ח ויראים מפחדים אף לבוא בשטח זה שאינו בדעה אחת עם מלב הדור שתעו מדרך האמח. ומכש"כ לגלות האמת אשר בלבבו אימתא דלבורא עליו באופן מבהיל. והאסיפות הנעשים בעולם ערבוביא גדולה ביניהם שיש בתוכם הרבה שיש להם דעות כוזבות ונגיעות עלומות. וה"ז בישמח משה פרשת משפטים כתב בפסוק כי השוחד יעור פקחים ויסלף דברי לדיקים, דקשה הכפל וגם קשה וכי לדיקים מקבלי שוחד הם, וכחב לבאר דהמקבלי שוחד אף שהם חכמים באמת אי אפשר שלא יעו. ועורים כם באמת. ואף שיושבים עמהם נהיים ולדיהים שאינם מהבלים שוחד הם מבלבליו ומסלפין את דבריהם, וסיים ע"ו כנ"ל ברור. הנה כחב כן אף כשיש א' שמקבל שוחד מבלבל ומסלף את ביושבים עמו אף אם כם נקיים ולדיקים, ומכש"כ כשיש שם הרבה המדברים מחוך נגיעות עלומות שמבלבלין ומסלפין הכל. ומבוחר בשו"ע חו"מ סי׳ ג' ס"ב דאם יש בחוך הבי"ד גם אנשים שאינם מכוגנים לא כוי בכלל בית דין דבוי קשר בוגדים, ומקורו בסנהדריו דף כ"ו דפירט"ו ז"ל ע"ז דהיכא דבעינן בי"ד נמנין זה אינו מנין.

#### קעד

ובהיותי בירושלים בפי דברים כע"ל אמרתי שם באמלע הדרשה לפרש מה שנאמר ויאמרו עובה הארץ אשר כי אלוקינו נותן לנו ולא אביתם לעלות וגו׳ ופירש"י ז"ל, והוא מהספרי, מי הם שאמרו עובתה יהושע וכלב. וכתב ע"ז הרמב"ן ז"ל וחני תמה ח"כ מה הטענה הזאת עליהם וראוי שיאמינו לעשרה יותר מן כשנים. אולי טען עליהם כיון שהקב"ה הודיע אחכם שהיא ארז עובה וגדולי השלוחים והלדיקים שבהם אף

כם מעידין כן, כיי לכם להאמין כי האחרים מפני מורד לב אמרו מה שאמרו. והנכון מ"ש שם שכולם הודו לפני משה ואהרן וכל העדה ואמרו באנו אל הארץ אשר שלחתנו וגם זבת חלב ודבש היא, והנה כולם בהסכמה אחת בעובת כארץ, אבל בחוזה כעמים ככם כמסו את לבבם, ואח"כ בראותם כי יכושע וכלב חזקו את לבם למלחמה באו שאר המרגלים אל בנ"י שלא בפני חשה וכוליאו דבה על הארן שהיא ארן אוכלת יושביי, יעיו"ם שהארוד. גם בפי שלח החליט פיי זה וכחב אח"כ שלא נלערך לומר כי על יהושע וכלב אמר משה כו. כי למה ישמעו לשנים ולא יאמינו לעשרה, וכפי הנראה נטה ממה שדחק לחרץ דברי רש"י ז"ל שחך יהושע וכלב אמרו עובת הארץ (יען ששאר המרגלים אמרו ארץ אוכלת יושביי היא כמו שביאר הרא"ם בזה). דבאמת אינו מובן תי׳ זה שהי׳ הטענה מה שלא האמינו ליהושע וכלב יען שהקב"ה אמר כן, דאם הטענה בשביל שהקב"ה אמר כן אין נפקא מינה במה שאמרו גם יהושע וכלב כיהודה ועוד להרת. דהרי לגבי דבריו של הקב"ה לא מעלה ולא מוריד הסכמת שום בריאה בעולם, וכי אם כל העולם כולו יאמרו בהיפך יוכלו להכחים ח"ו מה שהקב"ה אומר, וע"כ שבדבריו של הקב"ה הי׳ להם מקום לעעות ולאו כו"ע זוכים לכוין האמח, ואפשר שבשביל שהסכים הקב"ה לשלוח מרגלים הבינו שלריכין לסמוך עליהם ולהאמין להם מה שיאמרו. וא"כ בתמי׳ קיימת מה היתה העענה להאמין לשנים יותר מלעשרה דבאמת היו כולם לדיקים שנבחרו מהדור דעה עפ"י ה' להיות נשיחים עליהם, כמבוחר שם במדרש, וע"כ נעם הרמב"ן מדעת רש"י ז"ל וחידש שכולם אמרו בעובת א"י. ומה שבפי שלח הוסיף הרמב"ן עוד בקושי׳ ממה דכחיב ואשלח מכם שנים טשר אנשים ועליהם אמר וישיבו אותנו דבר, כבר כתב הרמב"ן עלמו בכמה מהומות שכ"פ דרך הכתובים לקלר ואינו מפרש בסיפור מי האומרו, ובפ׳ דברים לא הזכיר כלל מקושים זו אלא מאותה התמי׳ דלמה לא יאמינו לעשרה יותר משנים.

אמום באמת דברי רש"י ז"ל כמה מהספרי וז"ל רספרי - מי אמר עובתה יהושע וכלב אעפי"כ ולת חביתם לעלות וגו׳. ח״כ מבוחר בפי׳ שזה היחה

בטענה מה שלא שמעו ליהושע וכלב שאך המה אמרו לטובה. ומה שכתב הרמב"ן דרך אחר הנה ע' פנים לחורה והרשות נחונה לחדש ולהוסיף אבל אי אפשר לנו לחלוק על הספרי וההכרח ליישב דברי חכז"ל ולריך לחרץ תמיהת הרמב"ן ז"ל בזה.

וגראה לענ"ד עפ"י דברי האוה"ח הק' בפ' שלח בענין המרגלים. דלכאורה הוא פלא הלא בשעה שנשלחו היו כולם לדיהים, ומבוחר במד"ר ם׳ שלח פי שיין סיי הי שהיו כולם לדיקים ובני אדם גדולים כיו, ומשה נמלך בהקב"ה על כל אחד ואחד ואמר לו ראוים כם אלא שאח"כ נתבפכו, וא"א לכבין כאיד נתהפכו כ"כ כל העשרה לדיקים. וביאר האוה"ח הק" ריש פי שלח דללד שכוונת המשלחים היתה רעה תפעול פועל הרע בשליח ויחזור להיות שלוחו של אדם כמוחו ויולד בו תכונה רעה, מה שלא היתה בו קודם, כדרך שתולד בחיי הקדושה בשלוחי מלוה לטובה חות, ולזה הגם שהיו לדיקים בהתחלתם עשות ההליכה לרגל נולד בהם תכונה רעה מהמשלחים ויעצו להדיח, עכ"ל. ולפי"ז כל מה שאמרו אותן העשרה מרגלים היי נלמח מחמת דעת הליבור שבאו אליהם בחכונה רעה ואף שהיי או דור דעה וגדולים בלדקות יותר מכל הדורות. כמו שהבאחי למעלה, אבל כיון שבאוחו הענין באו בתכונה רעה גרמו מה שגרמו. וא"כ לא קשה תמיהת הרמב"ן שהיי להם טענה לשמוע יותר לעשרה מלשנים. שברי זה גופא מה שאמרו העשרה כן, הם היו החייבים בדבר שנחהפכה דעתם מחמת דעת הליבור שהיי

ריותך מזה הוא בדורינו עכשיו בעו״ה שבאים האגודה וכל המפלגות והנגררים אחריהם בתכונתם הרעה והמרה ר״ל אל המנהיגים בתחבולות שונות ומשונות ובאמלעים שונים לעוור עיני העולם, ושוב

בתכונה רעה והי׳ להם לשמוע לקול השנים, אף

שמועעים כם מ"מ כיון שעמדו בדעחם ולח נחבפכו

מדעת כליבור הוי דעה אמיתית, ואין לזכותם במה

שהעשרה המרובין לא אמרו כן, כי אדרבא זה להם

לחוב גדול. שעל ידם נחרפכו דעת המרובין אף אלו

שכיו לדיקים, וז"ב.

טוטנים שרבים עמהם, אבל הן המה שהולידו דישות האלו במספר המרובה, ואף הטומדים בדעת שלימה ורואים האמת מפחדים לגלות את אשר בלבבם מאימתא דליבורא המרובה ומבהיל הרעיון, ופשיטא דלא אזליקן בחר רובא במצב כזה, מלבד שאר טעמים ברורים שהבאחי בזה המובנים למבקשי האמת. וכבר הבאחי מהישב"ץ זלה"ה שאף אם רואים עלמם יחידים ממש כמ"ש בלשונו אף אם אין איש מתחזק עמך אין לפחוד לנטוח מהאמת. והרואה בעילא פקיחא יראה שעדיין יש חלי"ת אלפים בישראל שמרגישים האמת, אך דעת רוב ההמון התועים ומחעים הן המה היו בעוכרינו, ואין להאריך בזה יותר, והעיקר שליכין לרחמי שמים, ונקוה להשי"ת שאל יעזבינו ואל יעשינו.

## קעה

וכאשר החחילה המבוכה הנורחה מכח ש"ן ימ"ש בחחלה הטעה כמעט את כל העולם כולו. אף גדולים עלומים שהיו בימים כהם. והמהר"י ששפורע ז"ל שכיי אז גדול הדור בגאונות וקדושה יתירה. וראיתי מחכמי דורו שמתארים אותו בתואר כקדוש כאלקי, כוא כיי כראש וכראשון שעמד במלחמכ חזקכ נגדו והפקיר את חייו נגד כל הקמים עליו בזכ, וחיבר אחייכ סי לילח נובל לבי די חלהים, אשר בו יסופר כל המאורעות שעברו וחלפו בענין הש"ץ. וכחב שם בח"ה שמדבר שם מהחחלת בענין, והנני מעתיק אחה שורות בקיצור מאמלע דבריו וז"ל: לא חדלתי מלבכות בכיי קבועה על קלות האמונה החדשה הזאת לבלחי השקיף אל כאמת וכני ולא כיי לי יכולת לדבר בפני אחד מדלת כעם, מכש"כ בפני בעלי חורה. ואדרבא הם היו בעוכרי והיו מוכיחים אותי על פני האם חכם אתה מכל חכמי ישראל הקרובים והרחוקים שקיימו כ"ז, ולפעמים הייתי שוחק ולפעמים כועם, ועם קלת בעלי שכל היו דברי ואם מעטים הם נשמעו למאמרי לומר לא תסורו מאחרי הבלחינו כי כל כשמועות חוכו וחמודיכם בל יועילו כי כרמון תאותם כגבירה דמיונם וכו׳ יעיו״ם שהי׳ זמן ארוך שהיו ממש יחידים בדור שעמדו בנפשותם נגד רובא דרובא דעלמא ששמו אותם

קסח

לכופרים ומחטיאים את הרבים עבור שאינם מאמינים למשים ונביחיו.

והביא עוד בסוף ח"ח שחף חחר שבחה השמועה מהמרחו את דתו, עדיין היי רובא דמינכר מחזיקים באמונתם, קלתם מכחישים וקלתם אומרים יש לו סוד. וכתמיד כטעות כהוא זמו מרובה. וקלת מכחשכמים שהיו יותר חדוקים היו ממחנים להחמיו ולח לשמוע דבר רע כנגדו ומכש"כ שהמיר דח, ולכן אומרים שהוא עלה לשמים וצורתו נדמית להם כאיש מומר, ודברים אחרים של הבאי שאסור לאבד בהם הנייר, והיו עומדים כנגד מי שמקללו או מחרפו או מבזה 'אותו בדברים או לשום נביא מנביאיו המוחזקים אללם. עכ"ל. ושוב אח"כ ביתר החלקים הביא מה שלאט לאט נחגלה הלונו. וכפי אשר אנו רואים בכל כספרים המדברים מזה, סבלו מאוחה הכת תקופה ארוכה של הרבה יותר ממאה שנים עד שנכרת זכרם, וכיי בתחלה זמן ארוך שאם אותן היחידים שהכירו כאמת כיו יראים מאימת כדור וכיו אומרים אחרי רבים להעות ובדומה ח"ו היי אבדה פליעת יהודה. אבל כלוחמים בעד כחמת חף שמועעים כיו בחכלית המיעוע הן המה שהלילו את הדור.

והסיבה שנמשכו אחריו רוב בני ישראל היי כי הש"ז הי׳ בקי בכל הש"ם ופוסקים וכל כחבי האר"י

הכל היי רגיל על לשונו עוד בבחרותו בהיותו בן ט"ו שנים. גם עבודתו בתעניתים וסיגופים ושירות ותשבתות בי עד להפליא בעיני כל רואיו. גם הראה אותות ומופחים נוראים והחזיר אלפים מישראל בחשובה, ובכל מקום בואו עשה בעלי חשובות, כמובא כ״ז בספרי המהר"י ששפורט ובספרי היעב"ן ובשחר ספרים המדברים מזה, ואין חימה אם היי בכוחו עו"ן להטעות את כל העם ברעבים גם למאים ונפשם בהם תחעעף לשמוע מקץ הגאולה. גם הרבה גדולים עצומים טעו בו בתחלה ע"י שראו כוחות העלומים החכרים לעיל בעוד שלא היי ניכר עדיין כח העומאה אשר בקרבו לכסית ולכדית מחירה ואמונה כאשר נתגלה לבסוף. ושוב אח"כ כאשר התחיל קלת להתגלות עדיין היי קשה לכרבה מהם להסיר מן הלב את אשר נשרש מקדמת

דנא. כמו שהבאתי מהמהרלב״ח כי לחזור מהנעשה בזה יש נגיעה גדולה המסמת עינים. אלא שאח"ה שהיי נראב בעליל את הפרת הדת והמינות והכפירה ר"ל שילא מהם, נכנסו הרבה גדולים וקדושים ללחום נגדם במס"נ, כי היו באותן הדורות גדולים וקדושים לאלפים. גם בתוך ההמון היי הרבה יראת שמים, ובהרבה מהומות נידו והחרימו בכל יום חת כל הכת ש"ץ והנגררים אחריהם לידע ולהודיע להנצל מהם. כמובא כ"ז בספרים, ובזה תמו ונכרתו. וראה הגאון היעב"ז ז"ל בחכמתו הגדולה שעוד יהומו כת חחרת והזכיר טובא במגדול טוז שלא לפחוד מהדור ולא ליסוג אחור אף אם נשאר יחידי בעולם, כמו שהעחקתי לשונו.

ולפלא שאותה הכת של גאולה של שקר בימינו לא כתחילו כלל בכח תורה ועבודה ולעשות בעלי חשובה כמו הש"ץ, לא מיני׳ ולא מקוחו, אלא מתחלה ועד סוף כל מעשיכם לכרם כדת ר"ל וממלחים את כל בעולם כולו במינות וכפירה נורחה ר"ל, וחעפי"כ טועין כל בעולם אחריבם. וראב בשען בחולשת דורינו שאינו לריך לעשות בעלי תשובה מרובין ולהתחיל בכח תורה ועבודה להעעות את העולם כמו שהיי בימי ש"ז. כי את דורינו כשפל והנכאב עיקבא דמשיחא יוכל להטעות אף בדברים שפלים שבדיועא התחחונה ר"ל. חבל נקום לכשי"ח שחל יעזבינו וחל יעשינו ומחשפות דלוחינו ירוממנו, וסוף כל סוף יחגלה האמח לעין כל. ולע"ע לעת כואת אנחנו בדורו של עיקבא דמשיחא אשר נאמר עליו וחבי באמת נעדרת, ואמרו חכז"ל בסנהדריון דף ל"ז מלמד שנעשית עדרים עדרים והולכת לה, ונרחה דר"ל שהוא פוחת והולך. והמהרש"א ז"ל שם כביא לזכ דברי בילקוט שאמר שנטשה עדרים עדרים במדבר. ופיי שאנשי אמת יהיו הולכים ונחבאים במדבריות מפני כדור הכוא. ולפי פשוטו אינו מובו כלא א״א לחיות במדבר והוא סכנה, אלא נראה שאף בתוך הישוב המה במדבר שאין להם שייכות עם אנשי הישוב, שמובדלין ומופרשין זמ"ז, והוא כפין מה שהבים המהרש"א אח"כ מהרד"ק. אבל המתחזק בהשר"ת ובחורתו כקי לא ינעם מכאמת. וכשיים יודע גודל חולשתינו ושומק גלוחינו במלב דורינו ולא ישזוב שם שני ואביון כמונו ויאר שינינו בדרך האמת וסוף כל

סוף קושטא קאי והאמת עד לעצמו השי״ת יעזרינו עדכ״ש יח׳, יראו עינינו וישמח לבינו בישועתו יח״ש בב״א.

#### קער

והנה המסיחים והמדיחים המחפים על הרשעים ומכסים פשעיתם כדרד שעשו נביאי הבעל בזמו בית ראשון כמבואר בכתובים, שתו בשמים פיהם באמרם שכוונתם לשמים ללמד זכות על ישראל. ועוד מתלבשים בזה בטלית של אהבת ישראל ועוד מעיזים פניהם לשפוך בוז וקלון ושמלה על האומרים כדת של תורה לעמוד בפרץ בפני עושי רשטה ומפירי דת ר"ל שלא ליתו יד לפושעים באמרם שוהו שנאת ישראל ר"ל. ומבואר במדרש רבה דברים סי׳ צ׳ מוכיח אדם אחרי תן ימלא ממחליק לשון, מוכיח אדם זה משה שהוכיח את ישראל, חן ימלא ממחליה לשון זה בלעם שהחליק בנביאוחיו וגבה לבם ונפלו בשטים. ומבואר עוד שם שמרע"ה אמר להקב"ה למה הי יחרה אפך בעמך והרבה ללמוד זכות עליהם. אבל לישראל אמר אחם חטאתם חטאה גדולה. ובבטלי החום׳ שם ריש דברים הביא עוד שם לשון המדרש משל דמשה ובלעם למה הדבר דומה, לבן מלך שיש לו שני שרים, אחד אוהבו ואחד שונאו, כאוכב אומר לו בני כזכר שלא חעשה עבירה שחביד מלך ודיין וחם ישמע לח יחום עליך חלח יכרגד. והשונא אומר עשה כל תאות לבך כי המלך אביך ואינך ירא משום דבר. כך משה האוהב אמר לישראל השמרו לכם פן יפתה לבבכם, וכחיב וחרה אף ה׳ בכם וגוי. אבל בלעם השונא אומר להם מה עובו אוכליך יעקב וגו' ועשו כל תאות לבככם כי לאומות עושה כל הרעה שגזר עליהם, שנחמר לח חיש קל ויכזב. אבל בכם שאתם בניו אם גזר רעה ההוא אמר ולא יעשה ודבר ולא יקימנה וכו' על משה אמר ולמוכיחים יונעם ועליכם תבוח ברכת עוב. עליו לח נחמר חלח עליכם על החובית ועל החתובת.

ובילקום שמעוני כובא מדרש זה בלשון אחר וז"ל: אוהבו של אדם אומר לו השמר בעלמך אבל שונאו אומר לו אל תחיירא, כדי להפילו. משה אמר השמרו לכם פן יפחה לבבכם וחרה אף ה' בכם, דיין

הוא אינו נושא פנים ולא יקח שוחד. אבל בלעם הרשע אמר וכו' ותרועת מלך בו ככוח אמר ולח יעשם וכששמעו מיד נפלו שנחמר וישב ישרחל בשטים. עוד שם במדרש ילחוט עה"כ אלה הדברים וגו' זש"ה אומר לרשע לדיק אחה יקבוהו עמים, וכחוב אחד אומר ולמוכיחים יונעם. אלא כל מי שיודע שחבירו רשע ומחניף לו ומלא עונות ואומר לו לדיק אתה ראוי שיבוחו עליו כל החללות שבתורה, חבל מי שהוח מוכיח חבירו שיחזור בו נוטל ברכות. עכ"ל יעיי"ש. ומבוחר בכ"ז מה הוא אהבת ישראל ושנאת ישראל, כי האוהצ ישראל אינו מחניף לרשעים אלא מגיד האמת כי רע ומר עזבם את ה׳, ומביא בזה ברכות ותורה וכבוד שמים. ומרע"ה שמסר נפשו עבור ישראל ללחד עליהם זכות להצילם עשה כ"ז בינו לבין קונו כשהתפלל עליהם. אבל בפניכם לא למד עליכם זכוח אלא אדרבא אמר להם אתם חטאתם חטאה גדולה ודבר אליהם השות שאמר שימו איש חרבו וכרגו איש את אחיו, ועי"ן נחקבלו דבריו לפני הקב"ה כשלמד עליהם זכות בינו לבין הונו. אבל בלעם מחמח שנאתו הגדולה לישראל למד עליהם זכות בפניהם, והפים דעתם על כל עוונותיהם כדי להפילם ח"ו. ועלתה בידו שע"י ברכוחיו נפלי בשעים.

משה

והגם שברכותיו של בלעם היי ובואה מאת הי שנאמר וישם כ׳ דבר בפי בלעם וגו׳ כה חדבר וגם נכתבו הברכות בחוֹה"ה שכחבה משה מפי הגבורה ואנו קוראים ולומדים זה בתוה"ק לעולם, אבל ראשית רוב אלה הברכות נאמרו על לעתיד אחר שיחזרו כל ישראל בתשובה. והכל יתהפכו לזכיות והעונות לא יזכרו ולא יפהדו עוד ולא יעלו על לב לעולם, שאין מעלה זו בשום אומה ולשון. גם יש פירושים וביאורים לכל אלו הברכות אף לפי פשוטן של דברים מלבד הסודות העמוקות שיש בהם, והדברים ארוכים לפרש אף לפי פשוטן של דברים, לא עת האסף פה. אבל פשיטא שאין ללמוד מכאן ח"ו להקל בעוונות בלי תשובה. וכל בתוב"ה מלחב מחזכרות וטונשים חמורים על בעונות. והוא א' מהעיקרים להאמין בשכר ועונש, ואנו קוראים פעמים בכל יום השמרו לכם פן יפחה לבבכם וגו׳ ואבדתם וגו', וזה עשה מרע"ה אף שגם הוא קרא מאמר שלש שבועות

אותן הברכות בתוה"ק שכתבה, אבל הזכירם בכל פעם מאזכרות התוכ"ק, שלא יעטו ח"ו עי"ז להקל בעונות, ועשה זה מגודל אהבחו לישראל. אבל בלעם אמר אלה הברכות ולא הזכיר מאומה לשמור מהטטות שאין הפיי כלל באלה הדברים שיכולין ח"ץ להקל בטונות, וגרם במשמעות דבריו לבטעות את ישראל ונלמחה מזה לרה גדולה בשעים. ובלעם ישה זה בכוונה מחמת גודל שנאתו לישראל. ובמהום א' ביארתי הדבר יותר.

אבל עכ״פ מבוחר בדברי חכז״ל שזה הי׳ עלת בלעם לכסות על העוונות והפשעים בעיני ישרחל להטעותם, מחמת גודל שנאתו להם, וככה ששים כל אלה המלמדי זכות שמחפין על הרשעים בפרהסיא כעלת בלעם, וככחוב לוח נביאיך חזו לך משאת שוא ומדוחים ולא גילו על עונך. וכן המה הגורמים כל החורבנות ר"ל. כגם שאינם מחכוונים להפילם ח"ו כמו שהחכויו בלעם בכוונה ובשאט נפש, והמה עושים זה רק בשביל תועלחם להחניף את הרשעים, אבל למעשה עושים דבריכם פירות כדברי בלעם שמתחזקין ידי עושי רשעה מד שלבם בריא להם כאולם לעשות כל מה שלבם חפץ. ואין לך שנאת ישראל גדולה מזו. אבל מטעין לב העם שאינם מבינים מה היא אהבת ישראל ומה היא שנאת ישראל ומהפכין דברי אלקים חיים.

ובנמרא חגיגה דף ט"ו ע"ח מחי דכתיב חל חחמינו ברע ואל תבעחו באלוף, אם יאמר לך ילה"ר מעות והקב"ה מוחל אל תאמין ברע ואין רע אלא ינכייר שנאמר כי ינר לב האדם רע, ואין אלוף אלא בקב"ם שנאמר אלוף נעורי אתה. וכתב המהרש"א שם. בלי חשובה ודאי דלא יאמר הקב"ה מוחל, אלא בחשובה קאמר, וגם בזכ אל תאמין בו דזכו כאומר אחטא ואשוב ואמרינן ביי בפרק יוכ"כ דאין מספיקין בידו לעשות חשובה עכ"ל יע"ש. ול"ל דמה שהחליט המהרש"א שאף הילה"ר לא יוכל להסית בני אדם שכהב״ה מוחל בלי תשובה יטן שהוא דבר מבואר בכל בתורה כולה וא"א לאומרה, אבל אלה המלמדי זכות שבזמניטו מחפין על כל הרשעים שאין בדעחם כלל לעשוח חשובה, ואף על המינים שעליהם נאמר כל באיי לא

ישובון, ולא ישיגו אורחות חיים על הכל אומרים שהקב"ה מוחל, וגרועים בהסחה הרבה יותר מן הילה"ר שהוא הס"מ, ועל ידם נמשכין לב העם אחרי הרשעים מהרסי הדת, וזה שפלות כל הדור ברוחניות ובגשמיות.

ואמרן חכז"ל בסועה דף מ"ז ע"ב משרבו החומרים לרע טוב ולטוב רע רבו הוי הוי בעולם. ופירש"י ז"ל כחומרים לרע טוב שמשבחיו חת כרשעים. רבו כוי כוי דכתיב כוי כוי בכאי פרשתא עובא. וכבר חלל הכחוב בחללה נמרלת את האומר לרשע לדיה אתה בחומרו יזעמוהו לחומים. ואמרו חכז"ל בסועה מ"א ע"ב שאפילו עוברין שבמעי אמן מקללין אוחו. ואמר בכתוב מלדיה רשע ומרשיע לדיה חועבת כ׳ גם שניהם. גם אמר הכתוב עוזבי תורה יהללו רשע. ואיד יאמר כמאמין בחוב"ק אשר מה שקרא הכתוב תועבת כי ועוזבי תורה זה הוא אהבת ישראל.

### קעו

והנה אומרים על הבעש"ע הקי ותלמידיו הקדושים ובפרט על הקי מכחרדיטשוב זי"ע שהיי דרכם להלדיה את הרשעים. יסכר פי דוברי שקר הדוברות על לדיק, על לדיקו של עולם הבעש"ע הק' וחלמידיו הקדושים מדברים עתק בגאוה ובוז, בשביל גיאותם שרולין להחכשר בעיני העולם במה שמחניפין אח ברשעים בשביל תועלתם. בוז יבוזו את תלמידי בבעש"ע כהי לחלות בכם בוהי סרוהי כאילו ח"ו כיו בין אותן שקללם הכחוב בקללה נמרלח וקראם הכחוב חועבת כ׳ ועוזבי תורה. בודחי שהיו מלמדין זכות ורחמים על ישראל בינם לבין הונם בחפלחם הזכה כמו שעשה מרע"ה וביעלו כמה גזירות מישראל בכחם הנשגב, ונדברו יראי ה' איש אל רעהו באיזה אופן ללמד זכות לפני השי"ח. אבל בפני העם ובכל מקום שהיי חשש על איזה נדנוד עבירה אדרבה היו הנאים גדולים גודרי גדר ועומדים בפרץ והיו לווחין ככרוכיא נגד כל נדנוד עבירה קלה. ובפרע עוברי עבירות גדולות כמו בדורינו ר"ל היו מרוחהים מהם בתכלית הריחוק. ועיין בקדושת לוי מכקי מברדיטשוב זי"ע בתחלת דרוש לפסח על

המחמר כהא לחמא עניא שהביא מאמר חכז"ל בזמן שישראל עושין רלונו של מקום נקראין בנים, וכשאין עושין רלונו של מקום נקראין בנים, וכשאין עושין רלונו של מקום נקראין עבדים, וכחב ע"ז שאינו מובן דכשאין עושין רלונו של מקום ח"ו הם רשעים ח"ו. והנה הלי אין עושין רלונו של מקום אין ראיי דקאי על רשעים גמורים אלא שאין עושין ומקיימין כמווה, ואעפי"כ לא ניחא ליה לקרוחן אף עבדים למקום אלא רשעים דוקא, ומכשיכ שלא קראם לדיקים, שלא היה מלדיק רשע ח"ו, והרבה ענינים של קנאות וחוכחה מלינו בקדושת ליי.

## קעח

וראיתי להעתיק פה מחמר ח' מס' חור החמת. וספר זה הוא מכי"ה של ההי מבארדיעשוב זי"ע אשר רשם לעלמו מה ששמע מפי רבו המגיד הקי ממעזריטש זי"ע, כמובא שם בהקדמה, וכחב שם ד' נשע ע"ב וז"ל בקיצור עה"כ עוזבי חורה יהללו רשע ושומרי תורה יתגרו בם, והקשה הלא עוזבי תורה הם רשעים והשומרים הם לדיקים והול"ל רשעים יהגלו רשע ולדיקים וכו׳. ועוד רישה דקרה המר לשון יחיד וסיפה דקרא אמר לשון רבים יחגרו בם, כול"ל בתרווייכו לשון חד. ותרי שיש תרי גווני לדיקים, יש לדיק שהוא עוסק בחורה וגמילות חסדים ומקיים כל התורה, אך הוא לדיה לעלמו ולא לאחרים, ואעפייי שהיא מלוה ממלות בתורב שנאמר בוכח תוכיח עכ"ז מגודל רכות עבעם ומוגם העבע העוב אין יכול לומר לא עשית כהוגן. ויש לדיקים העומדים בפרץ ומחגרים חמיד בעושי עולה ומוכיחים ומחרפים אותם בחמידות על מעשיהם המכוערים כמ"ש בחקוממיך אחקועט. והנה לכח כלדיקים כבי ככל שונאים אותם ביותר בכיית שרואים שכת הראשונים הם לדיקים ושותקים מסחמא אינם רשעים כ״כ, ומכח זה מריבים ומתגרים הכת הב׳ עם ככת כאי מדיע אתם מחשים, למכ לא תקנאו קנאת כי לבאות. וזכו פיי יתגרו בם ר"ל כת כבי מתגרים עם הכת האי לשם שמים שיעמדו גם כן בפרץ עמהם לכלחם נגד אויבי כי, וכנה ככת כאי מחמת רטות טבעם אינם רואים חוב ברשעים ומכפכים בזכותם

ומשיבים אולי לא ביי כך כאשר מרננים עליהם, או זכות אחר, או מזכירים מדות טובות שיש להרשעים הנ"ל. וזכו יכללו רשע ר"ל מחמת עבעם מהפכים בזכותם. ועוד אומרים אי אפשר להעמיד הדת על תלה. ועוד הנח להם לישראל, ומחמת כל אלו הטענות נמנעים מלהוכית. אבל עכ"ז אעפ"י שהם לדיקים הכתוב קורא אותם עוזבי תורה, והכת הב' נקראו שומרי תורה, עכ"ל. כדיטורים כחלו ילחו מפה הדוש המגיד החדוש ממעזריטש זי"ע אבי החסידים אשר על ידו התפשע דרך הבעש"ע בעולם, והק' מבארדיעשוב שהי' דרכו ללמד זכות על ישראל רשם זה לעלמו מתורת רבו החי אשר אף לדיקים גמורים אם אינם לוחמים עם עוברי עבירה מחמח רכות עבעם ויש להם טענות חולי אינם רשעים כמו שאומרים. אעפי"כ הראם בכחוב טוזבי חורה והשומרי חורה מחגרים עם חותן הלדיקים עבור שאינם מקנאים קנאת כ׳ לבאות. ומבואר בזה דרך הבעש"ע ההי, לא כאשר אומרים המחניפים לרשעים, ואינם יודעים מה מפטפטים.

ומרן הקדוש אבי החכמים זלה״ה מראפשיטן כחב בספה"ה זרע הודש במאמריו לפסח בפסוק אז ישיר באמלע הדברים מענין מלוח וז"ל הק' באמח כתיב פעם בתורה מצית שהוא לשון צוותא והתחברות ולפעמים כחיב מלח חסר בהיא מלה ומריבה כי מורה יכנ"ל בלפעמים לריך לבנוח חת הרשעים כמ"ש תכלית שנאה שנאתים לאויבים היו לי ואז יכול לאהוב ולהתחבר עם הלדיק כי מי שאינו שונא את הרשע חכלים שנאה אינו יכול לאהוב את הלדיק תכלים אכבה כי הענין מהופך ומתנגדים זה לזה, ולכן נקראת מלה מיכלא דמהימנותא לידע כמ"ש אני כ׳ לא שניתי רק השינוי מלד המקבלים שענין זה כורב לנו יתי במלכ שלאחד לריך לשנוא ואחד לאכוב הכל לפי מעשיו כן להתנהג, וגם י"ל שנקראת מלה מיכלה דמהימנותה כי החמונה חלוי׳ בחבבת ישרחל כלדיהים וכוי אבל כבר אמרנו שום חלוי בזה שכשאוהב את כלדיה בתכלית כאכבה שונא את כרשע בתכלית השנאה, כי זה ענין כל המדוח עכ"ל הקי. חלה"ק בהובת כלבבות שער חכבת כ' פ' כ' מפסידי כחכבה בחלקים רבים מחוד וכו' ומהם השנחה בחוהביו

והאהבה בשונאיו כמ"ש מזדיקו רשע ואומר מזדיק רשע מרשיע זדיק ואמר עוזבי חורה יהללו רשע ואמר אומר לרשע זדיק אחה עכלה"ק.

#### קעם

והקדוש המהרל"א זלה"ה בעהמ"ח סי בני יששכר כתב בהקדמתו לספרו מעין גנים וז"ל הק': כי אלקים נתן לי לשון למודים וכו׳ כי קנאתי בהוללים קנאת כי לבאות, כלא כמכ כקוץ ממאיר לבית יעקב כחות הערב רב המעורבים בישראל וכו' ויחפאו דברים אשר לא כן על כי אלוקינו, ונספחו על בית יעקב לספחת ולבכרת, זכ דרכם כל כיום לצודד נפשוח להרחיקם מעול החורה ולחבק חיק נכרי׳, הלא המה חכמות החילוניות, כי בהפקירת ניחת להם לפרוק מעליכם עול משא כתורה ומלות, ויאמרו לקל סור ממנו ודעת דרכיך לא הפלנו. ואלו נתערבו בגוים ולא יכיו מכונים בשם ישראל החרשתי כי בלא זה הנה זה היום המקוה לישראל להסיר בדיליהם ולנקוחם ולעהרם וללרפם כלרוף את הכסף מהסיגים והקולים והברקנים בגדלים עמכם מהחמשה כחות הערב רב אשר בגינייהו נפלח כי זעירא בגלוחא, אך כלקחני רוח בעני בראוחי מופקרים להכעים נקראים בשם ישראל והמה שונאי כדת שומדים עלינו ועל תורתינו ועל נפשותינו ואת אויבינו יעשו פלילים. להרחיה את הכרם חמד מעל נחלח כי ומושכים בפחויי כזונה לנער ולזקן חלק משמן חיכם ואחריתם מרה כלענה. ומאוד עמקו מחשבותם החיצוניות לבעל חשב"ר מתורת אלקינו. וכו'. שומו שמים על זאת. אל יהי מקום לזעקתינו עד ישקיף וירא הי מן השמים לבער סיגינו ולהסיר בדילנו הזונה ולטהרינו ככסף מזוקק שבעתים. והנה זה כבר עתים וומים כאשר עבר עלי רוח קנאה רליתי לכתוב על ספר זכרון לבני ישראל אשר לא יקרב איש זר בנחלת כי והשמים לבם לדרכי כי ולתורתו ולמטותיו הרחק ירחיקו את כאנשים בתעאים בנפשותם מלכסתפת בנחלת כ׳ ולא יתערבו עמהם, יעיי"ש שהאריך עוד הרבה, והעתקתי חלק מאריכות דבריו כי הרבה יש ללמוד מכל אלו כדברים היולאים מלב קדוש להמתבונן בהם מהחל

ועד כלה. ונודע אשר הקדוש הנ"ל הי' מגדולי חלמידי הבעש"ע הק' בדורו אשר הסכימו כולם שכל דבריו ברוכ"ק, ולא כאלה ההוגים ומלפלפים בזמנינו מדרך הבעש"ע ודעח אין בהם אף לדברים פשועים ומכש"כ לדרך הבעש"ע הק'.

#### קפ

והכת ש"ן היו מחעטפים בזוה"ק ובכחבי האר"י ותלו בהם מעשיהם, כי יש בתוכם דברים נסתרים שלאו כל מוחא סביל דא, ע"כ היי להם מקום יותר לזייף בדבריכם את שקריכם. ועכשיו האפיקורסים שבזמנינו מחעטפים בדרך הבטש"ט כי לא נודע להעולם מה הוא דרך הבעש"ט, כי מעת שהתיר רבינו הקדוש לכתוב חורה שבע"פ היו כל הדרכים בכתב. אף האר"י זצוק"ל שלא כתב מאומה מכל מקום כתב חלמידו הקי כרח"ו זלה"ה את ככל, אבל הבעש"ע כקי ותלמידיו כה׳ לא כ׳ מאומה מדרכם בהודש, וכפי הנראה הי׳ כן מן השמים שישאר דרך זה בתושבע"פ. ועי' מ"ש בסידור בתניא בענין ההקפות. ולא נשאר לנו בזה בכתב אלא מעט מזעיר מה שמלינו שאמרו חידושי תורה בשולחנס הטהור לפני חברים מקשיבים, וידוע שדיבורים כחלו באים לפי שורש נשמחם של החלמידים השומעים אז מה שהם לריכים, ולריך להחבונן בכל דבריהם על מה ואל מי כדברום מגיעים.

#### なりで

ומציבן גם בגמרא כמה גווני בזה, כגון בגמרא קידושין דף כ"ע ע"ב שאמר ר"י א"ש הלכה נושא אשה ואח"ב ילמוד חורה, ור"י אמר ריחיים בלווארו ויעסוק בחורה, ולא פליגי הא לן והא להו דיש חילוק בין בני א"י ובין בני בבל, ופליגי רש"י וחוס' איזה מהם לבני א"י ואיזה מהם לבני בבל, כ המימרות נאמרו בסחם ולא ביארו שום חילוק בדבריהם. ובחוס' שם ד"ה הא דאף ששמואל הי' מבני בבל מכל מקום אמר סחם הלכה שאינה אלא לבני

א"י. יען שהיו לפניו אז חלמידים מא"י שהי' מדבר להם. ור"יו אעפ"י שהיי מא"י מ"מ בעת שהי' מדבר לתלחידים שביו לפניו מבבל חמר סחם הלכה שחינה אלא לבני בבל יעיו"ש, וברי שביי דרכם לבגיד כלכות ולא ביארו מה שיש לחלה בדבר, יעו שהחלמידים שהיו אז שם ידעו שהדברים מגיעים אליהם ולא לאחריני. ושוב אח"כ כשראו החכמים סחירות המימרות הבינו מזה מה שיש לחלק ביניהם. וכל"ל בכמה מהומוח בש"ם, כמו במה שאמרו במהום אחד לעולם יעסוק אדם בתורב ובתלוות ואפילו שלא לשתר שתתור שלא לשמה בא לשמה. ובמקום אחר אמרו הלומד חורה שלא לשמה נח לו שלא נברא וזה סתירה, ותי' בתום' . לחלק בין הלומד לקנטר ובין הלומד על מנח לקבל פרם דשניהם נקראים שלא לשמה. והשה למה סחם בדברים דכשאמר לעולם יעסוה אדם בחורה אפילו שלא לשמה כיון דגם להנטר נהרא סחם שלא לשמה אפשר לטעות להחיר גם זה, וכן כשאמר מימרא האחרת על בלומד חורה שלא לשמה כיון דגם על מנת להבל פרם נקרא סחם שלא לשמה אפשר לטעות דהאי גם על זה. ולמה לא ביארו במהום אחד שני החילוקים שלא יהיי מקום לשעות, גם לא ילערך לשני מימרות בשני מקומות.

ונראה שהוא כעין מה שהובא לעיל דהחילות היי בין בתלמידים שנאמרה להם המימרא. דמה שאמר לעולם יעסוק אדם בחורה אפילו שלא לשמה זה נאמר לחותן התלמידים שלח היי שום חשש שילמדו לקנער, אלא היתה השאלה אם מותר ע"מ לק"פ, לכן לפניהם נאמרה מימרא זו דמוחר ולא הולרך לבאר להם יותר כי ידעו ממה היא המדובר. וכן הוא במימרא השני׳ שכי׳ לפנין אוחן כתלמידים שכי׳ כשהו"ע בלימוד ע"מ להנטר, לכן שנה להם מימרא זו, והוא כעין מה שמתרו כא לו וכא לבו, ומסדרי כש"ם אספו שתי כמימרות וסמכו שמסחירת כמימרות אפשר לכבין - בחילות, ומלינו כעין זה בש"ם כמה פעמים אין מספר, וכבחתי חלו שתי המימרות לדוגמח.

ובבה כוא בספרי חלמודי הבטש"ט שלא חיברו ספרים לבחר החופנים והחילוקים הנלרכים לכל חדם.

אלא נכתב בספר מה שנשפע להם חידושי תורה עבור כתלמידים שבאו אז אליהם בשבת ובמועד. ואף ספר התניא הנקרא ליקועי אמרים שחברו הוא ז"ל בעלמו בדברות הדשו להפילו ע"פ תבל, מ"מ כתב בהקדמה וז"ל: אך ביודעי ומכיריי האמינא הם כל אחד ואחד מאנ"ש שבמדינותינו וסמוכות שלה אשר היה הדבור של חיבה מלוי בינינו חטוף מלחי ולשוני עט סופר בקונטרסים אלו הנקראים בשם לקוטי אמרים, עכ"ל. ומזה אפשר להביו שבחידושי תורה שנאמרה רה לשעתו לנורך התלמידים שהיו אז שמה מה שרואים כ"פ בבירור שלריך לומר כא לן וכא לכו, כמו שאמרו בגמרא בכמה הלכות. וכשהיו אלל הלדיקים תלמידים שהיו הנאים גדולים כדרכם בקודש ומחמת גודל הקנאות אירע גם לישעי׳ הנבית שחתר גם לפני החב"ה עם עתח שפתים ונענש ע"ז כמו שכתבו ז"ל הטעם בשביל שלח ביי בשעת תוכחה לפני העם אלא לפני הקב"ה בינו לבין קונו, לכן נאמר אליהם שלריך ללמד זכות, כי היי אורך לתלמידים החלה לעורר רחמי שמים לפני הקב"ה. אבל לא עלה על הדעת מעולם להקל לפני העם על העונות כדרך שעשה בלעם או לחזק ידי עושי רשעה ח"ו, כי היו לוחמים בעד ד' ותורתו הקדושה.

משה

ושר דברי אמת מהקדוש הר"פ מזבאריזי זלוק"ל כתב בח"ח סיי ט"ז בדבר שנתגלו כתבים של הה׳ מהרד"ב ז"ל לכמה חנשים ומועטים כם שיכלו להתדמות אליו לעשות כמעשיהו אפילו לנגוע בהלהו והם רוחים שם שכתב בכמה מהומות סגנון זה דהיינו שמחהבה רעה שבחה לחדם יכול לאחוז בארבת הבורא בחשבו ה"ו אם רלוני נוטה לאהוב שטוח זה שהוא פסולת שנפל בשבירה. הייו לשורשו לאהבת הבורא שממנו נלקחה זאת האהבה, וכן ביראה רע וכן בהתפחרות הגרוע וכן בנילות וכו׳ והם חושבים אותם שאינם בעלי שכל שרואים זה חושבים שדבר פשוע הוא ללמוד ה"ו זה כמו שלומדים ה"ו בגמרא. אבל שם כוא ללמוד וכאן כוא לעשות, שא"א ללמוד ק"ו זה אם לא יהי׳ מופשע מגשמיות כי אם הוא דבוק בגשמיות ובתאוות ומקבל תענוג מכם בוודאי אינו יודע כלל מאהבת הבורא ומיראתו ומתפארתו וכו'. וח"ו יפול בשוחה עמוקה חם לח ישמור ח"ע מחוד,

ולריך להרחיק א"ע בכל ההרחקות הנמלאים בספרי מוסר וכו' עכ"ל יעיי"ש שהאריך עוד, וגם בפרקים שלחחריו החריך שכמה ענינים כחבו בכתבים שחינו לסתם בני אדם אלא לבני עלי׳ כעותם. וראיתי בני עליי והם מועטים. וכעין זה הוא בסי התניא ח"א פי כ"ח וז"ל באמלע דבריו: אל יהי שוטה לעסוק בהעלאת המדות של המחשבה זרה כנודע כי לא נאמרו דברים ככם אלא לודיקים שאין נופלים לכם מחשבות זרות שלהם כ״א משל אחרים, אבל מי שנופל לו משלו מבחי׳ כרע שבלבו בחלל השמחלי חיך יעלהו למעלה והוח שלמו מקושר למעה. והגם שענין זה של העלחת המדות מבואר בספרי חלמידי הבעש"ע בכמה מקומות אין מספר בסתמא, ולא הזכירו מאומה כי סתם בנ״א יוכלו ליפול עי"ז בשוחה עמוקה כמ"ש בס' יושר דברי אמת, אלא בשביל שאמרו זה אז לחלמידיהם שהכירו אותם שראוים בדברים אליהם, לכן לא בולרכו להזכיר מאומב. וכמו שהבחתי כה"ג מדברי הש"ם. והרבה ענינים חיו מספר הם בכה"ג בספרי חלמידי הבעש"ט, ולריך בינה יתירם לכתבונן אם ימלא איזה דיבור המגיע אליו לשורש נשמחו. ולא באחי לפרט הרבה בזה כי לא ראיתי להאריך כעת בדברים כאלו וכיו"ב, ולא באתי אלא לכעיר מזכ שלא לתלות בוקי סרוקי ח"ו בדברי תלמידי כבעש"ע ההדושים בתכלית הקדושה.

## כמב

והנה מה שהבחתי לעיל מהמגיד הקי ממעזריטש שפיי ושומרי חורה יחגרו בס, שר"ל בס ובמהללס. כו פי׳ גם הגר״א ז״ל בביאורו על משלי. ובזה נחכוונו שניכם לדבר ח' כי בעיקרי החורה ויסודותי׳ היי כוונת שניהם בלתי לה׳ לבדו. ודבר ברור שכל הנ"ל לא נצרכה אלא בסתם רשעים בעבירות ושיש גם מקום לומר אולי אינם רשעים כ"כ כמו שכ' בם' אור כאמת שהבאחי שהוא אחת מן בטענות של אותן שאינם לוחמים מחמת רכות עבעם, שאולי אינו כן כמו שאומרים. אבל היכא שהמדובר הוא ממינים ואפיהורסים מפורסמים וגם מסיתים ומדיחים שמעבירים מחות חלפים ורבבות מישראל מדתוכ"ק וממלאים כל כעולם במינות

ואפיקורסות ר"ל, בזה לא נסתפה שום אדם מעולם שכל מי שיש לו קלת אמונה בהשי"ת ובחורתו הקדושה ח"א לו לעמוד מן כלד שלא לבוא לעזרת כי בגבורים ללחום עם כלוחמים עם כשי"ת בכל אופן ואופן, ועליהם לא נאמר בשום מקום ללמד עליהם זכות אף בתפלה בלחש בינו לבין קונו. שהרי אדרבא תקנו חכז"ל ברכם ולחלשינים בשדילם

#### קפג

וז"ל הרמב"ם בפ"ב מה' תפלה בימי ר"ג רבו האפיקורסין בישראל והיו מלירים לישראל ומסיתין אותם לשוב מאחרי כשם, וכיון שראה שזו גדולה מכל לרכי בני אדם עמד הוא ובית דינו והחקין ברכה אחת שחהיי בה שאלה מלפני השם לאבד כאפיקורסים וקבע אותה בתפלה כדי שתהיי ערוכה בפי הכל. ומבואר בזה בפי׳ שאין הכוונה באוחה הברכה אלא לאבד האפיקורסים ואו גדולה מכל צרכי בני אדם. אף שיש בשמ"ע הרבה תפלות על כל הצרכים, רפואה וחיים וגאולה וקיבון גליות וכדומה. ואעפי"כ כתב הרמב"ם ז"ל שאיבוד האפיהורסים גדולה מכל הצרכים. ועכשיו בעוה"ר שמחים בהנחת מלכות בזוי ושפלה אף שיודעין בודאי שמרבים עוד הרבה מינים ואפיהורסים בכח מלכותם, תסמר שערות אנוש עד היכן הגיע סמיות עינים של הדור.

#### קפד

ובגמרא ברכות כ"ט ע"ח טעה בכל הברכות כולן אין מעלין אותו בברכת הלדוקים מעלין אותו חיישינן שמה מין בוה. ומקשב למב לה בעלובו לשמואל כקטן ואף דכוא תקנה ניחוש דילמא כדר ביי ומסיק דמש"ה לא העלוהו בשביל שהתחיל בה. וכתב ברבינו יונה שם דמה שלא אמרו דמעלין אותו בעעה בחחיית המתים מפני שברכת המינין יש בה קללה למינים, וכשאינו אומר אוחה אנו חוששין שמפני שהוא מין אינו רולה לקלל עלמו. וחזינן מזה דמי שיש עליו

חשש שמח חינו רולה לקלל חת המינין חיישינן ביי דילמה מין בוה ומעלין הותו מלכיות ש"ד, שברי בעעב בברכת המינין אפשר שהי' טעות מחמת שכחה, כאשר כן כי׳ באמת בשמואל כהעו. ואעפי״כ אילו לא כי׳ מחחיל בה היו מעלין אותו, כ"כ החמירו בחיוב קללת המינין. ובשמואל הקטן אמרו בגמרא סוטה דף מ״ח שילאה ב"ה מו השמים ואמרה יש בכם אדם אחד שראוי שחשרה שכינה עליו אלא שאין דורו זכאין לכד. ונחנו שיניהם בשמואל הקטן, וא"כ היי גדול בקדושה מכל בני דורו ביתי התנחים שהי׳ חחד שרחוי שחשרה שכינה עליו, וגם הוא בעלמו חיקן ברכח המינין ואעפי"כ לא היי מועיל לו כ"ז אילו היי חשש עליו שאינו רולה לקלל את המינין היו חושדין אותו למין, ומכש"כ מי שאמר בפירוש שלא די שאין לקלל אותם אלא שלריך גם ללמד עליהם זכות, שהוא מינות. וק"ו ב"ב של ח"ו האומרים פירושים זרים באותה הברכה להציל המינים, היפוך מהמבואר בגמרא וברמב"ם ור"י ושאר פוסקים, שזה ודאי מינות גמורה ר"ל, ואין זה כמו טעה בברכת המינין שבגמרא. דהתם אפשר שהוא ע"י טעות ושכחה, ועכ"פ אינו אלא חשדא, אבל לא כן הוא במי שאומר בזה בזדון ובשאט נפש דברים שלא היו ולא נבראו.

#### קפה

ובמסית יש כמה לאוין דאורייתא שלא ללמד עליו זכוח, דלאו דלא תחמול עליו קאי שלא ללמד עליו זכוח, ולאו דלא תחמול עליו קאי שלא ללמד עליו זכוח, ולאו דלא תכסה עליו קאי על שלא ימנע ולא ישחוק מללמד עליו חוב כמבואר ברמב"ם ספר המצוח ל"ח כ"א וכ"ב וברמב"ם פי"א מה' סנהדרין הל' ה'. ועיין גמרא סנהדרין דף ל"ג וברש"י עה"ח פ' ראה וברא"ה בספר החינוך וכל שאר מוני המלוח. ויש עוד כמה לאוין על המסיח, לא חאבה לו ולא חשמע אליו ולא חחום עינך עליו, עי׳ במוני המלוח ופירושם. וכל המחניפים לאוחה מלכות המינוח אשר לא היו מסיחים ומדיחים כמוחם מיום שנברא העולם, עוברים על כל אלו הלאוץ. ובימי הלדוקים גם בימי כת ש"ך כל מי שראו בו איזה נעי׳ להם, היו הכל מתרחקין ממנו

בתכלית הריחוק. וכחות הציונים האלה עם כל המפלגות שלהם גרועים הרבה יותר מכל הכחות שהיו בדורות שלפנינו באלפים ורבבות דרגות, ואעפי"כ הכל רצין אחריהם ומחזקין אותם בכל מיני חיזוק, לא היי ירידה נוראה כזו מעולם.

וכבר הבחתי שדורינו הדור של עיהבת דמשיחת כות כדור של שכחת בתורב שחמרו חכו"ל. ודרך הבעש"ט הה' נשתכח לגמרי מהדור וכל מי שרולה ליטול את כשם להנאתו ולטובתו אומר זה דרך הבעש"ע כחפלו ורלונו. יחסרי תבונה מתחשבים עם סיפורי מעשיות שרובם ככולם שהרים וכזבים ומשתנים מפה אל פה בשיניים מן הקלה אל הקלה, ואם אלו השקרים נכתבו אח"כ בספר סוברים שביא ס"ת. וכבר כתב הרמב"ם ז"ל באגרת חימו על איזה עניו שחלה עליו וז"ל: שראוי לך לדעת שבדברים האלה וכיולא בהם שות וכוב ולת יהיי לך לרתיי לפי שתמלחם כתובים בספרים. שהמכזב כמו שהוא מכזב בלשונו. מכזב בקולמסו, ואין זה נמנע עליו, עכ"ל, והאמת הוא שבדורינו אין לנו על מי להשטן אלא על אבינו שבשמים כמבוחר בגמרת. וכשיבות חליי ומשיח יחזירו חת כל ישראל בחשובה ויאירו עינינו בעמקי החוה"ק, גם יתגלה לנו תורת הבעש"ט ההי ותחזור הנבוחה לישרחל ומלאה הארץ דעה את ה׳. השי״ת ירחם ויזכינו לראותם במכרכ.

הגה הארכתי קלת בענינים שונים הנוגעים בהלכה זו,

אבל הרבה יותר נשאר בקולמוס מה שאי אפשר
להעלות על הגליון. גם נלאתי להאריך כל כך. והאמת
עד לעלמו למבקשי האמת כי הוא ברור להלכה בלי
שום ספק ופקפוק כי נורא ואיום הוא כל האיסורין
החמורים שהבאתי שיש בהשתחפות זו להיות חבר
הכנסת, אשר כל אחד ואחד מהאיסורים ההם הוא
ביהרג ואל יעבור, וכל הכולכים אל הבחירות ונבחרים
באי כחם להשתחף על ידם באותה הכנסת העמאה הנה
המה מודים בע"ז זו, גם נעשים בזה שותפים לאותו
הכינום של רשעים כי מכחם ושמם של הבוחרים יושבים
שמה חברי הכנסת, ונעשה הכל שותפות אל אבי אבות

הטומאה של כל אבות הנזיקין למיניהם. — השי"ת ירחם וילילנו מהגלות המר והנמהר, ויאיר עינינו בתורחו הקדושה ויקרבינו לעבודתו יח"ש באמת ובתמים.

ובזה ראיתי לכשלים את המאמר הראשון, אשר השבתי לכחוב בעזרת האחרון והראשון, לבאר

דיני השלש שבועות, הנאמרים מפי מלמיח ישועות.
ובזכות קיומס נזכה לכל ההבעחות הנבאות, אשר אך
מאתו יח"ש שופעות ובאות, משמי שמים גבוהים
לעובה אות. והשי"ח יזכנו, להתחיל ולסיים מאמר השני,
בביאור דין מלוח ישוב ארלנו, דעת כל הראשונים וגדולי
האחרונים מאורינו ורבוחינו, ותחזינה עינינו, בשובו
ברחמים לליון עיר קדשנו, חפלינו ושמחת לבבינו, בב"א.



# תוכן הענינים

**סימן א.** מה דקשה במימרא דגמ' לדעת ר"י שאמר כל העולה מבבל לא"י עובר בעשה ולא אמר עובר עול העולה מבבל לא"י עובר בעשה ולא אמר עובר על השבועה. גם מה דקשה עליו מהך ברייחא דהדר בחו"ל דומה כמי שאין לו אלוקי, וביוחר קשה ממחני וברייחא דהכל מעלין, גם מה דקשה על חירולו של ההפלאה בזה שכתב לחלק בין בכל לשאר ארלות.

סימן ב. בענין שיעת הר"ם המובא ברא"ש סוף כתובות דיש לחלק בין זה"ב לזה"ז דבזה"ב אין חילוק בין האיש להאשה בדין כפיי לעלות, ובזה"ז אך האיש יכול לכוף ולא האשה, והביאו הב"ש באה"ע ס"ם ע"ה להלכה. לחרץ השגת החח"ם ע"ז מדין עבד שברח מחו"ל, לבאר דעובא יש לחלק בין עבד להאשה ולק"מ.

סימן ג. מביח שבקרבן נתנחל מבוחר ג"כ בהדיח שיש לחלק בין עבד להחשה שבזה הורע כח החשה מהשה מהעבד, ומובן היעב לפי דברי הב"ח שכחב העעם שהורע כח החשה בזה"ז מחמת דוחק מזונות שחיוב מזונותי׳ מועלים על הבעל וח"כ הדבר פשוע שיש לחלק בין חשה להעבד כמבוחר במשנה גיעין שחם ירלה שלח לזון חת עבדו רשחי ושלח לזון חת מבדו רשחי ושלח לזון חת חשהו חלינו רשחי ושלח לזון חת

סימן ד. לבאר מ״ש הדרישה דלא סבר ר״מ כשיטח ר״ח שעכשיו אין מלוה כלל לדור בא״י אלא דסבר שאין המלוה גדולה כ״כ כמו בזה״ב. להבין מה היא המלוה הרמוה הגדולה ומה היא המלוה הקעוה, גם להבין דברי הרי״ף בע״י מ״ש לחלק שמה שאמרו הדר בחו״ל כאלו עובד עכו״ם אין זה אלא ביילא מדעחו ורלונו אבל לא כשיולא מחמת גלות וגזירה, דקשה הלא חז״ל למדו זה מדהע״ה שאמר כי גרשוני ולא הלך מדעתו ורלונו אלא שברח מאימת מיחה, ומובא שעלם הסברא לחלק בזה היא גם בריטב״א אבל כתב העעם בשביל שעכשיו נגזר עלינו גזירת גלות נח לא הי׳ שייך בימי דוד שהיו ישראל שרוין על אדמתם.

סימן ה. מבחר שדעת שני התרגומים תרגום אונקלם
וחיב"ע וכן מבוחר ברש"י ז"ל ועוד בכמה
רחשונים שהעעם במה שהוי ההולך מח"י לחו"ל
כחילו עובד עכו"ם בשביל שהולך מממשלה של חורה
לממשלה של עכו"ם, ועעם זה לח הי׳ שייך חלח
בזה"ב שהי׳ בח"י ממשלת התורה וחין זה דומה
להשקלח ועריח שבש"ם בהדינים דהכל מעלין שזה
מעעמח חחרינת.

סימן ל. ממה דחזינן דהרי״ף והרח״ש והעור והשו״ע הביחו הך הלכה דהכל מעלין ואותה המימרא דלעולם ידור אדם בח״י שהדר בחו״ל כאילו עובד ע״ז לא הביחו כלל ומבאר באורך שא״א לומר דסמכו בזה על הך דינא דהכל מעלין ונראה דסברי כדעת רש״י והתרגומים שאין זה אלא בזה״ב ואין דרכם להביא מה שאינו נוהג בזה״ז אלא הרמב״ם ז״ל מביאו בשביל שדרכו להביא אף מה שאינו נוהג הלא בזה״ב. ובזה מובן שורש דעת הר״מ ז״ל שבזה״ב בזה״ב. ובזה מובן שורש דעת הר״מ ז״ל שבזה״ב הוי מאוה גדולה ועכשיו מלוה קענה אלא שעדיין היו מאוה גדולה ועכשיו מלוה קת בכפיית האשה ולא בכפיית האשה ולא בכפיית האיש ומה יפה כחו של האיש בזה החשרה.

סימן ז. חיי נכון שיש לחלק בין אשה לאיש דבאשה
יש חשש שמא עיניי נחנה באחר כמו שאמרו
חז"ל באומרת עמאה אני לך אבל בהאיש ל"מ בזמן
הש"ם שלא היי שייך חשש זה כלל אלא אפילו עכשיו
שיש חדר"ג מ"מ אינו דומה להחשש שיש באשה כמו
שמבאר הטעם בפנים. ובזה מובן היטב גם החילוק
שבין עבד לאשה כמבואר כ"ז בפנים עעמו ונימוקו.

סימן ח. מביא דברי האבני נזר שנחקשה בדברי הרמב"ם דבהל' עבדים כתב דגם בזה"ז העבד כופה את אדונו ובה' אישות לא ביאר זה וחירוצו אינו מובן, ואחר כל האריכות דברי הרמב"ם ז"ל בזה לע"ג. תוכן הענינים

סימו של. נתבאר דמיושב היעב מימרא דר"י מכל כקושיות שכקשו עליו ולק"מ אלא שאעפי"כ להלכה נראה מדברי ש"ם ופוסחים דסברי דהלכה כר"ז.

סימו י. להבין מ"ם חז"ל שלח לעלות בחומה מה נקרא חומה, ומביא כמה מאמרים מדברי חז"ל שיש בלשון חומה כמה חופנים שכל ענין של בתחומות בחיום חופו שכות הרתו בלשוו חומה.

סימו יא. מביא ממהר"ש יפה שכתב בהדיא דכל עליי מרובה אף אם הוא ברשות המלכיות הוי בחותה וחלה ע"ז השבועה שלה יעלי בחומה.

סימן יב. מביא דברי הרמב"ן במאמר הגאולה שכתב ג"כ בהדיה שבימי עזרה הף ה"ת שהיי רשיון כורש על הכל כאשר אמר בכל מלכותו מ"מ לא רלו באר כשבטים לעלות שלא אבו לדחוה את כהד כי פחידת שבעים שנה לבבל נאמר לבבל ולא עליהם. וברי זה מבואר כדברי המהר"ש יפה ומחרץ היעד דלה קשה ע"ז מגמ' יומה דף ט' שדרש ר"ל סנינה לכם שלה עליחם כולכם.

סימן יג. מחרן מה דקשה על הרצה קדושים בימי עזרא שהיו בזה"ב ואטפי"כ לא עלו לא"י. גם ברבה תנחים היו בחו"ל אף בזה"ב שלכאורה לכל הפירושים הוי אז כעובד ע"ז וח"ו לומר כו עליכם וכתב בפנים קלת תי׳ ע"ז אבל העיקר יבואר מזה באורד במאמר השני בביאור רחב.

סימן יד. מביא דברי הרמב"ן שכתב בהדיא שהבעחתו יח"ש להציל ישראל מכליי ח"ו אינו אלא בהיותם בארצות אויביהם ומובן שע"י שרוב ישראל מקיימין גזירתו יח"ש להיות בגולה ואיכא הבטחתו ית"ש לשומרם מכלוי באה ההבטחה גם על יושבי אייו לשותרם ולהלילם תכליי. ונמלא לפי"ז שישיבת כוב ישראל בגולה בגזירתו יחיש היא המללת גם מושבי ח״יג

סימו מו, מבים מדברי כחול"ח כקי שכתב ג"כ כדברי הרמב"ן שישיבת ישראל בגולה מלילם מכלני ואמר עוד כי רשע הוא המתרעם על גזירתו

יח"ש שיביו בנולב אבל בחאמינים בכשי"ח ובחורחו ההדושה אינם אומרים ומתרעמים ע"ז כלל.

סימו שו. מביא דברי האבני מר שהוכיח משוו רש"י ז"ל שכחב ביד חזקה שחין זה חלח חם הוא שלא ברשות שאם הוא ברשות אין זה ביד חזקה ותמה עליו כי מביה רחיות ברורות ועלומות שהרחו יד חזקה אף על הנעשה לגמרי ברשות אלא כל מה שהוא ע"י חחנונים מרובים או שאר ענין של החחוקות באיזה 'אופן שהוא נהרא יד חזקה.

סימן יז. מפרש לשון רש"י ז"ל שכתב יחד ביד חזקה ומבית עוד מדברי חוה"ח הק' שהדבר ברור שגם ברשות נקרא ביד חזקה וכמ"ש שהוא בדברי הרמב"ן בשני מקומות וכתבו כן הרבה גדולים וקדושים וכחשר יחבחר עוד להלן ברחיות ברורות.

סימו יח. מביא כמה מאמרי חז"ל שמבואר בהדיא שום רלונו יח"ש שעד הן הגאולה יהיו ישראל מפוזריו בארבע רוחות השמים תחת יד כל האומות וכוח יח"ש כמפזרן וכוח כמכנסם בעת קן כגחולה כוא ולא אחר ואיו רשות לשום אדם להתערב בזה נגד דרכיו ית"ם.

סימן ימ. מביא מה שמבואר בדברי חז"ל במד"ר שב"ש שאף כשיבוא מלך המשיח עדיין יפחדו ישראל שמא לא נשלם כל הגליות תחת יד כל האומות כשבועתו של ההב"ה וח"ח שיהיי גחולה חלח שחז יאמר לכם הקב"ה מילחא בטעמא שנשלם כל הגליות וא"כ קודם ביאת המשיח שלא נתגלה לנו מאתו ית"ש שנשלם כל הגליות א"א שילכו כולם ממקומות פזוריהם לא"י ויש בזה התעכבות הגאולה ר"ל כי א"א שחברי גאולה ערם שנשלם כל הגליות. וכן מבואר בהדים בכחבי האר"י ז"ל שיש טעם הכרחי שיהיו ישראל מפוזרים בגולה תחת יד כל האומות. גם בימי עזרא היי הכרח שישארו חלה מישראל בבבל ולא יעלו

סימן כ. מכיח יותר מזה מדברי המהר"ל מפרחג שלא די שאף ברשות כאומות אסור לנאת מן כגלות אלא שאף אם יכופו כאומות את ישראל בכפיי

של מיתה ר"ל לנאח מן הגלוח הוא ביהרג ואל יעבור על אלו השבוטות שבטנין הגלות.

סימן כא. מביא דברי הראב"ד במס' עדיות פ"ב
שאף אחר ביאת המשיח וקן הגאולה מ"מ
לא יכנים הקב"ה את ישראל לא"י עד שיעשו תשובה
שלימה אלא יוליך אותם למדבר ושם יהי הבירור
כמו שהי אחר יליאת מלרים ומביא כן מקראי.

**סימן כב.** מבאר שבזה מובן סדר הברכות שבברכת שמ"ע המבואר במס' מגילה ושעכ"פ זה ודאי ק"ו ב"ב של ק"ו שקודם זמן הגאולה אין רצון הבורא ית"ש שיהיו כל ישראל בא"י.

**סימו כג.** כותב תמלית הדברים הברורים ומפורשים שהקב"ה אומר שבכל משך זמן הגלות עד ביאת המשיח יהיו ישראל מפוזרין בכל ד' כנפוח הארץ ושוה ודאי שלריך שיהי׳ בא״י עובדי ה׳ בעהרה במקום הקודש ולריך להחחמן בכל חופן וחופן לבחזיק חושבי הארץ בגשמיות ורוחניות בכל מה דאפשר בפרט עכשיו שההכרח להצילם מזרם המינות ר"ל. אבל האומרים שכל ישראל ממקומות מושבותיהם יסעו לא"י כל אלו מדברים בפה מלא נגד כל דברי חכז"ל שבכמה מקומות בש"ם ובמדרשים ובכתבי האר"י ואין זה אלא דברי מינות והעברה על השבועה שלא יעלו בחומה. וכות פלח על הלת שומרי תורה ומלות שחינם שמים על לב שהמינים בדו זחת מלבם, ובזה נתבחרו שתי השבועות שהשבועה שלא ימרדו באומות האי על כל מרידה בין בח"י בין בחו"ל והשבועה שלא יעלו בחומה קאי על עלי׳ מרובה ביחד אף אם הוא ברשות או אפילו ע"ו כפוי.

סימן כד. מתחיל לבאר השבועה השלישית שלא ירבו
ידחקו את הקץ שרש"י ז"ל פיי שלא ירבו
בתחנונים יותר מדאי ואינו מוכן כלל לכאורה מה
הוא הגבול של תחנונים יותר מדאי הלא יסדו לנו
בכל התפלוח להתפלל על הגאולה. אמנם הרמב"ם
באגרת תימן פי׳ שבועה זו על משיחי שקר שעושים
התעוררות לגאולה ערם שהגיע הזמן וכן הוא בהדיא
בכל המדרשים במד"ר ותנחומא מכילתא וילקוע ושאר
מדרשים שפי׳ שבועות אלו על בני אפרים ובן כוזיבא

ואחרים שעשו פעולות ליקח לעאמם גאולה וממשלה ערם הזמן הראוי ונכשלו עי"ז ר"ל בפורעניות קשה ומרה עד מאוד השי"ח ישמרינו. וכן הוא בחרגום יונתן בהדיא שפי' שבועה של דחיקת הקץ שלא להחגרות בעמי דארעא למיפק מן גלוחא ושלא להזיד למיסק לארעא דכנען עד שיהא רעוא מן קדם מרי עלמא למיפרק ישראל מגלוחא. ונמלא שיש שני פירושים בשבועה של דחיקת הקץ ולריך להבין הענין.

סימן כה. מבאר שיש חילוק גדול בין אלו השני פירושים דבעושין פעולות מעלמם לגאולם ערם שנולאו חזון מכי שהגיע כזמן הוי בזה חסרון אמונה שכל עניני הגלות והגאולה הכל הוא אך בידו של הקב"ה ואין זולחו שיוכל לעשות פעולות נגד גזירתו יח"ש כאשר הביא ע"ז כמה ראיות ברורות ומפורשות בכ"מ בדברי חז"ל אבל המרבה בתחנונים יותר מדאי אין בזה חסרון אמונה דהלא אדרבא הוא מרבה בתחנונים אך לפני השי"ת והוי זה אמונה גדולה במאו"ת.

סימן כו. התעורר לפי"ז דכיון שבכל דברי חז"ל במדרשים ובת"י מבואר בהדיא דקאי השבועות על פעולות מנא לי לרש"י ז"ל לחדש פי' חדש דקאי טל המרבה בתחנונים מה שלא נזכר זה לא בש"ם ולא בשום מקום מדברי חכז"ל כיון דבודאי יש חילוק גדול בין הענינים. והמהר"ל מפראג בספרו נאח ישראל גדול בין הענינים. והמהר"ל מפראג בספרו נאח ישראל הרכיב שני הפירושים שהתחיל בפי' רש"י דקאי על המרבה בתפלה ובסיום דבריו מבואר דקאי על פעולות ול"ל דהכל נכלל בלשון דחיקת הקץ בכל אופן ואופן ואופן ול"ב מכלן הא.

סימן כז. להצין הגירסא האחרת שהציא רש"י ז"ל שלא ירחקו את הקץ ופי׳ שלא ירחקו אותו בעונם שזה אינו מובן כלל לכאורה, ובכל המדרשים לא נמלא גירסא זו אלא שלא ידחקו.

סימן כח. מביא דברות קודש בתפלה למשה על תהלים בפסוק שוא לכם משכימי קום וגוי שעמד על דברי רש"י ז"ל בפיי על השבועה שלא ידחקו את הקץ ובתמלית דבריו רואים שרוה"ק הופיע בבית מדרשו שכחב שהאוכלים בט"ב אינם מתאבלים תוכן הענינים

על החורבן ומשכימים להביא גאולה קודם הזמן המה המחחרים שבת שמחריכין הגלות בעו"ה. חבל פירושו על אומרם שלא ידחקו הוא כעין פיי הרמב"ם ז"ל ודברי המדרשים אבל על דברי רש"ו ז"ל עדיין לא מלאנו שום פיי. וביש"מ על שה"ש פיי דברי רש"י שלא ידחקו את הקן היינו בני עליי ע"י השבעה. וכעי"ז כתב גם החת"ם. אבל עדיין לא מבואר מה כות כגבול שלח לכרבות בתחנונים יותר מדתי.

סימן כמ. פי׳ דברי רש"י ז"ל נרחה ע"ד שחמרו בגמ׳ ב״מ שגילה אלי׳ ז״ל לרבי שתפלת ר״ח ובניו הוא כמו תפלת האבות ביחד שאין מניחים אותם לכתפלל ביחד דתקפי ברחמי ומייתי למשיח בלא זמניי. וכאשר לום להם רבי להתפלל הוכרח אליי זייל לעורדן מתפלתן ותפלה כזו הוי דחיקת הקן שמכריחה את כגאולה, לא שאר תפלות. ור"ח ובניו היו יחידים גם בדורם בכח התפלה כמו שנראה שם בגמי.

סימן ל. מה דקשה לפי"ז יותר החיך התיר רבי לר"ח ובניו להתפלל תפלה כזו שנילה לו אליי זייל שמכרים אם הגאולה בלא זמניי שלדעת רש"י זייל הוי זה ודאי בכלל איסור השבועה שלא לדחוק הקץ. ואף שיש לחרץ בדוחק אבל עדיין אינו מובן מה ראה רש"י ז"ל לחדש פי' חדש מחחר שחנו רוחים ברור ומפורש דעת חז"ל במדרשים ובח"י פי' אחר על דחיקת הקד. ופירש"יו ז"ל לא נמלא בשום מקום אדרבא לכאורה יש ראי' מדברי רבי שהתיר. ואף שיש לחרץ בדוחה אבל עכ"פ ראי׳ להיפר בודאי אין לנו. א"כ מה ראה על ככה לחדש דקאי על תפלה. ולהלן בסי׳ ע"ט יבותר עוד ענין זה ומה שתפשר ליישב בזה.

סימן לא. כדי לבוא אל תוכן הענין כתב עוד הרבה הערות, ראשית להבין מדוע השמיע הרמב"ם השלש שבועות שהם בש"ם בכלי כלי שום מחלוהת ובאגרת תימן האריך והחמיר עובא באלו השבועות. ואלו כיי סתירב בין באגרת תימן לסי כיד כיי מקום ספק בזה, כי היא פלוגתת הפוסקים במקום שיש סתירה בין תשובה לפסקים איזה מהם עיקר, אבל כאן באגרת תימן מביא כמה טעמים ובודאי המה העיקר. אבל האמת הוא שאין שום סחירה בדברי הרמב"ם כאשר יתבאר להלן.

סימן לב. להעיר עוד הרצה הערות וקושיות: ח׳ במה שאמרו במדרשים עברו על הקץ ועברו על השבועה וש"מ דתרתי הוא שיש איסור בהעברה על הקץ מלבד איסור השבועה ולריך להבין מה האיסור בזה מלבד השבועה, גם אם יש איסור בלא"ה למה הולרך להשביעם. גם להבין מ"ש במכילחת על בני אפרים ובתורתו מאנו ללכת כלא כיי אז קודם מ״ת ובעיהר לרוד להבין מ"ש המהר"ל ז"ל על איסור אלו השבועות שהוא ביהרג ואל יעבור כדין שמד והוא חמו' מאוד לכאורה מהיכן לקח זה המהר"ל כלא אין דין יכרג ואל יעבור אלא בג' בעבירות ע"ז וג"ע ושפ"ד לא זולת, ואף שלענין העונש חמור שבועה יותר מכל עבירות שבתורה כמבוחר בכ"מ אבל עכ"ז אמרו האדם בשבועה פרע לאנום ואין לך אונס יותר מכפי׳ של מיתה ר"ל ואונסא כמאן דלא עביד ובודאי כוא בכלל וחי בכם ולא שימות בכם.

םימו לג, מה שהעמים המהר"ל בלשון המדרש שהשביטן בדורו של שמד אין זה ראי׳ מכרחת לדינא ושערי פשעים לא ננעלו, וגם אפילו אלו היי מבואר כן במדרש הי' דבר החמו' אם הוא נגד כלכב מרווחת בש"ס ולא כיי מביא כמכר"ל ז"ל בחיבורו לסתום דבר התמו' כ"כ נגד ההלכה שבש"ם ופוסקים בפרט בדבר הנוגט לפק"נ של כלל ישראל, וע"כ דמיפשע פשיטא ליי אוחה ההלכה, ולריך להבין מקורו וטעמו ונימוקו. גם אינו מובן כ"כ דמה שנעשה ע"י כפיי של הריגה ר"ל אין זה חירות ולמה נהרא זה דחיקת הקץ. הגם שי"ל כוונתו שמחמת כפי' ירלו ישראל לנאת מן הגלות אבל מנלן דהוא ביהרג ואל יעבור. גם להבין דברי הרמב"ם באגרת תימן שכחב שהשביע האומה בדרך משל ואומר השבעתי אתכם שאינו מובן דכיון שחשב זה לשבועה חמורה ואמר כשבעתי אחכם בעונש חמור ר"ל למה אמר שהוא ע"ד משל וכי משלים הוא ממשיל.

סימן לד. לפי דברי הרא"ש והשו"ע יו"ד סי׳ רנ"ח שח״ח להשביע הנולדים קשה עובח לכחורה האיך הועילו השבועות הן דמ"ת והן דדחיקת הקץ. אלא שבמ״ת אמרו חז״ל שהיו כל הנשמות בסיני ויוכל להיות שהיי אז גם השבועות של דחיקת הקד שהוא בפסוק כשבעתי אחכם בנות ירושלים בשכ"ש שגם

שה"ש נאמר בסיני. אבל השבועה לאוה"ע אינו מובן

העושים שינוי במליאות עבע העולם כמו תחה"מ וכדומה וכן מבואר בהדיא בדבריו בפה"מ בפ' חלק.

סימן למ. גם בן כוזיבא היה איש קדוש ונורא כמו שיש ראיה ברורה ע"ז מן הש"ם. גם הביא הפיז במה שאמר לא מלא אלקים בלבאותינו. גם בני דורו היו לדיקים גמורים שלא מלאו להם חז"ל שום חעא אלא זה שלא היו מתאבלים על ירושלים. — הרדב"ז מסופק אם אחר כך חזר בו ר"ע דאולי לא בא לפניו שיהיי לריך לדון ע"י הריחו אבל בסי היוחסין למהרא"ז מבואר בהדיא דגם ר"ע אחר שראהו שלא

בים מרים ברשעים נתייחש בימנו. וכן נרחב מדברי

המהרש"א. ובאגרת תימן מבואר בהדיא גם זה שהמלך המשיח לריך להיות מורח ודאין ובנבואה

מבוחר גם בס׳ היד שלריך להיות קרוב למרע״ה.

סימן מ. בלשון הרמב"ם ז"ל אינו מובן לכאורה
קישור הדברים דנראה שאלמלא היי לריך
המלך המשיח לעשות אוחות ומופחים היי בזה שינוי
או הוספה וגרעון בתוה"ק ואינו מובן העעם. גם
מה שהחליט הרמב"ם ז"ל בהי תשובה אין ישראל
נגאלין אלא בחשובה ושיש ע"ז הבעחה בקרא הוא
נגאלין אלא בחשובה ושיש ע"ז הבעחה בקרא הוא
והאיך החליע כדעת ר"א נגד ר"י ובכ"מ הוא כלל
בגמ' דהלכה כר"י נגד ר"א. גם אמרו בגמ' דאחר
שהחווכח עמו ר"י שחיק ר"א. גם אמרו בגמ' דאחר
דרב ושמואל דלשמואל אף בלא חשובה נגאלין והלכה
כשמואל בדיני, ולמה החליע בזה כרב. גם הלא אמר

גם ר״י אין ב״ד בא אלא בדור שכולו זכאי או כולו

חייב והאריך לבאר פי׳ מימרא זו מה הוא כולו

חייב וטעמו ונימוחו בזה. ועכ״פ אם אמר שיבוא ב״ד

בדור שכולו חייב ע"כ שסבר כר"י ושמוחל שיבוח

אף בלא חשובה כי אם עשו חשובה א"א לומר שכולו

חויב ורב ור"י הלכה כר"י. גם מהרבה ברייחות שבגמי סנהדרין וסועה שהגידו על מלב הדור שבעיקבא דמשיחא שפירש"י ז"ל סוף הגלות לפני ביאת המשיח ולפי דבריהם שהמה במלב כזה בודאי לא עשו תשובה ומכ"ז מוכרח שאינו כדעת ר"א ומדוע החליע הרמב"ם כדעת ר"א. גם הלא כתב הרמב"ם ז"ל שבדבר שהוא אך בידו של הקב"ה א"א לנו לומר פסק הלכה להכריע כלל שהאומות בודאי לא היו בסיני.

סימן לה. דברי האבני וזר בזה אינם מובנים, ובעל
העקידה פ' נלבים נחקשה עובא אף בשבועה
דמ״ח ולא הונח דעחו כלל גם במה שאמרו חז״ל שהיו
שם כל הנשמות כי עפ״י הלכה א״א לשבועה לחול

באופן כזה כאשר האריך לבאר ובא לידי מסקנא

שאינו שבועה ממש אלא יש בזה עונש כמו בשבועה

לכן קראו בלשון שבועה דרך משל, והאריך בזה טובא.

גם בשלכ"ק כתב שבאמת דבריו מתוקים אלא שקשה ע"ז מן הש"ם שיש ראיות מוכרחות שהי' שבועה ממש לכן תי' באופן אחר. סימן או. בזה מתורן שבועת הגליות אף לאוה"ע שהוא ע"ד שכתב בעל העקידה גם בשבועה דמ"ת שנקרא כן דרך משל אלא דשם פליג עליו בשלה"ק

מחמת ראיות מן הש"ם שכתבו בשבועה דמ"ת אבל

בשבועות הגליות לא נמלא כן בש"ם ושפיר אפשר דכו"ע מודי שהוא ע"ד שכתב הבעל עקידה כי בעיקר הספרא כתב גם השלה"ק שהם דברים מחוקים, ומתורן בזה מ"ש הרמב"ם ז"ל שהוא ע"ד משל יען שיש בתוכה גם שבועה לאוה"ע וא"א לתרלה אלא בדרך שכתב הבעל עקידה אלא שעדיין ל"ב מהו החומר שיש בזה מבלעדי השבועה, גם שאר קושיות שיש בחת והלורך להקדים לבאר דעת הרמב"ם ושאר ראשונים ז"ל בסימני הגאולה וביאת המשיח ועי"ז יתבאר הענין יותר.

סימן אז. לכאורה יש סחירה בדברי הרמב״ם שבאגרת חימן כחב סימנים על מלך המשיח שיעשה אוחות ומופחים נוראים ומבהילים עד מאוד ובס׳ היד כתב שא״ל שום אות ומופת אלא סימן זה שיכוף כל ישראל לקיום כהת״כ שבכחב ושבע״פ ולחזק בדקה ישראל לקיום כהת״כ שבכחב ושבע״פ ולחזק בדקה וזה סחירה לכאורה, וכבר הובא שבחשובותיו לעת זקנותו הסכים לכל דבריו שבאגרת תימן.

סימן אד. במעע התבוננות אין סתירה בדבריו דגם בס׳ היד מבואר להמתבונן שיהי׳ מלך המשיח

בסי היד מבוחר נהמתבוק שיהיי מק המשיח נביח גדול יותר מכל הנביחים וחיש פלחי חף בין החומות וכוונתו רק שח"ל שיעשה חוחות ומופתים

בין הפלוגחות. — עוד שאר קושיות בזה שלכאורה תמוהים מאוד דברי הרמב"ם ז"ל בזה.

סימן מא. האמת יורה דרכו שדברי הרמב״ם ז״ל
אינם נוגעים כלל להפלוגתא שבש״ם כי בגמ׳
פליגי אם יבוא ב״ד בלא תשובה ובזה לא הכריע
הרמב״ם ז״ל מאומה דאפשר שיבא אלי׳ ומשיח בלא
תשובה אבל זה החליע הרמב״ם ז״ל דאף כשיבוא
אלי׳ ומשיח לא יעשו שום ענין של גאולה ערם שיעשו
ישראל תשובה, ובזה אין שום פלוגתא והוא הבעחה
ברורה בקרא. גם הראב״ד ושאר משיגי הרמב״ם לא
השיגו עליו בזה מכלל דכו״ע מודי כמו שמבואר בכללי
הראב״ד, וכעין זה הוא בראב״ד במשנה פ״ב דעדיות.

סימו מב. הודיע לנו הרמב"ם ז"ל דבר גדול בזה

אף שאין נ"מ לדינא לידע מה יהי׳ אחר ביאת המשיח דממ"ג אם סובר שהוא הבטחה בהרא בודחי יהיי כן חף חם חנחנו לח נדע עכשיו, חבל ראה בזה הכרח גדול לידע עכשיו שלא יהי׳ מהום לטעות בגאולה של שקר דממ"ג אם כל ישראל יעשו תשובה ויקיימו כהת"כ בכל הוקותי׳ ומשפטי׳ בודחי חבי׳ חיכף הגאולה, ואם עדיין לא עשו תשובה כשריש לנו כרמב"ם ז"ל בכלכומיו שא"א שתכי' גאולכ וכתב שהוא מבואר בקרא והבעחה מהתוה"ה וא"כ מי שחושב בהיפך הוא כופר בחוה"ק כמ"ש במי שאינו מאמין בביאת המשיח או שאינו מחכה לביאחו הוי כופר בתורה יען שהוא מבואר בקרא ובאותו הקרא ממש מבואר שקודם לריך להיות תשובה, והביא עוד כמה ראיות מדברי חז"ל וראשונים שהחושב שאפשרות לאיזה גאולה ערם ביאת המשיח הוי זה כפירה בתוה"ה, ולדברי הרמב"ם ז"ל הכל תלוי בתשובה וא"א להמאמין בתוכ"ק שיטעה בזה.

סיכזן מג. מביח מה שמבוחר בדברי חכז"ל שהגחולה תהי' אך בזכות זה ששומרים וממתינים וחין לוקחין לעצמם גחולה טרם שהגיע הזמן. ובעו"ה עוברים ע"ז ומעכבים את הגחולה וזהו כפירה גמורה ר"ל.

**סימן מד.** מביא גם דברי הכל"י וחמלית הדברים דכיבוש הארן וחירות מן המלכיות הוא אך

בידו של הקב"ה ואם חושבים ליקח זה בעצמם הוי מינות וכפירה ר"ל.

סימן מה. מביא טוד ראיות מדברי חכז"ל שחלילה לטשות שום פעולה בענין הגאולה זולת תשובה ומעש"ט. — גם מביא מכ"מ שבהללחת הרשעים נעשה לפעמים אף נסים גדולים כמו שאה"כ ובא אליך האות והמופת וגו' כי מנסה ה' אלקיכם אתכם וגו' האות והמופת וגו' כי מנסה ה' אלקיכם אתכם וגו' אבל הסוף הוא רע ומר ר"ל איום ונורא 'וכמו שאמרו חכז"ל בענין בן כוזיבא. — גם מיישב הלשון שאמרו חז"ל עברו על הקן ועברו על השבועה שחלקן בתרתו כי באמת העברה על הקן הוא בעלמו איסור גדול ונורא מלבד איסור השבועה, ומיישב נם הלשון שאמרו ע"ז במכילתא ובתורתו מאנו ללכת. — ותמלית הדברים שמי שחושב שאפשר להתעלם וללאת מן הגלות מעלמינו ובידינו הוא נגד האמונה בהשי"ת ובתורתו הקדושה דתרלים

סימן מן. מבאר מדברי הכז״ל ומדברי הרמב״ם והס״ח ועוד כמה ראשונים שהרבה פעמים נעשים נסים גדולים מהסע״א ר״ל וא״א לסמוך כלל על מופתים וכמ״ש הרמב״ם ז״ל בה׳ יסוה״ת ובסמ״ג עשין ובשארי ראשונים ז״ל, וע״כ רואים בכ״מ שהי׳ מפחד הרמב״ם ז״ל לעשות יסוד מן מופתים.

סימן מז. מביא עוד ראיות שהשטן מסמא עינים באותות ובמופחים ובדמויות שוא ושקר.

סימן מח. מבאר עוד מדברי חכז"ל שאין לסמוך בחשש דחיקת הקן על מופתים. — גם מביא דברי רבינו גרשם במס' חמיד. ומבאר בזה דברי הרמצ"ם ז"ל שאחר שכתב שאינו תלוי במופתים סיים שעיקר הדברים ככה הן שהחורה הואת וחוקי ומשפטי לעולם ולעולמי עולמים אין מוסיפין עליהם ואין גורעין מהם וע"כ כתב העיקר בסימני הגאולה מה שכל ישראל יעשו תשובה ויחזרו לקיום החו"כ שזה דבר ברור

סימן ממ. לדעת המהר"ל האות הברור על ביאת המשיח הוא ביאת אלי׳ שיבוא קודם המשיח. אמנס הרמב"ם סובר שזה פלוגתא בין החכמים אם

יבוח אלי׳ קודם ביאת המשיח או אח״כ טרם מלחמת גוג ומגוג.

סימו ג. מביא מהרבה מקומות בדברי חכז"ל שמבואר

בדבריהם שאליי יבוא קודם ביאת המשיח וכן כחבו הרבה ראשונים ז״ל. — גם הביא הכרעת הרבה ראשונים ז״ל דמה שאמרו שתחה״מ חהיי אחר ימות המשיח זה בחחי׳ כוללת לכל העולם אבל הצדיקים הגדולים יעמדו עוד בתחלת ביאת המשיח ושני תחיות המה.

סימן גא. מפלפל טובא מאין לקח הרמב״ם שיש פלוגתא בביאת אלי׳ אם הוא קודם ביאת המשיח או אח״כ כי בהרבה מקומות מבואר בפי׳ שאלי׳ יבוא קודם ולא מלינו ש״ז פלוגתא בהדיא ומנ״ל לעשות פלוגתא חדשה.

**סימן גב**. רצה לחרץ לכאורה דעת הרמב"ם שהיי לו ראי' מבן כוזיבא אבל מבאר אח"כ שאין זה מספיק לעשות פלוגתא בדברי חכז"ל.

סימן גג. האריך עוד לבאר שאין ראיי מדברי הש״ם לעשות פלוגתא בזה ושוב הביא דעת הכו״פ שהוא תלוי אם יהי׳ בעתה או אחישנה, והחת״ם קלסי׳ לסברת הכו״פ בזה אבל לא ביארו האיך אפשר להעמים זה בלשון הרמב״ם.

סימן גד. מצאר שבסברת הכו״פ אפשר להבין היטב לשון הש״ם בסנהדרין כ״ב שתמו׳ לכאורה, אבל אינו מספיק לחרץ לשון הרמב״ם ז״ל ונדחק ליישבו וסיים שעדיין ל״ע.

**סימן גה.** במה שהביא החוי״ע פ״ה ממס' מע״ש מירושלמי שהנין ביהמ״ק קודם למלכות בו״ר וסתירה גדולה ע״ז מש״ם בבלי ומדברי החוס'.

**סימן גו**. גם בזוכ"ק נראה שבנין ביהמ"ק יהי' אחר ביאת המשיח.

**סימן גז**. מבאר שדברי הירושלמי עלמס אפשר להשוותם בלי מחלוקת אבל דברי התוי"ע א"א לחרץ בזה.

סימן גח. כתב עוד תמי' רבה וסתירה גדולה בדברי התוי"ע.

סימן גם. הקשה עוד קושיי על הרמב״ם ז״ל בענין
זה. — גם קושיי על המד״ר פי חולדות בענין
בנין ביהמ״ק לפי דעת הראשונים ז״ל.

סימן ס. כחב לחרץ סתירות התויש. גם דברי המד"ר וגם דעת הרמב"ם ז"ל מיושבין בדרך זה. בם כחב ליישב לשון המד"ר שאמרו אז על בנין ביהמ"ק לשון גזירה והביא אח"כ שמה שהמינים והאפיקורסים לקחו מלכות וממשלה בלא תורה ערם ביאת המשיח שהיא סכנה עלומה ח"ו ולריכין לרחמי שמים.

**סימן סא.** פי׳ דברי הירושלמי בענין בנין ביהמ״ק ומלכות בי״ד וביאור דברי רש״י וחוס׳ ושאר ראשונים שהביאו דברי חכז״ל דבנין ביהמ״ק דלעחיד לא יהי׳ ע״י אדם אלא יבוא מן השמים בנוי ומשוכלל.

סימן סב. משמעות דברי הזוה"ק בענין זה. גם לחרץ המקומות שנראה מהם שיבנו ישראל ביהמ"ח לעתיד.

**סימן סג**. בענין הפלוגחא שבירושלמי אם בנין לשעה יש לו דין בנין וחמי׳ על החח״ם בזה.

סימן סד. פלפול בהכרעה החח"ם בדין בנין לשעה וסתירה בדבריו ז"ל. ועוד חי' על הקתח המשכן בשבח בז' ימי המילואים. — עוי"ל דחינוך המשכן או המקדש דוחה שבת אף שבנין ביהמ"ק אינו דוחה שבת.

סימן סה. טוד בענין בנין לשעה. ומיישב בדרך הכיטב דברי רש"י וחוס' ושאר ראשונים שכחבו דבנין העחיד אפשר להיוח ביו"ע בשביל שהוא בנוי ומשוכלל מלמעלה. — או י"ל עפמש"כ ביוסף ואת כל אשר עושים שם הוא הי" עושה, ובחרגום במימרי הוה מתעביד, הרי שמה שנעשה עפ"י דיבורו נחשב כאילו עשאו בפועל. וכ"ה בפסיקתא. — גם הביא דברי המהר"ם חגיז שכתב מעשה שהי" בכיי הבי

תוכן הענינים

גדולה בעת שאמר להם המלך לבנות ביהמ"ה ואמרו שכפי אמונחם אין בידם לבנות הבית אלא הבית הזה יהיי בנוי ומשוכלל מאת ה' מן השמים כשיהיי ברלונו יח"ם לא זולת.

סימן סו. מבאר דברי הגמי סנהדרין ל"ח מ"ש בענין הפירות אין לך קן מגולה מזה, והנגררים אחר הליונים בדו מלבם משם שעות והבל גמור. --גם מביח דברי הב״ח שע״י עבירות שעושין בח״י מטמאין את כארץ ונמשכת בטומאב גם בפירותי׳ והטומחה נכנסת עם חכילת פירות בחוך בנ"י, כ' ישמרינו.

סימן סו. מיישב בזה דברי הרמב"ם שנחקשה לעיל מה שהשמיט התנאי שבמשנה פ"ה דמע"ש. גם מיישב בזה קושית התוי"ט על הרמב"ם.

סימן סח. מבאר כי שקר בדו מלבס אותן כתולין עלמס באילן גדול בלשון הרמב"ן בשה"ש שיהיי איזה גאולה ברשיון האומות טרס ביאת המשיח, כי כל חשר רוחה בעינה פקוחה לשון הרמב"ן ז"ל שם רואה בפי׳ ההיפך ומפורש יולא בדבריו באר היעב שלא תהיי גאולה ע"י שום השתדלות עבעי ולא ע"י כלי זין אלא במאמר הי, ומבאר לשונו של הרמב"ן ז"ל בזה בדברים ברורים. גם מדברי הרמב"ם יהגמי סנהדרין ופירש"י ז"ל שם רואים ברור בדבריהם שההמת איזה שלטוו בישראל טרם מלכות בי"ד מעכבת ביאת ב"ד ר"ל. - גם מבאר לשון הרד"ה בזה. -גם הדבר ברור שא״ה לגחולה בלה תשובה כפסח הרמב"ם וכחשר נתבחר כוונתו ז"ל למעלה.

סיבון סמ. מנאר לשונו הקי של האוה״ח הקי פי בלק דלא כמו שבדו הנגררים אחר הליונים להכנים שקר גמור בלשונו הקי ז"ל. - גם מבחר מה שנמלח בחיזה מקומות בדברי חכז"ל שהגחולה חהיי המעה קמעה דלה כמו שהכניסו הנגררים אחר הליונים בלשונות החלו פירושים זרים ושקרים גמורים.

סימן ע. מה שנדפם מהליונים להביא ראיי מהקדמת הרחיץ זייל הנדפס בתחלת סי העץ חיים שכשבועה שעל ישראל שלא ידחקו את הקץ אינו אלא

עד תשלום האלף שנה ולא יותר, זה זיוף גמור ולהד"ם. ומבאר בדברים ברורים שהשבועה שעל ישראל שלא ידחקו את הקן היא ע״כ עד רגע באחרונה ערם ביאת המשיח.

סימן עא. מבחר לשון הרח"ו ז"ל דהחי על שבועתו של הקב"ה בגזירת הגלות שהיי על אלף שנה כל ביום דוב בוא יומו של בקב"ב אבל אחר באלף שנה אין הדבר חלוי אלא בחשובה, אבל ח"ו לדחוק את כתו.

סימו עב. מבחר עוד ברחיות ודברים ברורים כשמלה שא"ח לכעלות על כדעת בכוונת דברי כרח"ו ז"ל דקאי על שבועתן של ישראל בדחיקת הקן.

סימן עג. בדברי התיקונים והרח"ו מיושב מה שנחקשה טובה החיד"ה ז"ל דכיון שכתבו בכמה מקומות בזוהר ובמדרש שבחוך החלף שנים היי מוכרח גזירת הגלות בשבועה ואף תשובה לא היי מועיל האיך מלינו כמה מימרות שהיי מועיל חשובה גם אז. גם האברבנאל נחקשה עובא בזה. אבל לפי דברי החיקונים והרח"ו נראה ליישב זה היעב.

סימן עד. במה שנתקשה החיד"א זלה"ה וכחב ראשונים שאלו אמאי לא אחא משיחא בזמו רשב"י וכדומה, מבחר מה שיש לדבר בזה בחריכות. אבל האמת הוא ששרשי הדברים של כל עניני הגלות ובגאולה הם דברים סתומים וחתומים ולא נמסרו אלא להקב"ה בלבד הוא ואין בלחו יח"ש.

סימן עה. האפיקורסים שאומרים שכיון שהאומות לא היימו את השבועה ח"ו הותר גם לנו לעבור על השבועה זה הבל הבלים כאשר ביאר בארוכה. וארי שואג המהר"ל מפראג שאף אם יכופו אותם וכוי אסור לעבור על השבועות. — גם הגה"ה מהר"א גלאנטי ז"ל בספרו זכות אבות מביא מעשה שהיי בפורטוגאל שרנו ללכוד המלוכה והשיבו להם מו כשמים ג׳ שבועות כשביע כקב״ה את ישראל אחת שלא ימרדו במקב"ה. - גם הביא דברי הזוה"ק פי ויקרא שגאולה העתידה תהיי רק ע"י הקב"ה בכבודו ובעלמו לא כגאולות הראשונות ואף שגם

גאולות הראשונות היי הכל ע"י נבואה אבל גאולה העתידה חהיי באופן גבוה יותר בלי שום אמזעות זולת הקב"ה אין עוד מלבדו יח"ש.

סימן עו. מסביר דעת המהר"ל שכתב באיסור שבועה שהוא ביהרג ואל יעבור כדין שמד שבודאי א"א לומר שאיסור שבועה הוא ביהרג ואל יעבור אלא לפי מה שמבאר בראיות ברורות שיש בלקיחת חירות וממשלה ערס ביאת המשיח כפירה גמורה בתוה"ק ובאמונה, והעידה התוה"ק כ"פ שאין זה אלא בידו של הקב"ה, ופעולה שיש בה כפירה באמונה הוא דאר באיסור יהרג ואל יעבור דגרע מע"ז.

סימן עז. לא דיבר המהר"ל ממינים ואפיקורסים או
מעבירים על הדח ר"ל כי לא דבר שם כלל
אלא מאותה העבירה של דחיקת הקץ והשבועה נאמרה
לכלל ישראל. ואף אם יהיו חברי הממשלה כולם אהובים
כולם ברורים אף כתנאים ואמוראים מ"מ אותה
הפעולה בעצמה שלוקחים ממשלה וחירות מעצמם
ערם שהגיע הזמן שהוא דחיקת הקץ הוי כפירה
בתוה"ק ובאמונה וזה ברור בלי ספק שהמהר"ל ז"ל
נתן משפע חרוץ של שמד ר"ל על עצם הענין של
דחיקת הקץ בלבד.

סימן עח. להבין מדוע נחנו על איסור דחיקח הקן
דין שבועה, הרי כיון שהוא ביהרג ואל יעבור
הרי הוא חמור מאיסור שבועה. יבואר עפמ״ש הפמ״א
דעונש השבועה חמור מכל עבירות שבתורה, ואף שגם
עליהן יש איסור שבועה כללית מהר סיני, מ״מ יש
לחלק דשבועת דחיקת הקן חמור יותר בעונש אני
מחיר בשרכם ח״ו, והועל ע״ז איסור שבועה כדי
להגדול העונש ר״ל.

סימן עש. ועדיין קשה לדעת המהר״ל שלקיחת גאולה מעלמם הוא כפירה בעיקר א״כ גם אין לו חלק לעוה״ב וכקושית הגמ׳ בסוטה בארור סגי לי׳ בתמי׳. — וי״ל דמה״ע פרש״י ז״ל שלא ירבו בתחנונים דזה ודאי אינו בכלל כפירה בעיקר ואעפי״כ יש בו איסור השבועה. — מיושב בזה גם הקו׳ דאין שבועה חלה על שבועה, דהכא כולל דבר האסור עם המוחר. — עעם נוסף מה הניאו לרש״י ז״ל לפרש דקאי שלא

להרבות בתחנונים. — ביאור הדברים שלא להרבות בתחנונים יותר מדאי. — יתכן שיש לחלק בין הג' שבועות, דשבועה של עלי בחומה אינה חלוי בשבועה של שבועות, דשבועה של עלי בחומה אינה חלוי בשבועה של החימת ותמיד במקומה עומדת, אולם השבועה של דחיקת הקץ ע"י חפלות ותחנונים, כיון שאין בזה שום שמץ מינות אפשר שמותר אם האומות מכבידים עולם ועוברים על שבועחם. והיינו עעמא שלא ביארו חז"ל שיעור יותר מדאי כי עכשיו מותר להרבות בתחנונים, ואפ"ה הביאו בגמ' גם שבועה זו שכך דרך הגמ' להביא אף מה שאין נפ"מ.ו — כעי"ז העלה בהגדת מעשי ידי יולר מהגאון מהרש"ק אף שכחב זאת רך בדרך דרוש.

סיכון פ. מעתה לא קשה על הרמב"ם ז"ל שאינו חושב השבועות הללו כי דעחו ז"ל ברורה שא"א לגאולה בלא תשובה. וכ"כ גם ר' סעדי' גאון בספרו האמונות והדעות. — ולאהבת הקילור כחב הרמב"ם בס' היד רק סתם אין ישראל נגאלין אלא בחשובה ובאגרת תימן האריך עובא. וגם העלי' של רוב ישראל תלוי בחשובה וממולא נכלל גם זה בדבריו.

סימן פא. ואף אם אמור יאמר המתעקש דסוכ"ם לא נזכרו הג' שבועות בס' היד, מ"מ הרי מבואר בהדיא בחשובתו, ופשיעא דאין לסתור דבריו התפורשים להדיא.

סימן פב. גם בלעדי הנ"ל יש עוד כמה איסורים בהשתחפות במלוכה לפני ביאת המשיח. — וכ"כ היעב"ץ ז"ל בסידורו שאסור לעשות דבר לדחוק את הקן רק ללפות לישועת ה'.

סימן פג. אין לטעות ולומר דבממשלה שאין בה חרות
וגאולה לא שייך איסור של דחיקת הקץ, דהרי
המהר"ל כ' אף אם יכופו אותם ביסורים וכו', וכ"כ
הרמב"ם ז"ל דכשיתוודע למלך ילמח מזה לרות ואעפ"ה
הזהירום שעוברין בזה על השבועה. — וגם בני
אפרים לא השיגו מערתם ואפ"ה נעושו מרה.

**סימן פד.** גאולה העתידה תהי׳ בזכות נערונא. — מיושב בזה הגי׳ בגמרא שלא ירחקו את הקן ופי׳ רש״י בעוונס, דאם אינם ממתינים אז מרחקים את הגאולה.

קפו

סימן פה. המורם מהנ"ל דעון פלילי הוא ליקח גאולה וממשלה ערם שהגיע הזמו.

סימו פו. יבואר שאיסור דחיחת כהן כוא אף בלא מלחמה ובהסכמת האומות, ודעת האומות לא מעלה ולא מוריד ובגוים אין תורה.

סימן פז. מעתה מי הוא שיהיו להשתתף בעבירה נוראה כזו, ומכש"כ הנבחרים בהממשלה שהם שותפים גמורים לכל מעשי האפיהורסים וכל האמחלאות בזכ כם שדופות קדים.

סימו פח לדעת המהר"ל ז"ל אף באונס של כפיי אסור ליקח חלה בזכ, וק"ו המשחתף ברצון. -- ועוד זאת שנשבעים לחוקיהם שהם נגד החוה"ה. ואף על אותה שבועה בלבד לריך מס"ג שלא להוליא שבועה כזו מפיו, שהוא הודאה לדרכי המינות.

סימו פמ. ביאור הגמ׳ דנתחייבו שונאיהו של ישראל כלי׳ על שהחניפו לחגריפס חף שכשר הי׳. וה"ו אם מחניפים למלכות המינות של מסיתים ומדיחים בלדעת כל הפוסקים אינם בכלל אחיד ופסולים לכל התמנות בישראל שהניאון בזה נורא ואיום.

סימו צ. יבואר שהדין הוא לאבד העכו"ם מארז ישראל ומחוייבין לרדוף אחריי ולאבדה. אמנס לא נתבאר מה היא הרדיפה.

סימו צא. מלינו שפסה הרמב"ם ז"ל גבי חמז בפסח שאינו עובר מדאורייתא אלא על חמד ידוע. וכמו כן י"ל בע"ז בחו"ל שאין לריך לרדוף אחרי אבל בא"י חמור עפי דכחיב מן המקום ההוא ולריך לרדוף אחרי׳.

מימו צב. ישוב לקושיית הרמב"ן שהובת בריטב"ת על כגמ' קידושין ל"ז דע"ז כוח חובת כגוף. מה שיש לפלפל בדברי המקנה בזה. - נראה דהרמב"ן והריעב"א חולקים על הרמצ"ם וסבירא להו דקרא דחבד חחבדון קחי רק על ע"ז בח"י.

סימו צג. איך שתהי הילפותא בקראי מ״מ לדינא אין שום פלוגתא בין הרמב"ם וביו הרמב"ו והריטב"ה דכו"ע מודי דבה"י חמור ע"ז יותר.

סימן צד. ואיתא בסנהדרין צ' דהמסית שלא לאבד ע"ז מח"י חייב מיתה וילפינו זה מהרח דונתלתם. - ויבואר דאף מקומות הנכרים שבא"י כיון שמשועבדיו לישראל ההכרח לאבד ע"ז שלהם שאם לאו אי אפשר לכשלים אתם.

סימו צה. יבואר שאם הולכים במחשבה תחלה לכבוש א"י מבלי לאבד הע"ז שבתוכה יש לזה דין ע"ז ממש שאמרו ע"ז חז"ל על מנח כן תעברו ואם לאו המים באים ושועפין אתכם.

סימן צו. כן מבוחר גם בחום׳ הידושיו דף לייז.

סימן צו. גם האוה"ח הקי בפי משפטים כתב שאם לא כרס ולא שבר כע"ז כרי כוא כעובד ע"ז.

סימן צח. והנה המושלים הליונים לא רה שלא איבדו הע"ז מח"י חלח שקבלו על עלמס לחקן ולחמוד כל הדחות העפלות, ואף בשביל זה יש לממשלה זו דיו דיהרג ואל יעבור. אף אם זה רק אביזרא דע"ז. והמשתתפים בממשלה זו המה שותפים לש"ז, ואנו מחפללים להעביר גילולים מן הארץ והם עושים ההיפך.

סימן צמ. בהכרות התייסדות מדינתם כתבו במפורש שהממשלה חשמור על המקומות "הקדושים" של כל הדתות הטפלות שבארן ישראל ועל הכרוה זו חתמו גם הדתיים יחד עם המינים והאפיקורסים.

סימן ק. ראשי המדינה לא רלו להזכיר שם הי על הכרותם, ורק בהשתדלות הדתיים התפשרו לכתוב מתוך בטחון בלור ישראל, ובזה נחה דעתם. שכ"ח יחשוב ע"ז כחפלו ורלונו, אף כי ידעו שכוונת חבריהם האפיהורסים הוא על מחולל רעיונם העמא ועל הלבח שלהם. גם חתמו כולם להתחייב שלח לכוף שום ישראל לקיום כתוכ"ק כיפך כמבואר בחז"ל שהבלנו על עלמנו באלפים בריתות ואלות הערבות. ואמרו חז"ל הנטפל לעוברי עבירה נענש כעוברי עבירה. -- וכ׳ הרבינו יונה דהמחבר לרשע יש לו

חלק בכל העבירות שהרשע עושה, וכ״ה באדר״י כל המדבק לרשעים אעפ״י שאינו עושה כמעשיהם נועל שכר כיולא בהם. וכל המדבק ללדיקים אעפ״י שאינו עושה כמעשיהם נועל שכר כיולא בהם.

סימן קא. ביאור כאיסור לילך בערכאות של עכו״ס, וכש״כ המחוקקים חוקי עכו״ם וכופים את ישראל לחוקיכם שזה גרוע הרבה והוא כפירה גמורה, וגם בענין זה בלבד יש איסור דיהרג ואל יעבור.

סימן קב. שלא כשאר הארצות היא א"י, שאינה סובלת עוברי עבירה כמבואר בספרי וברש"י ורמב"ן ואוהחה"ק.

סימן קג. האפיקורסים המליאו פיי זר בדחז"ל כאילו עוב ח"ו בעיני ה' רשע וכופר אם הוא בא"י, וההו סילוף גמור וכפירה, שמבואר בכ"מ בחז"ל ההיפך, וכוונת המדרש ילקוע הוא רק אם ישראל הם במדריגה כמו דור המדבר אז הלואי יהיו עמי בא"י. — עוי"ל דכוונת המדרש הוא שיבואו בחייהם ולא יובאו שמה לאחר מיחתם שמעמאין את הארץ, אבל ודאי דאין ח"ו כוונת המדרש על העמאין ומעמאין בחייהם. ומבואר ברשב"ם דא"י רעה מכל הארלות ללא שומרי מלות הי

סימן קד. הרדב"ז פסק כשם הריטב"א דאף דת הישמעאלים שהם מייחדים את ה' מ"מ ע"ז גמורה היא ליהרג ולא לעבור, כיון שהיא כפירה בחורת משה. ומכש"ב בממשלה זו שכל טיקר רלונס ימגמחם לעקור החורה והאמונה מבני ישראל ח"ו.

סיסן קח. אומה "הכנסח" היא בית מינים בודאי.

— ואיתא בגמרא שבת קט"ו שאמר ר' טרפון
שאפילו רודפין אחריו להרגו נכנס לבית ש"ז ולא
לבית מינים. — אמנס ל"ב למה לא הביאו הפוסקים
דין זה. — גם בפלוגחת הפוסקים אם מותר ליכנס
לבית ש"ז מפני הסכנה, למה לא הביאו ראיה
מכאן דמותר.

סימן קר. אמנם י"ל דרי טרפון על עלמו אמר כן משום מדת חסידות. אולם עדיין קשה מדוע לא החליטו הפוסקים להיתר אלא שחקו לגמרי בדין זה.

סימן קז. בכל אופן ברור דהמתירין ליכנס לביח ע"ז במקום סכנה הוא רק אם אינו נותן בזה עילוי וחשיבות לעכו"ם, אבל אם נותן להם בזה כח ועילוי אף בפק"נ אסור ביהרג ואל יעבור. ובאין סכנה אסור ליכנס לכל הדיעות, ולדעת הגר"א לעולם אסור.

סימן קח. לפי״ז בכנסת שלהם שהוא בית מינים דגרוע הרבה מע״ז, פשיעא דאסור ליכנס לתוכו אף באופן שהי׳ מותר ליכנס לבית עכו״ם דיש לתוכו אף באופן שהי׳ מותר ליכנס לבית עכו״ם דיש חשש יותר דאחי לאמשוכי אבתרי׳ ושאני מינות דמשכא. ועוד דנותן להם חשיבות ועילוי דאז אסור ביהרג ואל יעבור אף בבית עכו״ם, ומכש״כ אותם הככנסים שמה להשתתף עמהם ומחקשרים עמהם בשבועה והודי׳ של שזכו להיות נמנים עמהם, בודאי דעוברים על שזכו להיות נמנים עמהם, בודאי דעוברים על שזכו להיות נמנים של של יעבור.

סימן קט. כמה חירולים למה לא הביאו הפוסקים הך דינא דר"ע דאסור ליכנס לביח מינים אפילו במקום סכנה. — עוי"ל דר"ע סבירא ליי דהביח מינים עלמו אסור בשביל שנעבד בו עבירה, אף אם אין שם עכשיו מאומה. ולא מיסחבר להו להפוסקים לפסוק כך ולכן כחב רש"י דר"ע אמר זאח על עלמו משום מדת חסידות. — אולם זה ברור דהיכא דיש חשש אמשוכי לכו"ע אסורה הכניסה לשם ביהרג ואל יעבור

סימן קי. בזה שמשחחפים שומרי חומ"ל במלכות המינים שיש בה כמה איסורים של יהרג ואל יעבור, מעהרין את העמא ומחירין את האסור. — וכל גדולי ישראל מדורות הקודמים הזעיקו על הסכנה של הליונים שדברו סרה על ישראל והלשינו אל האומות שבעוה"ר בשביל זה קרה לנו האסון הנורא, ועכשיו ע"י שמשחחפים עמהם ומחזיקים ידם מאשרים זדים לאמור שוא עבוד אלקים ומה בלע כי שמרנו משמחתו.

סימן קיא. גם מליפים את העולם בשקרים וכזבים כאילו אין שום מקום פליעה לישראל אלא אללם, אבל המחבונן יודע כי בחחלה מגרים ומשסים את אוה"ע לרדוף את ישראל, ואח"כ מעמידים פנים כאלו הם המלילים. והם הם הגורמים חורבנות בגוף ובנפש וכבר העבירו על הדת אלפים ורבבות נפשת נקיים ועלומים כל הרוגי׳. — משל לדבר.

תוכן הענינים

סימן קיב. מבוחר בשו"ת חהל יעקב שליוה לבעל המנהג לברך ברכח כהנים בכל יום לפי שהונהג ע"י כש"ו שר"י. כדי שלח לתת חיזוה למסית ומדית. וכ"כ במו"ג שכל הבא מע"ז אסור בהנאה כדי שלא יחשוב החיש שבחה לו הללחה מע"ז. - וק"ו חלו שמודים בהללחת המינים ומכניסים ארם הכפירה לחרדי בענם של רבבות בני ישראל.

סימו היג. עוד זחת דידוע לכל שכל חפלם ורלונם כוא לעקור כאמונה והחורה מבנ"י, והדתיים משמשים כסות עינים לכל תעתועיהם. כי בלעדיהם לא ביו יכולים לבוליא זממס לפועל מאימת יבדות כעולם ומחמת הלת בושה מחור"ע, אבל ע"י השתתפות הדחיים יכולים לעשות הכל בלי שום מפרוע.

סימו היד. חיובה רמיה עלינו חעות ולהזעיה הח העולם על חיה"ש ותורה"ה ולפרסם ולהודיע לפני כל עם ולשון שישנם עדיין ישראל שומרי חומ"ל וכי המושלים הכופרים חינם בחי כח של עם ישרחל. אבל גרוריהם הדחיים מתנפלים על היראים הלוחמים במס"נ ונותנים יד לפושעים לחזק אותם ברוע מעלליהם בשכר החניפה והשוחד שמקבלים מהם.

סימן קמו. יבואר דחמור עון המחזיקים ידי עוברי עבירה מע"ע עלמס, כמבואר במדרש שהשלטון הרג את הקבלנין והחיר את הגובים.

סימן קסו. מה מגוחך היא הטענה שיושבים עמהם כדי לפעול אללם חיקונים בדח, דהנסיון מכחיש כ"ז. ונהפוך הוא אילו היו כל שומרי חומ"ל מתקוממים כולם ללחום עם הכופרים היי בכוחם למנוע הרבה גזירות שמערתם לעקור את כחורה והדת.

םימן קיז. וכבר באו בטענה זו עוד בהתחלת רעיון הליוני המסיתים והמדיחים לומר שיתחברו כל ביראים אל לליונים ויחזרו אותם למועב. וכל בגו"ל בתקופה ההיא גרשום ולא אבו אף לשמוע מזה. כי לחקנם א"ח דכל באי׳ לא ישובון ושאני מינות דמשכא. וכי האלשיר ההי דאל חלך בדרך אחם לא רק במעשה העבירה אלא אף להיות עמו בדרך אחד.

סימן קיח. לדינא אין נפק"מ אף אלמלי היי בכחם לעשות תהנות מועילים לדת. דבאיסור שהוא ביהרג ואל יעבור אין כח ביד שום אדם בעולם להחיר.

סימן קים. איסור דחיקת כקן כוא אף אם רולים למהר לנאת משעבוד מלכיות כדי לההים מלכות של תורה, לפי שגחולת ישרחל תלוי רק בידי הקב"ה. וק"ו ב"ב של ק"ו להשתתף בעבירה של דחיקת הקץ להקים מלכות של מינות המחריבה את דתוב"ה.

סימן קב. ברור דכל היושבים שמה נמשכין אחריהם. וכ' ביש"מ אין דבר בעולם מזיק לנפש כמו בתחברות עם אדם רשע.

סימן קכא. ביאור הסוגי׳ דבי טבחי דאחאב בגמ׳ חולין. — חמוי למה נעשה לו נס לאליי להאכילו בשר נבילה שהעורבים הביחו לו, ומדוע לח נעשה לו נס להביא לו בשר כשר.

סימן קכב. אין להביא ראי מהעורבים דאלי שהיי במקום פק"נ. סימן קבג. דברי המהרש"א והעיון יעקב בזה.

סימו קכד. סתירה למחמר הגמ' ממדרש חנחומה. שהעורבים הביחו לו משולחנו של יהושפט.

סימן קכה. ביחור הענין עפמ"ש הרמ"ע מפחנו על הקרא דמושל מקשיב על דבר שקר וגו׳ דהם ב׳ ענינים, ח׳ שהעם גרורין חחר המלוכה והב׳ דמשרתיו רשעים משום דגרורין אבתרי׳. אבל הגרעה״א בגרש"ם לא חילק בזר כלום.

סימן קבן. לכאורה היי אפ"ל דאסור היי לו ליהושפע לחכול משחיטתם מטעם רוב א"ל דקיי"ל מומר לע"ז מותר לאכול משחיטתו. אבל הא ליתא דאפשר שהיי יהושפט יודעם ומכירם שכשרים הם ובכה"ג מותר לסמוך עליכם.

םימן קבו. ישוב לזה עפי"ד היעיר אוזן דאם לא אשכחן בהדיא דופיה מכללא למדין מי הכלל

וע"כ שבה הדיבור להודיע לו שהזביחה הזחת הוח מגברי דמעלי.

סימן קכח. חיי נכון לסחירה שבין גמי חולין והמד"ח דהבית מטבחים של אחאב כשר היי, דכל עלם האיסור של שחיטת טכו"ם הוא בשביל שמחשבתו לע"ז, אבל אחאב היי שומר חומ"ל, אלא שילרא דע"ז חקיף לרי ואפשר דשמרו את בית המטבחים מע"ז. ומה דאיתא שהעורבים לא רלו ליכנס לביתו הוא משום שביתו היי באמת מלא ע"ז.

**סיטן קכט.** ליישב למה הביא ראי׳ מהעורבים דאסור ליכנס לבית ע"ז אף דמקרא מלא הוא, אלא כדי שאל יחשוב האדם לדרוש טעמא דקרא ויאמר בלבו שלא יבוא לימשך אחריהם כמ"ש שהמע"ה אני ארבה ולא אסור, לזה הביא ראי׳ מהפר והעורבים.

סימן קל. הדרן לדברי הרמ"ע מפאנו דמושל מקשיב על דבר שקר כל משרחיו, אף אלו שהיו טובים מתחלה נטשים רשעים דגרורין אבתרי'. וק"ו בנידון דידן אלו היושבים עם המינים במחילתם ונשבעין לחוקיהם שבודאי נגררין אחריהם ועח עיניהם מראות.

סימן קלא. ידוע דאחאב היי שומר חומ"ל ומסר נפשו על החורה, רק שילרא דע"ז חקיף ליי. אבל המינים שבימינו גרועים באלף דרגות מאחאב. ועכ"פ פוק חזי מה עלחה לו לאחאב שלא נשאר ממנו שריד ופליע ר"ל.

**סימן** קלב. וישנם חוטים ומחטים שאומרים שלריך לחלק כבוד למלכות המינות כמו שאלי׳ רן לפני אחאב, והבל יפלה פיהם, כי אחאב הי׳ לו דין מלך עפ"י הלכה.

סימן קלג. בירושלמי הוריות מבואר להדיא דאחאב היי לו דין מלך. — וכי הרלב״ג כי רק כשעשה אחאב חשובה והרג נביאי הבעל אז חלק לו אליי כבוד, לא קודם לכן. — וכן מבואר להדיא בדחז״ל בילק״ש פי משפעים ונשיא בעמך לא חאור, יכול כאחאב וחבריו ח״ל בעמך, לא אמרתי אלא בזמן שהן נוהגין כמנהג עמך.

סימן קלד. גם לירבעם היי דין מלכות. והוא היי אדם גדול במעלה מאוד לולא אותו החעא שטעה בו היי זוכה לעייל עם בן ישי בג"ע שהוא מדריגה נפלאה שאין למעלה הימוה. ואל"ל שא"א לדמות לזה אותה מלכות המינות שבימינו בעוה"ר, ואדרבא המחפים עליהם והמכבדים אותם הן המה העוזבי תורה יהללו רשע.

סימן קלה. ידוע כי שלטונס מיוסד גם על שאר העבירות שהם ביהרג ואל יעבור, ג"ע ושפ"ד. וגם אחר שיא הפסק מגדולי א"י על גיום הבנות שהוא ביהרג ואל יעבור, המה מחזיקים ברשעתם. — וכ"כ הרדב"ז דכלה יולאת מחופתה הכוונה כיון שחתן יולא מחדרו ממילא כלה יולאת מחופתה. — דברי הראב"ע דאם האשה יולאת למלחמה מביא לידי זנות. הרי העון של ג"ע. ובפרע בקיבוליהם שמלאו אח כל הארץ זימה ר"ל. — וגם בשפ"ד ידם דמים מלאו, ובסיבתם נהרגו הרבה רבבות מישראל, חון מהמלחמות שעשו שלא כדין והכניסו את הכלל ישראל מהמלחמות שעשו שלא כדין והכניסו את הכלל ישראל מחולו.

סימן קדו. ביאור הגמ' ג' עזין הן וכו' ישראל בלי באומות, ופי' המהרש"א דשלטון ישראל בלי חורה יש לו עזות דומיא דכלב, ויש סכנה עלומה בדבר.

— וכל אלו המהללים ומשבחים שכאילו נעשו להם נסים הם מפילים בזה מינות בישראל לאמור כל עושה רע טוב בעיני ה' ובהם הוא חפץ. — ומבואר בגמ' שלפעמים נעשים נסים ע"י הע"ז דהבא לעמא פוחחין לו. והמחניפים להם מרחיבים פתחי העומאה לכל הבא לעמא.

סימן קדז. מבואר בבעל העקידה שעשו רלה לחלוק המלוכה ליעקב ערם הקץ, ואמר לו יעקב אע״ה ודפקום יום אחד ומתו כל הלאן ח״ו.

סימן קלח. אי אפשר שחבוא ישועה אלא על ידי לדיקים וכשרים כדאיתא בתנדב״א. — העעם שבאה ישועה לישראל ע״י ירבעם בן יהואש מבואר בקרא שלא רלה ה' למחות את שם ישראל ועוד כמה טעמים בדבר. אבל פשיעא דא״א שתהי' ישועה ע״י רשעים וכופרים מסיתים ומדיחים.

קצ

סימן קלמ. גם בן כוזיבא נהרג ע"י החכמים בשביל שראו במלכותו לפני ביאת המשיח סכנה גדולה מבור הכלל ושראל

סימו המ. בענין גודל האיסור להתחבר לרשעים שאמרו חז"ל באדר"ג דאעפ"י שאינו עושה כמעשיהם מהבל שכר כיולה בהם. — ואיתה בגמי אין לך משפחה שיש בה לסטים שאין כולה לסטים מפני שמחפים עליו. ואמרו ע"ז הפסוק ושמחי אני את פני באיש ככות ובמשפחתו. א"כ מי לא יירא להיות חבר בכנסת המינים שלהם.

סימן קמא. יבואר האיסור לילך אל הבחירות, שמלבד כאיסור דלפני עור ע"י השתתפות בבחירות כוח שולח את בא כוחו לשלעון המינים והרי הוא שותף לכל האיסורין הנוראים הנעשים שמה. והשומר נפשו ימנע רגלו מהבחירות האסורות הללו

סימן קמב. יש הסוברים כיון שבהתייסדות האגודה היו גדולים ולדיקים לכן אין שום רשות להרהר אחריכם ולבקר מעשיכם, אבל כאמת כוא שעיקר בתייסדות באגודה היי ללחום עם הליונים, וגם או לא הסכימו להם הרבה גדולים ולדיקים, ומאז ועד עתה נשתנה האגודה הרבה לגריעותה. עד שבעת התייסדות המדינה נעשו שותפים שוים עם הליונים בכל פעולותיהם, והחינוך שלהם הוא חחת השפעת הליונים. וגדול כח השוחד שמסמח חת העינים.

סימן קמג. חלילה לומר נשתנו העתים דכ"כ החת"ם אל תאמר נשתנו בעתים, יש לנו אב זקן כוא לא נשתנה והוא לא ישתנה. אדרבא לפי שהדורות נתמעטו לכן ראוי לגדור גדר ולכחמיר יותר לפרוש מן הרשעים. - ובודאי דלא אזלינו בהאגודה בתר שמח חלח בחר שעמח, וחיו זה חותה החגודה שהיחה או. - דוגמא לוכ שכד"ח זלכ"כ אסר את כמאשיו מצוח מטעמים כמוסים. ואצל מאשיו לילית גילה טעמו כי אופני המאשין משתנים בכל יום. וככה עינינו רואות שבימינו נעשות המלות במאשינען חדשים במכשולות נוראות וככל על סמך אותו בביתר שניתן אז. -וכמו כן א"א להאגודה לחלות עלמס באותו ההכשר של הגדולים דחז. -- וחזי מחן גברא רבא דקמסהיד

הגרח"ע ז"ל בעת שרצו לייסד אגודת הרבנים, שלא הסכים לדבר לפי שבמשך הזמן בודחי הכל יחנהל ע"י מזכירים ופקידים, אף שבימיו היו גאונים ולדיקים שהשפעתם היתה גדולה וניכרת. ואנו מה נענה אבתריי

סימו המד. ויעו שרולים למלוח חו בעיניהם נמשכים אחריהם ומסייעים לפעולותיהם, כאשר כן עשו עם פליעי הונגחרו שפיחו חותם בדברים ובחעמולה גדולה לבוא אך ורק לא"י, אף כי בפנימיות לבם ידעו שלא ככינו לכם מהום מהלט וסופם יכי׳ שיפלו חחת השפעת הכופרים המסיתים. כאשר כן היי בעוה"ר. ורק מיעוטא דמיעוטא עמדו בנסיון. ולא עוד אלא שהתנפלו בגסות על כל מי שהזהיר את הפליטים שלא לילך בדרך הליונים, וביזו חותם בחירופיו וגידופין באומרם שהם מוליאים דיבה על הארץ. - גם חוגגים בבילולין וחינגין את יום בעלמאות שלבם, אותו ביום שהתלהחה המלחמה ונהרגו נפשות ישראל והועמד אם בהיכל בדמום מלכום המינום.

סימו קמה. מבואר ברמ"א דמחמת יראת האלם מוליאין אותו לדון בעיר אחרת. וא"כ בזמנינו שהם מטילים אימה יחירה על כל המנהיגים. איו חימה איפוא שזה מביא לידי סמיות עינים שלא לראות כחמס

סימן קמן. גם שחול המלך אמר חטאתי כי יראתי את כעם. וביאור הדבר שתמה על עלמו היאד בא לידו טעות כזה שלא להכיר האמת. ומלא כי כ"ז בא לו מיראת כעס, ואעפ"י שהי' מלך ואי אמר מלכותא עקרנא עורא עקר עורא וגא הדר בי', הרי שנדול כח בשוחד וכשפעת בעם.

סימן קמז. עוי"ל עפי"ד האוה"ח הק' גבי מרגלים שלצד שכוונת המשלחים היתה לרעה הולידו חכונה רעה בשלוחי מלוה. כן אפ"ל דשאול המלך חקר מנין בא לו טעות כזה, ומלא כי משאת יראח העם לשמוע בקולם נולד בו חכונה רעה שלהם.

סימן קמח. ביאור הגמי חולפא מלכותא בלא חגא. מש"כ בד"ח שרוב הדור המה מע"ר, וכ"כ הרח"ו ז"ל. והסבר הענין עפמ"ש באור החמה שאף

שנולדו אלל ישראל מ״מ הנשמות הם מע״ר. וק״ו בדורינו זה.

**סימן קמט.** כמה דקדוקים בפסוק וכי חשגו ולח חעשו את כל המלות וגו' והי' אם מעיני העדה נעשתה לשגנה.

סימו קנ. פליאה עלומה איך יחכן שסנהדרי גדולה

של ט״א שהיו מופלגים בחכמה ובקדושה יטעו כולם בדבר חמור כע״ז. — לפי״ד הרמב״ן כי ה' ינהג את הכהנים השופטים שלא יטעו ולכן אם הרגו אין נהרגין, קשה איך יטעו בע״ז. — יובן עפ״ד האוה״ה הנ״ל אצל מרגלים, שעון הדור גרם לסנהדרין שיטעו. — וכ״כ בהפלאה שסיבת החעא לכהן המשיח הוא באשמת העם. והוא כעין מאחז״ל כד רגיז רעיא על על וכר), דע״י עון הדור לא רק שנחמנים פרנסים פרנסים

שאינם מהוגנים, אלא אף הכשרים ומהוגנים באים

לידי סחיום עינים.

סימן קנא. ובנזה"ק כ' דאף שאין הקב"ה מביא תקלה לדיקים ובפרט במידי דמיכל מ"מ אין תימא שנכשלו האמוראים הקדושים לאכול תאנים בטבל דלפי שאין דורם זכאי כ"כ גם הלדיקים יורדים ממדריגתם. ואנן מה נענה אבתרי בדור השפל הזה. — ועלם הדבר שנכשלו האמוראים אפ"ל עפ"ד חז"ל לא היו ישראל ראוין לאוחו מעשה וכו' אלא להורות

לא היו ישראל ראוין לאוחו מעשה וכו׳ אלא להורות חשובה, והראו מן השמים שיוכל להיוח שגם גדולי הדור נכשלים בעון השפעת הדור. — ביאור הגמ׳ אפילו אם יבוא אלי׳ ויאמר אין חולין בסגדל אין שומעין לו, דהול"ל שאפילו אלי׳ לא יאמר כך, אלא להשמיענו בבירור דאף לאלי׳ אין שומעין אם הוא היפך האמת. — כעי"ז הוא גם הענין בחנורו של עכנאי, דודאי קוב"ה לא עביד ניסא למגנא, ונעשו הנסים כדי שיקבעו החכמים לדורות שאין להשגיח על להדיא ברב נסים גאין שלא היחה הכוונה בהנסים להדיא ברב נסים גאין שלא היחה הכוונה בהנסים אל חנורו של עכולי הלא לנסוח את החכמים אם יניתו הקבלה והגמראן שבפיהם בשביל בת קול.

סימן קנב. מיוצב לפי"ו משאה"כ וכי חשגו וגו' וכי אם מעיני העדה, ששגגת עיני בעדה בא

בסיבת העס. — ואמר לשון והיי לשון שמחה עפמ"ש חז"ל אשר נשיא יחטא, אשרי הדור שהנשיא שלו נותן לב להביא כפרה על שגגתו.

סימן קנג. עכ״פ חזינן שיש מליאות אף להסנהדרי גדולה שבלשכת הגזית לעעות בענין ע״ז וכל ישראל יעשו כדבריהם. — ואיתא במד״ר כרובם כן חעאו וכו׳ מי גרם לכל הדור לחעוא, הנשיא שחעא חחלה, ובודאי דמיירי באופן הנ״ל. — ובימינו אלה נתקיימה נבואת יחזקאל על רועי ישראל.

סימן קנד. ביאור הגמ' סנהדרין דקשר רשעים אינו מן המנין. דחזקי הוה מסתפי לפי ששבנא וסייעתו היו הרוב וקיי"ל אחרי רבים להטוח, ולכן אמר לו הנביא לא תאמרון קשר לכל אשר יאמר העם הזה השר.

סימן קנה. בדין אחרי רבים להטוח כ׳ בספר החינוך דזה רק אם שתי הכחות שוים דודאי אין כת בורים מכרעת כת חכמים. ופשיעא דלא אמרינן אחרי רבים להטוח ברשעים. — ואף בלדיקים אם יש להם נגיעה עלמית אין מלרפין אותם לדעת הרוב, וה״ו ברשעים שקשר רשעים אינו מן המנין, וא״כ

חזקי' מתחלה מאי קא סבר.

סימן קבו. ביאור הענין עפ"י המהרש"א דאינו מן הרוב המנין קאי על הקב"ה שאינו עם מנין הרוב שלהם לפי שמחשבתם לועה להשלים עם סנחרב שחרף מערכות אלקים. — ולפי"ז אפ"ל גם דשבנא וסיעתו לדיקים וכשרים היו אבל לפי שרלו להחקשר עם מחרפי ה' דהוי מחשבת ע"ז לכן לא נמנה הקב"ה עמהם אף שהיו הרוב.

סימן קנז. יובן כזה אומרס ז"ל יחיד ורבים הלכה כרבים, דהלא לאו דוקא יחיד אלא אפילו רבים אם הכת השני' מרובה יותר ג"כ הלכה כרבים. ולהנ"ל אפ"ל דיחיד קאי על יחידו של עולם, דרק כשהקב"ה נמנה עם אותן הרבים אז הלכה כרבים.

סימן קנח. חזיק מזה דאסור לשמוע בקול הרבים בדבר שהוא נגד החורה והאמונה. וכבר הזהיר

היעב"ץ במגדול עוז שלא לירא אף ממופחים כהעמדת החמה של יהושע בן נון ואף אם יהיי יחידי בעולם.

סימן קגם. בעיקבא דמשיחא ממליא הבע"ד לשחד כל אחד ואחד לפוס דרגא דיליי. וכי בזרע קודש דלפעמים משחד הילה"ר את האדם במלוה קענה כדי למונעו ממלוה גדולה. — ואמרו חז"ל המלפה לשולחן אחרים עולם חשך בעדו, לפי שהמלפה לשולחן אחרים נעשה משוחד והשוחד יעור עיני חכמים לכן עולם חשך בעדו.

**סימן** קס. גם בלי נגיעה אם נמלאים בקרבת רשעים יש מקום לעעות, כמו שעשה ירבעם שהושיב רשע אלל לדיק, מכש"כ בלירוף השוחד. — במלב כזה אין עלה אחרת רק להסתכל בפסיעות הראשונים כדברי רש"י ז"ל בשה"ש, ולא לסעות מדרכם בקודש.

סימן קסא. דיוק בדברי רש"י ז"ל שאמר חדל הרועה מלהנהיג אוחך ולא אמר שלא יהי' רועה, ונראה שכיוון למצב כזה שאין הרועה המנהיג אלא הדור מנהיג אוחו. — וזהו כוונת הפסוק אל השופע אשר יהי' בימים ההס, כלומר שהוא יהי' השופע ולא כדור ששופטים את שפטיבת.

**סימן קסב.** ואיתא במדרש הנעלס דאף חנוך נסחלק מעור"ז קודס זמנו כדי שלא ילמוד ממעשי הדור שהיו חייבין ויבאיש ריחו ח"ר.

**סימן קסג.** ביאור הגמרא עתידה תורה שחשתכת מישראל. וקשה דהא כתיב כי לא חשכח מפי זרעו.

סימן קסד. מש"כ המהרש"א לתרן ל"ע וחירולו דחוק.

סימן קסה. עוד קושיי על המהרש"א מגמ' נדרים.

סימן קסו. להבין מאמר רשב"י מה אני מקיים
ישוטטו לבקש את דבר ה' הלא חשב בגמ' ג'
דברים הלכה קן ונבואה א"כ אפשר לאוקמי הפסוק
בקן ונבואה. — עוד כמה חמיהות בזה. — גם למה
נקרא מחלוקת בהלכה שכחת החורה.

סימן קסז. הענין הוא דבכל מחלוקת אפשר לידע האמת עפ"י הכללים שנחנו לנו ע"י חכז"ל והפוסקים, אבל רק אם הנושאין ונותנין אינם מושפעים משום דבר זולת החוה"ק, שאז ילא להם הלכה ברורה. לא כן אם כ"א בא בהשפעת הדור והמפלגות, על כגון דא אמר רשב"י שלא ימלאו הלכה ברורה במקום אחד. — וע"ז רמזו חז"ל מיום שחרב ביהמ"ק אין לו להקב"ה אלא ד' אמות של הלכה בלבד, דהעיקר הוא אם הד"א של הלכה כם באמת של הלכה בלבד, בלי תערובות נגיעות והשפעות שונות.

**סימן קסח.** לפי"ז אפ"ל שאין פלוגחא בין החנאים, דרשב"י סובר דמה שלא ימלאו הלכה ברורה זהו שכחת החורה. — ראי' לזה מזו"ח במדרש הנעלם. — ומ"ש שלא תשכח מפי זרעו היינו ע"ד שכ' רש"י ז"ל שעדיין העקבים ניכרים וכל מי שירלה לילך בדרך האבות ילך לבטח דרכו בדרך האמת.

סימן קסט. עוו"ל עפ"י הגמ' סוכה דשכחת הלכה אחת נמי שכחת התורה קרי ליי. ומה שערחו לישב סחירות הפסוקים דאי נימא דמיירי בשכחת הלכה אחת לק"מ, היינו משום דכתיב רעב ולמא לשמוע דבר ה' ולא ניחא לי' למימר לשון זה על שכחת הלכה אחת. — עוי"ל דחז"ל ראו ברוח קדשם המלב בעיקבא דמשיחא לכן אמרו ע"ז שכחת התורה, אלא שאמרו ג"כ שמי שירלה לדעת האמת יוכל להכיר בהפסיטות של הראשונים.

סימן קע. מ״ש דבר ה׳ זו הקן הכוונה שישתכחו סימני הקן המבוארים בחז״ל ובפוסקים ויתלו עלמס בגאולות שקר. — וגם מ״ש דבר ה׳ זו הנבואה ג״כ הכוונה כנ״ל דקודם הגאולה תחזור הנבואה לישראל, וכ״ז נשתכח בעוה״ר בעיקבא דמשיחא. אבל לשראל, וכ״ז נשתכח בעוה״ר בעיקבא דמשיחא. אבל זה ודאי אם הולכים בדרך האמת. — וזהו כוונת ארז״ל אם הרב דומה למלאך וכו׳ חורה יבקשו מפיהו, דודאי הראשונים כמלאכים ואם הרב אומה להראשונים כמלאכים או יבקשו חורה לכה״פ דומה להראשונים כמלאכים או יבקשו חורה מפיהו.

סימן קעא. הדרים בח"י אין ללרפס לדון בנוגע לכתלוכה.

**סימן קעב**. מבואר בגמ' ב"ב אין דנין בדייני אותה העיר שכולם נוגעין בדבר. — ואף שבכל העולם יש נגיעה עלומה מחמח לחץ על המנהיגים והרבנים, אולם הדרים בא"י קרובים אל החלל ונוגעים יוחר.

סימן קעג. כבר פסק המהרלב״ח דאחר שכבר נעשה מעשה חו א״א להחועד יחד דכסופא להו מילחא למיהדר, והביא ראי׳ מן הש״ם. — ולקושעא דמילחא אילו הי׳ מניאות שיחאספו כל יראי ה׳ להגיד כ״א דעתו האמיחית בלי פחד הי׳ רוב גדול להיראים ולדעת האמת. — כ״כ היש״מ דהמקבלים שוחד מבלבלין ומסלפין אף את דברי הלדיקים הנקיים שיושבין עמהם.

סימן קעד. ישוב וכון על מה שיש לדקדק טובה
בפרשת המרגלים, ותמלית הדברים שהמרגלים
נשפטו לרטה ע"י תכונת רעה של המשלחים כמ"ש
האוה"ת הקי, ותו לא קשה קושית הרמב"ן דהיי
להם להאמין להעשרה יותר מן השנים, דזה עלמו
מה שאמרו העשרה היפך האמת היי בהשפטחם שהם
הולידו בהם תכונה רעה, ושפיר הי"ל לשמוע להשנים
יהושע וכלב שלא נשפטו מדטת הליבור. — ואותו הדבר
הוא בזמנינו אל המשלטום.

סימן קעה. עינינו הרואות מש"כ המהר"י שפורע על דבר מלחמתו עם הש"ץ וכת דילי' שהיי כמעע יחידי בדורו, ואף לאחר שהמיר הש"ץ את דתו עשו בו רובא דעלמא והלדיקו אותו בהבלי שוא, והוא סבל חרפות ונזיפות, ואלמלי היו אומרים אז אחרי רבים להעות ח"ו אבדה פליעת יהודה. — איברא דהש"ץ התחיל בכח תורה ועבודה ובתשובה, אבל הכת שבימינו דורסת ברגל גאוה את כל הקדוש לנו ואפ"ה לא בדילי מינייהו אינשי. — ואין עלה אחרת רק להתבדל ולפרוש מהם אף למדבר כמאז"ל על עיקבא דמשיחא ותהי האמת נעדרת, שנעשית עדרים עלרים והולכת לה.

**סימן קעו.** המסיחים והמדיחים חפסו אומנוחו של בלעם הרשע שאמר לישראל לעשוח כל הרע ולא ישניש אותם הקב"ה כדאיתא במדרש ובבעהחו"ם משל דמשה ובלעם, ולא שוד אלא ששופכים בוז וקלון

על המוכיחים ועל כל מי שמגלה חועבוחיהם. —
ובמדרש ילקוט אוהבו של אדם אומר לו השמר בעלמך
אבל שונאו אומר לו אל חחיירא כדי להפילו. וכן
הרבה מדרשים. — ואלו המלמדים זכוח בכזביהם
ובלהטיהם מראים בזה שהם מחלמידיו של בלעם הרשע.

— וגמ׳ ערוכה היא בחגיגה אם יאמר לך אדם חטוא
והקב״ה מוחל לך אל תאמין ברע. — ובאמת פיהם
מלא חהלה ללמד זכוח על הרשעים, ולעומח זאת על
היראים ידברו סרה וידונו אותם חמיד לכף חובה.

סימן קעז. יסכר פי דוברי שקר על זדיקו של עולס הבעש"ע הקי וחלמידיו שהלדיקו את הרשעים ח"ו. אבל למדו זכות על ישראל בינס לבין קונס, כמו שעשה משה רבע"ה, וכן מלינו להדיא בקדושת לוי.

סימן קעח. דברי הרה״ק מבארדיטשוב זלה״ה בס׳
אור האמת על הפסוק עוזבי חורה יהללו רשע
ושומרי חורה יחגרו בס דישנס לדיקים שמחמת רכות
טבעם אינם מחקועעים חמיד עם הרשעים וקראס
הכ׳ עוזבי חורה יהללו רשע. — עוד מש״כ הרה״ק
מראפשין זלה״ה בזרע קודש דמי שאינו שונא את
הרשע חכלית שנאה אינו יכול לאהוב את הלדיק
חכלית האהבה. — וכ׳ החובת הלבבות מפסידי האהבה
באלקים וכו׳ השנאה באוכביו והאהבה בשונאיו.

סימן קעש. הרה"ק מהרל"א זלה"ה כ' בס' מעין גנים על הכופרים שונאי הדת אשר לא יקרב איש זר בנחלת ה' והשמים לבם לדרכי ה' ולחורתו ירחיקו את האנשים החטאים בנפשותם מלהסתפח בנחלת ה' ולא יתערבו עמהם.

**סימן קפ.** גם הכת ש"ן התעטפו בדברי הזוה"ק וכתבי האר"י, ואחריהם באים האפיקורסים שבימינו לחלות בוקי סרוקי בדרכי הבעש"ט הקי, יען שלא נכתבו בספר דרכם בקודש רק מעט מזטיר. וזאת לדעת שדבריהם נאמרו לתלמידיהם לפי שורש נשמת כל אחד ואחד.

סימן קפא. גם בגמ' מלינו כעי"ז שלפעמים אתרו מימרא לחלמידיהם אף שאמרו אחרת לשאר חלמידים, כי דבריהם היו מכוונים אל השומעים.

וכ"ה גם בספרי חלמידי הבעש"ע. כמבואר להדיא בהקדמת ספר התניא שכתב ספרו ליודעיו ומכיריו. --ובם׳ יושר דברי אמת כחב הרה"ה ר"פ מזבאריז זלה"ה דלאו כ״א יוכל להבין מכתבי הרה״ק מהרד״ב ז״ל, וברבה דברים לא נאמרו אלא לבני עליי.

םימו הפב. גם הגר"א ז"ל פיי הפסוק שומרי תורה יתגרו בם כמובא לעיל בשם ס׳ אור באמת. ולא נסחפה בזה אדם מעולם שלריך לבוא לעזרת הי בגבורים הלוחמים עם המינים והפיקורסים שעליהם נתהנה ברכת ולמלשינים.

םימן קפג. מבואר ברמב"ם ז"ל דנתקנה ברכה אחת לאבד האפיקורסים שזו גדולה מכל לרכי בני חדם.

סימן קפד. גרסינן בגמ׳ ברכות דחם עעה בברכת כלדוקין מעלין אותו שמא מין כוא ואינו רולה להלל עלמו. — מכש"כ מי שאומר בפירוש שלא רק שאין לקלל אוחם אלא שיש ללמד עליכם זכות זכו מינות

םימו הפה. גם יש כמה לחוין דחורייתה שלה ללמד זכות על המסיח, וחיך אפשר לומר שלריך ללמד זכות על מסיחים ומדיחים כללו שלא כיו עדיין כמוכם בעולם. — בדורינו זה דור של עיקבא דמשיחא כל הרוצה ליטול את השם נוטל וחולה עלמו באילו גדול הבעש"ט הקי ומתחשבים עם סיפורי מעשיות הנדפסים שרובם ככולם שקרים וכזבים. -- וכבר כתב הרמב"ם שהמכזב כמו שהוא מכזב בלשונו מכזב בקולמוסו. ואין לנו על מי להשען אלא על אבינו שבשמים. -- ובזה נשלם המחמר הרחשון. בעזרת כלחרון וכרחשון.



תוכן הענינים

# מאמר ישוב ארץ ישראל





היות כי כרחש וכרחשון שבעמיד יסוד למלוח ישיבת ארץ ישראל שביא מלות עשב דאורייתא כוא ברמב"ן ז"ל ואין כן דעת ברבב מבראשונים ז"ל ולא נמלא בזה הכרעה ברורה. גם בשו"ע איו זכר מזה צלל, והאפיהורסים השחמשו במלוה זו להמשיך כל ישראל למינות ר"ל לעשות להם מלוכה חזהה לבעל ח"ו בזה את כל התו"כ, והוא בלבול המוחות שגם ברבה לומדי תורה לא ירדו לסוף דעת הפוסקים בהלכה זו, לכן ראיתי לבאר כל דעות הראשונים וגדולי באחרונים בהלכה זו, וח"ו לא באחי להכריע מאומה כי מה אני. אלא באתי לבאר לפי הט שכלי לחרץ כל דברי הרחשונים ז"ל כחו"ח לפי שיטחו ולכביו דברים ברורים ביולא מתוד דבריכם לדינא. וממילה רווחה שמעתחת. ויען שכרמב"ן ז"ל כוח המתחיל לדבר מזה לכן ראיתי קודם להעתיק כל דבריו ז"ל ככתבם וכלשונם, ושוב אח"כ לבתבונן בכל דבריו ז"ל ובדברי שארי כראשונים כזה דבר דבור על אופניו, וזכ כחלי, בעזר לורי וגואלי.

×

ז"ל הרמצ"ן ז"ל בספר המצוח בין המצוח שמנה שלדעתו ז"ל שהם הרמצ"ם. מצוה די שנצעווינו שלרשת הארץ אשר נתן הא-ל יתעלה לאבותינו לאברהם ליצחק וליעקב, ולא נעזבה ביד זולתינו מן האומות או ליצחק וליעקב, ולא נעזבה ביד זולתינו מן האומות או לשממה והוא אומרו להם והורשתם את הארץ וישבתם בה, כי לכם נתחי את הארץ לרשת אותה, והתנחלתם את הארץ אשר נשבעתי לאבותיכם, ופרע אותה להם במצוה הזו כולה בגבולי ומצרי כמו שאמר ובאו בר האמורי וגוי שלא יניתו ממנה מקום, והראי שזו מצוה אמרו יתעלה בענין המרגלים עלה רש כאשר דבר ה' לך אל תירא ואל מחת, ואמרו עוד כאשר הבלות ה' וגו' עלו ורשו את הארץ ונג' וכאשר לא

וכן לא שמעתם, הוראה שהיא מלוה, לא יעוד והבעחה, וזו ביא שחכמים קורין אוחב מלחמת מלוב. וכן אמרו בגמ' סוטה מלחמת יהושע לכבוש דברי הכל חובה. מלחמת בית דוד להכווחה ד"ה רשות. ולשון ספרי וירשתה וישבת בה בשכר שתירש תשב. ואל תשתבש ותאמר כי במצוב בזאת ביא במצוב במלחמת ז' עממיו שנלטוו לאבדם שנאמר בחרם תחרימם, אין בדבר כן, שאנו מטווינו להרוג האומות ההם בהלחמם עמנו, ואם רלו להשלים נשלים ונעזבם בתנחים ידועים, חבל החרץ לח ננית אותה בידם ולא ביד זולתם מן האומות בדור מן כדורות, וכן אם ברחו האומות ככם מפנינו וכלכו להם כאמרם הגרגשי פנה וכו׳ נלטווינו אנו לבוא בארץ ולכבוש הערים ולהושיב בה שבעינו. וכן אחרי הכריתנו בעממים ההם אם רצו שבעינו לעזבה ולכבוש לכם ארץ שנער או ארץ אשור וזולתם מן כמקומות אינם רשאין, שנלעוינו בכבושה ובישיבתה, ומאמרם מלחמת יהושע לכיבוש חבין כי המלוה הזו היא הכיבוש. וכן אמרו בספרי כל המקום שתכבשו חוץ מן המקומות באלו כרי כוא שלכם או אינו אלא רשות בידם לכבוש חו"ל עד שלא יכבשו א"י ח"ל ויכשתם גוים גדולים ועלומים ואח"כ כל במקום אשר וגוי, ואמרו ואם תאמר מפני מה כיבש דוד ארם נהרים וארם לובה ואין מלוות מכגות שם, אמרו דוד עשב שלא כתורב, בתורב אמרב משתכבשו א"י תביו רשאים לכבוש חו"ל, וכוא לא פשה כן, הרי נצטווינו בכיבוש בכל הדורות. ואומר אני כי במצוה שחכמים מפליגים בה והוא דירת א"י עד שאמרו בכחובות כל היולא ממנה ודר בחו"ל יהא בעיניך כטובד ע"ז שנאמר כי גרשוני היום מהסתפת בנחלת כ׳ לאמור לך עבוד אלכים אחרים, וזולת זכ הפלגות גדולות שאמרו בה, הכל הוא ממ״ע ההוא שנלעוינו לרשת כארן לשבת בה, א"כ היא מלות עשה לדורות מתחייב כל אחד ממנו ואפילו בזמן גלות כידוע בחלמוד

אבו לעלות במאמר כזה כתיב וחמרו את פי הי.

מאמר ישוב א"י

במקומות כרבה. ולשון ספרי מעשה בריב"ב וכו' שהיו יולחין חוץ לחרץ והגיעו לפלעים וזכרו חת ח"י וזקפו את עיניהם וזלגו דמעותיהם והרשו בגדיהם והראו המהרא הזה וירשתם אותה וישבתם בה ושמרתם לעשות ואמרו ישיבת א"י שקולה כנגד כל המצוח, עכ"ל הקי.

והנה במגילת אסתר שם כתב ליישב דעת הרמב"ם שהשמיט מלוה זו, יען שמלות כיבוש הארז לא שייך אלא בזמן הבית כי בזמן הגלות אדרבא נלטווינו שלא יעלו בחומה ואסור לכבוש הארץ, ואין מלוה זו נוכגת לדורות עד עת בוח המשיח, לכן לח חשבה הרמב"ם. את"ד יעיי"ש. ורואים אנחנו בדברי הרמב"ן ז"ל שנחית בפי׳ לדחות תי׳ זה משני טעמים. החחד ממה שהביא שגם בימי דוד היי שלא כהלכה לכבוש הו"ל פרס שכובשין כל א"י, וחזיכן שיש מצוה בכיביש הארץ לדורות, ומובן דבריו כי במה שהשריש הרמב"ם ז"ל בשורש השלישי שאין למנוח מלוח שאינם נוהגיו לדורות חשב שם כמו מלוה דעשה לך שרף ושחרי ליוויים שנלטוו לטשות במדבר. וכן מה שנלטון לטשות בהר גריזים ובהר עיבל וכדומה כל מה שחשב שם ככל כוא מכ שלא כיי ליווי אלא לאוחה שעה בלבד לא אח"כ, אבל מלות כיבוש הארץ שנמשך עוד בימי דוד וכן יהי׳ בעת ביחת המשיח ח״כ לח נחמרה אותה המלוה לאותו הדור בלבד כ"א בכל הדורות בעת שיעלה רלון מחת השי"ת שיהיו ישרחל בחרץ זה ודאי הוי מלוה הנוהגת לדורות ואינו דומה כלל למה שחשב הרמב"ם ז"ל בשורש השלישי

ובאבני מר יו"ד סיי תנ"ד הקשה על המגי"ה דח"כ למה מנה תרומות ומעשרות וחלה שחינם נוכגים בזכ"ז ואפילו בזמן עזרא לא נכגו מכ"ת לדעת הרמב"ם. וסיים שהדבר פשוע שמצוה שנוהגת לימות המשיח חשיב נוהג לדורות. והגם שיש לחלק קלת בין תרומות ומעשרות לכך, אבל אין לכאריך בזב, כי עיקר הסברת שזה הוי מצוה הנוהגת לדורות הוא מבואר בדברי הרמב"ן ז"ל, והוא פשוע.

מעם השני כתב שלדעתו ז"ל כל אותן ההפלגות שחמרו חכז"ל בדירת ח"י כוח ג"כ בשביל

המלוה דוישבתם בה וא"כ היא מלות עשה לדורות מתחייב כל אחד ממנו ואפילו בזמו גלות. והכוונה פשוטה במה שדייה בכאן לומר הלשון מתחייב כל אחד ולא כתב סתם שנלטווינו כמ"ש בטעם הראשוו. דכיון דכאן מיירי בזמן הגלות שאז בוודאי א״א שיעלו כולם או יכבשו ח"ו שהרי יש ע"ץ שבועה חמורה שלא לעלות בחומה, וגדולה מזה הבאתי במאמר הראשון מדברי הרמב"ן עלמו במאמר הגאולה שאף בימי עזרא שהיי בנין הבית אעפי"כ לא עלו הרבה ממדינות אחרות מחשש שמא לא כיי כפקידה אלא על בבל ועדיין יש במדינות אחרות חשש איסור של דחיהת הקן, גם הבאתי שם מה שמבואר בדברי הרמב"ו עה"ת שהבעחתו של הקב"ה שלא תהי כלי הוא אך אם יהיו בארן אויביהם, וא"כ ע"כ שאין זה רצון הבורא ב"ה ואין בזה מלוה אלא איסור חמור, וע"כ דייק לומר על זמן הגלות מתחייב כל אחד. שהחיוב כוא רק על יחידים, לא ח"ו בחומה. ואך בעעם

7

הראשון דקאי על ימי דוד וכדומה, שהוא בזמן הבית

וחירות מהגלות. שם כתב סתם שמלעווינו בכיבוש

כי באותן הזמנים יש מלוה על כלל ישראל בכיבוב

לא ח"ו בזמן הגלות. וזה ברור ומפורש בדבריו בלי

ספק, ויתבאר להלן באורך, אלא שכתב שכיון שאף

בזמן הגלות יש עכ"פ מלוה על יחידים הוי וודחי

מלוה קבועה לדורות.

ובאבני מר סי׳ הנ"ל רלה לחדש דכיון שכל ישראל ביחד אסורים לעלות. שוב אין חיוב גם על יחיד. דחם נחייב את היחידים נאמר על כל אחד זריזין מקדימין למצוה, ונמלא שעולין הכל ביחד ויהיי טונש ח"ו. והביא לזה גם מגמ׳ פסחים דף ס"ע דמילחא דליתא בליבור ליתא ביחיד, דפירש"י ז"ל שם דמצות פסח יחד לכל ישראל נאמרה. הכי נמי מלות ישיבת ח״י יחד לכל ישראל נאמרה, ונדחה לחדש סברת זו כדי למצות טעם על כל הגדולים שלת עלו לח"ו ועוו"ם

הנה מה שלא עלו הגדולים לא"י זה וודאי לריך טעם. ולהלן אדבר מזה, אבל חילוק זה לחלק

בין יחיד העולה לעליי בחומה מבואר בפוסקים. ועיי בחשובת הרשב"ש סי' ב' שכתב וז"ל: בהדירה בח"י א"ז הרמב"ן ז"ל (שהוא היי מגזע הרמב"ן) מנה אותה מכלל מלות עשה כמו שנאמר וירשתם אותה וישבתם בה, וכן היא דעת א״א הרשב״ץ ו״ל בס׳ זוהר הרקיע וכוי, אמנם מצוב זו אינה מצוב כוללת לכל ישראל בגלות כחל כזכ. אבל כיא נמנעת כלל כשו"ל בגמי כחובות שהוא מכלל שבועות שהשביע הקב"ה את ישראל שלא ימהרו את הקץ ושלא יעלו בחומה וכו׳. אמנם מצוב ביא על כל יחיד לעלות לדור שם, עכ"ל. והרי שכתב בפי׳ חילוק זה שאחר שהביא דעת זקינו הרמב"ן ז"ל שישיבת א"י מלוה דאורייתא, סיים שאין זה אלא לכל יחיד הרוצה לעלות, אבל כלל ישראל אסורין מחמת השבועה. וכן כתב הריב"ש בתשובותיו סיי ק״ת שהבית שם בחמלע החשובה דעליי לח״י הוי מלוה, גם הביא דברי הש"ם שהדר בחו"ל דומה כמי שאין לו אלוקי ותיכף אחר זה כתב וז"ל: ומה שהיי אומר הנביא לבני הגלות בנו בתים וכוי זה כי׳ מפני כגלות שנגזר עליכם ומי שכגלם לא כי׳ מניחס לשוב עד שעלו ברשות כורש. וגם עתה חחת משלש שבועות שהשביע הקב"ה את ישראל שלא יעלו בחומה, עכ"ל, והרי דאף שכתב שהיא מלוה לעלות לא"י מ"מ סיים חיכף דבשביל גזירת הגלות מי שהגלם אין מניחם לשוב, וכן עתה מושבעין ע"ז, וע"כ ל"ל דמה שכתב בתחלה שמלוה לעלות אין כוונתו אלא ביחידים דייהא באופן שאינו נגד הגזירה והשבועה.

וע"ב לריך לחלק בדעת הרמב"ן ז"ל לפי מה שהבאתי גם מדברי הרמב"ן עלמו שכתב דברים ברורים דכל ישראל אסורים לעלות. וכבר הבאתי במאמר

יכני ישו אל מוסורים נשמת, וכבו הבפחה במחמות ברחשון הרבה מאמרי חכז"ל שמבואר בפיי שהגלות הוא הכרח וגזירה מאחו יח"ש עד עת קן שהקב"ה יעשה קיבוץ גליות, וזה דעת ר"ז בכחובות שמחלק בין יחיד העולה לעלי בחומה. ובדברי הרשב"ש והריב"ש שהבאחי מבואר ג"ה דהעלי בחומה אף ברשות אסור כמו שהבאחי ע"ז כמה ראיות ברורות ומכריחות במאמר הראשון, שהרי כתב הרשב"ש שאינה מואר כולת לכל ישראל מחמת השבועה, ואם ברשות מוחר עדיין יוכל להיות מאוה כוללת לכל ישראל כמו מוחר עדיין יוכל להיות מאוה כוללת לכל ישראל כמו ליחידים אם היא ברשות, אבל כתב בלשונו שהוא ליחידים אם היא ברשות, אבל כתב בלשונו שהוא

נמנעת לכל ישראל. וכן בריב"ש שכחב העעם בשביל גזירת הגלוח, שמי שהגלם אינו מניחם לשוב, ואם הקב"ה אינו מניחם לבעל גזירחו, בוודאי שאף ברשות אסור. ועכ"פ חילוק זה בין יחיד לכל ישראל מבואר בפוסקים.

ומה שהביה החבני מר ע"ז ממסי פסחים שחמרו כתם לענין עשיית פסח מילחא דליתא בליבור ליתה ביחיד. היו לדמות הנושחיו זה לזה, דשחני כחו שהגידה הנבוחה שיש שבועה שלח לנסוע ביחד, והוח עניו של התעוררות הגמולה לפני הזמן ודחיקת הקץ ועל יחידים הנוסעים אין כאן שבועה זו ואינו ענין של דחיקת הקץ, שוב אפשר לומר דביחידים נשארה המלוה כמקדם כיון שאותה השבועה לא נאמרה ע"ז. ומ"ם דה"ה שיהי׳ חיוב על יחידים לעלות דה"כ שוב יביי חיוב על כל ישראל על כל יחיד בפני עלמו וזה א״א דהכל ביחד היינו בחומה דאסור ואם ילכו ח"ו יענשו. וא"ח שילכו זה אח"ו מי יהדים ומי יחחר ובכ״ח נחמר זרחין מקדימין, ונמלח שעולין ככל ביחד. בזכ ל"ל דחם כל ישראל בחין לעלות אסורים אף בזכ אח"ו מחמת גזירת כגלות. ומכש"כ בכנופיא. ומי שהגלם אינו מניחם לשוב כמ״ש הריב״ש, אלא אם רוב ישראל המה באראות הגולה מחמת טעמים וסיבות המסבב כל הסיבות ואין לנו אלא יחידים הבאים לעלות מקיימין בזה המלוה כיון שמחקיים גזירת הגלות ברוב ישראל, \_\_ ולהלן אחר ביאור השיעות והענינים בזה יחבאר יותר ענין זה מה שאינו מובן לכחורה, גם יתבחר שם לשון הרמב"ן ז"ל שכתב מתחייב כחו"ח.

۳

אבל לחילוק זה לריכין לפי מה שנחאה מדברי הרמב"ן ז"ל שיש גם עכשיו מלוה אף בעליי לא"י, אבל לפי מה שכחב הריטב"א במס' יומא דף ל"ח שאף מה שמבואר בחוה"ק האיסור לשוב למלרים אין זה אלא בזמן שישראל שרויין על אדמחם אבל בזמן הזה שנגזר עלינו להיות נדחים בכל קלוי ארץ, כל חו"ל אחד הוא ואין איסור אלא שלא ללאפ

מדעת מן הארץ לחו"ל יעיי"ש, ואף שבמ"ש שבשביל גזירת כגלות אין איסור עכשיו לדור אף במלרים, גזירת כגלות אין איסור עכשיו לדור אף במלרים, זה לא נראה כן מדעת הרבה ראשונים שבקשו עעמים זהיתרים אחרים על מה שהיי דרים הרמב"ם ז"ל ועוד כמה גדולים במלרים, כי במה שנגזר גזירת הגלות אין ראי שגם מלרים בכלל שהוא מקום שאסרה החוב"ק בפרעיות בלאיון מפורשים, אבל משאר מקומות שבחו"ל שהוא ודאי בכלל גזירת הגלות, שפיר מלי סברי דבזמן הגלות לא שייך מלוה זו לעלות אף ליחידים. והראשונים ז"ל שבקשו טעם ההיחר של הדרים במלרים במלרים לא בקשו כלל עטם והיחר להדרים בשאר מקומות בחו"ל, שפשוע בעיניהם שאין איסור אלא במלרים בלבד, ומה שהחמירו הכז"ל בישוב הארץ אין דה אלא להדרים שם שלא ללאת מדעת.

ובאבני מר מחר סיום חשובתו הבית דברי הריעב"ת כאלו וכתב שלפ"ז אין ראיי גם מדברי הרמב"ן אלא על יושבי א"י, דאף שדנו האשה כמורדת אם אינה רוצה לעלות עמו, הלא גם אם אינה רוצה לעלות מא"י לירושלים ג"כ דינה כמורדת אף שזה ודאי אינו חיוב. כש"כ בזה שאחר שיעלה שם יקיים המלוה דישיבת א"י. ומברייתא דספרי שהביא הרמב"ן אין ראי רק עליכם שביו יושבים שם, אבל לא על בני חו"ל שיכיי חיוב עליכם לעלות, אלא שעומד לנגדו לשון הרמב"ן שכחב מחחייב כל אחד, דמשמע אפילו יושבי חו"ל, ושוב כחב דחולי כיי כרמב"ו אז בא"י כידוע שבסוף ימיו נסע לאה"ק, יעיי"ש. ונמלא שלבסוף דעתו ז"ל לפרש גם בדברי הרמב"ן דקחי רק על יושבי ח״י כדעת הריעב״ה, אלה שהלשון מתחייב כ״ח טומד לנגדו. ושוב כחב דגם לשון זה ים ליישב דאולי ביי אז בא״יו. ואינו מובן מאי נ״מ באיזה מקום היי אז, וכי כחב זה על מקומו שהוא שם, כלא כחב זכ סחם על ישראל. אלא די"ל בפשוע דכיון שבהתחלת הדברים שהתחיל לדבר מפרע זה כביא כלשון מדברי חז"ל כל כיולא ממנה ודר בחו"ל ככל בתר רישה גרירה שמדבר מיושבי ה"י, ושפיר אפשר לומר דגם מ"ש אח"כ מחחייב כ"א קאי רק על יושבי ח"י דעלה קחי ולח על יושבי חו"ל דבחמת גם זה סגי שיהי עי"ו מלוה קבועה לדורות אם

כית עכ"פ ביושבי ח"י.

אלא שלפענ״ד ז״ב לכאורה כיון דמזוה זו של ישיבת אלא בלמות מקרא דוישבתם בה, ואם בשביל גזירת הגלות בעלה מזוה זו בזמן הגלות מנ״ל לחייב באותו הזמן את יושבי א״י. בשלמא לדעת הריעב״א ופוסקים אחרים אפשר לומר שמה שחייבו את יושבי א״י הוא מעעמים אחרים, שאביאם להלן, ולא מקרא דוישבתם, או שהיא מדרבנן כמו שכחבו כמה פוסקים, אבל לדברי הרמב״ן שהיא ע״ה מדאורייתא מהך קרא כיון שחשבו עי״ה מזוה קבועה לדורות הדבר לריך הסבר, ויתבאר כ״ז להלן.

Ħ

דיהרי איך שיהיי דברי הרמב"ם ז"ל לריכין ישוב. דאף אם אינו סובר כדברי הרמב"ן ז"ל בעעם כשני שהיא מלוה אף בזמן הגלות, מיימ אם היא מלום בכל משך הזמן שהיו יושבין ישראל על אדמחן וגם בעת ביחת המשיח נרחה ודחי דהוי זה מלוה קבועה לדורות וכמ"ש הרמב"ן ז"ל בטעם הרחשון ונחבחר לעיל, והחבני מר בחשו׳ הנ"ל כחב לחרץ שבשביל זכ לא מנכ כרמב"ם מצוח ישיבת א"י שכוא בכלל כחרם חחרימם ושכוא מטעם כדי שאנחנו נשב בארץ ע"כ לא נמנה לשתים. וחמה אני הלא הרמב"ן עלמו העיר שם בזה וכחב שלא להשתבש בדבר לכלול מלות ישוב א"י במלות כחרם תחרימם כי לא נלטווינו לברוג באומות כבם אלא בכלחמם עמנו, ואם רלו להשלים נשלים ונעובם בתנחים ידועים אבל כארץ לא נניח אותה בידם א"כ הוא שני ענינים, והביא עוד ראיות מוכרחות לדבר.

דמייש באבני חר שכרמב"ן לטעמיי שמנה גם עשיית
ארון וכפורת לשתי מלוות איני יודע במה
דחה בזה את דברי הרמב"ן הברורים במלות החרם
תחרימם שאם רולים להשלים בחנאים ידועים אין
כאן כלל מלות החרם תחרימם אבל מלות כיבוש הארן
לא בשלה בזה ואינו דומה כלל לעשיית ארון וכפורת
בביבמ"ק. גם אין שום סברא כלל לומר שנכלל במלות
החרם תחרימם גם מלות הישוב בא"י דהלא הקב"ה
לזה להרוג את המדינים אף שאין לורך כלל להחישב

בארנס, וכן נום לאבד זכר עמלק בכל מדינה ומדינה שהם יושבים אף אם אין מתיישבים כלל בארנם כי ראה הקב"ה חיקון העולם לאבדם מפני רוע מעלליהם וטומאחם ר"ל, וכמו כן י"ל בז' אומות שראה הקב"ה שמעשיכם מקולקלים יותר מכל כאומות כמיש חכזייל ובפרט שהם יושבים באה"ה אשר העבירות חמורות שם מחוד שגם סדום נתהפכה רק בשביל שהיח בח"י כמיים כרמביין זייל שם אף שלא נתיישב שם שום אדם אח"כ וכי' גפרית ומלח שריפה כל ארלה, כי לא בשביל צורך כישוב כי' מכפכת סדום אלא בשביל שכארץ אינה סובלת טומאתם ובפרט בטח שישראל יושבים שם אף אם אין מצוב כלל בישיבתם אבל עכ״פ מחנה טובה לישראל העובדים ה' באמח לישב בארץ אשר כ' אלקיך דורש אוחב חמיד וגו' כחשר יש ש"ז כמה כתובים בתוה"ה, ושמה מקום כמקדש ומצות כתלויות בארץ ועבודת כקרבנות ככנים בעבודתם ולוים בדוכנם ושאר קדושות, ואם יושבים שמה מז' האומות נחקלקלה המתנה כאשר אמר הכ' אחר מנות בחרם תחרימם למעו אשר לא ילמדו אחכם לעשות ככל תועבותם וחטאתם לב' אלוקיכם, ובפ' מסעי כחוב עוד יותר שבכותירם שמל ח"ו כחשר דמיתי לעשות לכם חעשה לכם, וחין מזה שום סרך ראי' שיש מייע בישיבת אייו. וכמעיין היעב בדברי ברמב"ן הברורים יראה שסברא זו לכלול מייע של ישוב א"י במלות כחרם תחרימם נדחב לגמרי בכל אופן ואופן שכוא ואייל לכאריך בזכ יותר.

לחזיגן שהרמב"ם ז"ל במאח החרם תחרימם מאה קפ"ז ערח לבאר למה הוא מונה אוחה בין המאוח, הלא אינו שייך עכשיו כיון שאוחן האוחות כבר נאבד זכרם, והאריך לפרש שאין זה מאוה לשעה כיון שאינו חלוי בזמן, שאלו היי מהם עכשיו היי אורך להחרימם הוי זה מאוה לדורות דמה שלא שייך עכשיו הוא רק בשביל שא"א, ישיי"ש שהאריך, ואלו היי נכלל במאוח החרם תחרימם גם מאוח ישוב א"י היי נכלל במאוח החרם תחרימם גם מאוח ישוב א"י הוי מאי למימר בפשיטות דהוי מאוה הנובא לדורות בשביל שיש בזה גם מאוח ישוב א"י שבודאי יהיי נוהג בימוח המשיח, וכתב האבני חר בעאמו שזה פשוט שמה שהוא נוהג בימוח המשיח הוי מאוה נוהגת לדורות, ובאמח גם בעשיים ארון וכפורת אף שמפלפל לדורות, ובאמח גם בעשיים ארון וכפורת אף שמפלפל

שם הרמב"ן לחושבו לשתי מלוח, מ"מ לא סבירא לי ככה שהרי במקום שחשב המלוח ששכחם הרמב"ם לא חשב זה ובכאן מנה מלוח ישוב א"י וכחב בפיי שהוא שיבוש לכללם במלוח החרם תחרימם.

משה

וראיתי באחרונים עוד איזה חירולים אבל לפענייד כולבו שנויי דחיקי לבמעיין בכם ואין לבאריך. וחמה אני למה הולרכו לדחוק כייכ בזה הלא אפשר לחרץ ברווחה דהרמב"ן בפי מסעי עה"כ והורשתם את הארץ וישבתם בה שכתב שם שלדעתו היא מצות טשה הבית תח"כ שדעת רש"י חינו כו חלת סובר דוישבתם בה אינו מצוה אלא הבעחה, אלא שהרמב"ן סיים שדעתו הוא העיקר, ובודאי שהרמב"ן לשיעתו ראה שכן העיקר כדעתו ז"ל, אבל אין כן דעת רש"י ז"ל. ובאוה"ח הקי שם הביא פלוגחת רש"י והרמב"ן אם ביא מנוב או בבטחב וכחב אח"ב וגראב פשט הדברים כדברי רש"י ממה שגמר או' כי לכם וגו' לרשת אותה ואם הישיבה היא המנוה היי לו לחלות בעיקר המצוה ולומר כי לכם וגו׳ לשבת בה, עכ"ל. וכרי שגם באוכ"ח כק' גדול האחרונים ככריע מפשע הכי כדעת רש"י ז"ל שאיו מלוה בישיבת א"י ולא כדעת הרמב"ן ז"ל אלא שהחיוב הוא להוריש העובדי ע"ז משם שלה ילמדו היושבים שמה מכפירתם כמ"ש ברמב"ם ז"ל במלוח בחרם תחרימם שיש ע"ז כמכ אזכרות בחור"ק, וא"כ אין שום קושיא על כרמב"ם ז"ל אם סובר כדעת רש"י ז"ל שאין בזכ מלוכ אלא כבעחב.

ומיש עוד הרמב"ן שהקב"ה פרט במלוה זו א"י כולה בגבולי ומלרי׳ גם בזה כחב רש"י ז"ל בפיי בפי מסעי פרשה ל"ד עה"ה זאת הארץ וגוי לפי שהרבה מלות נוהגות בארץ ואין נוהגות בחו"ל לפי שהרבה מלות נוהגות בארץ ואין נוהגות בחו"ל הולרך לכתוב מלרני גבולי רוחותיי סביב לומר לך מן הגבולים הללו ולפנים המלוות נוהגות, עה"ל, והרי שערת רש"י ז"ל לבאר במה שהולרך הכי לכתוב גבולי א"י שהוא רק בשביל קיום מלות התלויות בארץ, לא בשביל מלות הישוב שמה כי לדעתו ז"ל אין בזה מלוה אלא הבעחה, וכן הוא לפי דעתו ז"ל ב"מ שערה הכתוב לכתוב גבולי א"י הוא בשביל חשיבות קיום המלות שמה.

והרמב"ן ז"ל כחב אח"כ ע"ז והראיי שהיא מלוה אמרו יחעלה בענין המרגלים עלה רש כאשר

דבר כי לד אל תירא ואל תחת ואומרו עוד ובשלוח כי וגוי עלו ורשו את כארץ וכאשר לא אבו לעלות במאמר כזה כחיב וחמרו את פי ה', וכן לא שמעחם כוראה שהיא מלוה לא יעוד והבעתה. ומבואר בזה שגם דעתו ז"ל דמהרת דוירשתם וישבתם איו ראיי שהיא מלוה מדכתב והראי׳ שהיא מלוה מקראי אחריני שמביא אח"כ. ונראה ברור שאין ראייתו אלא ממה שכתב לבסוף שכאשר לא אבו לעלות במאמר כזכ כתיב ותמרו וגו׳ שע"ז סיים שכות כורתכ שהיא מלוה לא יעוד והבעחה כי בהתחלת הפסוקים שמבית שם עלה רש וגו' וכן במה שתמר עלו ורשו תת הארץ בכ"ז אפשר לומר דהוי הבטחה כמו קרא דוישבתם, וכן מבואר בפירוש במדרש ילקוע סוף סיי תח"ג שאמר להם משה אם תאמרו עדיין לא הגיע הזמן ראה נתן הי אלקיך לפניך את הארץ איני אומר לא מאומד ולא משמיעה אלא מה שאחם רואים בעיניכם עלה רש מיד עלה רש, ומבוחר בזה בפיי שלכן המר להם עלה רש שלא יפחדו שמא לא הגיע כזמן, וא"כ כוי כבעחה.

וכתב עוד במדרש הנ"ל סיי חשל"ע אלו זכו ישראל

כיון שעלו פרסות רגליהם מן הים היו נכנסין לארז שנאמר עלה רש מיד כאשר דבר ה' וגו' לך אל תירא ואל חחת, ואם כן חזינו שפסוקים אלו ואמרו להבטחה שמשה רבינו ע"ה סיפר להם שאילו כיו זוכים כיי מתקיים בהם ההבעחה של עלה רש מיד. ובגמרא זבחים דף ס"ו גבי הא דאמר מאי לא יבדיל אין לריך להבדיל וקשיי ליי מבור דכתיב ולא יכסנו, וכחבו שם החוס׳ ד"ה אלא שמכל לאויו שבתורה לא השי ליי דלמאי כתבינהו אם לא ללאו אבל כא דמסברא בוי אמינא דמבדיל לפי שלריך לדם אמרינן דכי כחיב לא יבדיל א"ל להבדיל האמר. וכן גבי בור וכו' יעיי"ש. וכעין זה הוא בסנהדרין דף נייט עייב בקרא דשובו לכם לאהליכם. וכן יייל גם כאן דכיון שטרם שמגיע הזמן אסור לעלות ולירש הארץ, כאשר הבאתי מדברי המדרש שמבואר בפיי שפחדו שמח לח הגיע הזמן, לכן הולרכו להיתרח שלא יפחדו לעלות ולירש הארץ, ואין מזכ ראי׳ כלל

שהיא מצוה וחיוב. אבל יסודו של הרמב"ן ז"ל של מה שאה"כ שהיי בזה המרה את פי הי מזה נראה שהיי חיוב.

אמנם לחרץ דעת רש"י והרמב"ם נלפענ"ד דלק"מ ראשית מלינו כה"ג דכתיב וישלח אותם משה עפ"י ה' ופרש"י ז"ל ברשותו שלח עכב ע"י, ופירשו שם המזרחי והג"ח דח"ח לומר שהיי עפ"י גזירתו ית' שכרי בפירוש אמר אני איני מלוה אותר אם תרלה שלח אלא שהיי זה ברשוחו יחי שלא היי מוחה בדבר נקרא זה עפ"י ה'. ובאמת העובר על דברי מרע"ה מה שאומר ברשותו ית"ש אף שלא נלטוי בדבר הוי זה עובר את פי ה' שהרי גם בשאר בחכמים בעובר על דבריכם עובר בעשה ול״ת דלא חסור כמ"ש הרמב"ם ז"ל בשורש הח'. ובגמרח שבח היכן לונו מלא חסור, ומכש"כ במרע"ה אדון כל החכמים והנביחים העובר על דבריו עובר חת פי כ׳ אף שאין בן ליווי מדאורייתא. וברש"י ז"ל עב"כ עלה נעלה אפילו בשמים והוא אומר עשו סולמות ועלו שם. ומבואר בזה שהוכיחם על שלא שמעו להול משה שחמר להם לעלות וחמר להם שחף לעשות סולמות ולעלות לשמים שזה ודחי לא מלינו בשום מקום שיהיי מלוה לעשות כן, גם הוא דבר שאין לו אפשרות כלל לפי ראות העין, מ"מ אלו היי אומר משה למשות ככה היו לריכין לשמוע אליו, ומכש"כ בזה שאומר לעלות לח"י העובר על דבריו עובר חת פי ה' חף שאין מלוב דאורייתא.

ואולי הרמב"ן ז"ל לשיטתו שכתב בשורש הא' לחלוק

על הרמב"ה וסובר דהטשה דעל פי החורה

אשר יורוך וגו' והל"ת דלא תסור וגו' לא נאמרו

אלא על מה שאמרו החכמים בפירושא דקראי ובפרטי

המלות הנלמדים מקראי או בי"ג מדות שהחורה

נדרשת בהן אבל לא בהמלות שחדשו חכמים מדעתם

שזה אינו אלא מדרבנן ואינו כלל בדין פרשה אי

שאה"כ עפ"י החורה אשר יורוך וגו' וכתב עטם אחר

בהאיסור של העובר על דברי חכמים יעיי"ש שהאריך

עובא, ולכן לא ניחא לי' לפרש גם כאן במהרא מפגרש

דוחמרו את פי כ' דקאי על אמרי פיו של משה בלבד דלשיטחו גם הקרא דעפ"י החורה אשר יורוך לא קאי בכה"ג, ולכן הביא ראי' מזה שמרע"ה אמר כן לפירושא דקרא דוישבחם בה שהיא מלוה ולא הבטחה דזולת זה לא שייך לומר בקרא מפורש וחמרו את פי ה', אבל הרמב"ם לשיטחו דסובר דעל כל מלות חכמים אף מה שחדשו מדעתם ואין להם שום מלות חכמים אף מה שחדשו מדעתם ואין להם שום סמך במקרא עכ"ז אמר הכ' עפ"י החורה אשר יורוך כמו שהאריך בזה בשורש הא' א"כ שפיר אפשר לפרש גם הקרא וחמרו את פי ה' על אמירתו של לפרש גם הקרא וממרו את פי ה' על אמירתו של אשר יורוך על כל דברי החכמים שבכל דור ודור אשר יורוך על כל דברי החכמים שבכל דור ודור ולק"מ.

גם אפילו אילו לא כיי בזכ שום מצוב אלא שאמר

להם חשה הבטחה מפי השי"ת שיעלו וילליחו בעלייתם לח"י ולא כאמינו בזה ולא בעהו בישועתו ית"ש. זהו בעלמו הוי ג"כ המרה את פי ה' כמבואר במד"ר פ' שלח פ' ט"ז סי' ז' משל למלך שזימן לבנו אשה נאה ובת עובים ועשירה, א"ל המלך זמנחי לך אשה וכוי א"ל הבן אלך ואראה אוחה שלא היי מאמין לאביו, מיד הוקשה הדבר והרע לאביו, אמר אביו מה אעשה אם אומר לו איני מראה לד הוא אומר כעורה היתה לפיכך לא רצה להראותה, לסוף א"ל ראה אותה ותדע אם כובתי לך ובשביל שלא האמנת בי קונם שאין אחה רואה אותה בביתך אלא לבנך אני נותנה, וכך הקב"ה אמר לישראל עובה הארץ ולא האמינו אלא אמרו נשלחה אנשים לפנינו ויחפרו לנו, אמר הקב"ה אם מעכב אני וכו' אלא יראו אוחה ובשבועה שאין אחד מהם נכנס לחוכה, שנאמר אם יראו את הארץ וגו' וכל מנאלי לא יראוה אלא לבניהם אני נוחנה. \_ והרי דמה שאמרו לשלוח מרגלים היי זה חסרון אמונה בהבעחתו יח"ש והוי זה ניאון בה׳ והמרת פיו ית״ש.

והרמב"ן עלמו בפי שלח עה"כ ולמה ה' מביא אותנו וגוי כתב שם באמלע דבריו וז"ל והעם מרו את פי ה' כשלא ירלו לעלות מפני אמרם כי עז העם ויש בהם לעזור ולהכשיל וכאשר יפרש שם ה' אלוקיכם הוא החולך לפניכם הוא ילחם לכם

כי אחרי שאין המניעה מכלום רק מחוקף העם היי להם לבטוח בשם ה' כי לה' המלחמה, עכ"ל. והרי שכחב הוא ז"ל בעלמו שבמה שאמרו אפס כי עז העם ולא בטחו בישועחו והבטחחו יח"ש בזה נקראו מרו את פי ה', ואם כן אין מזה שום ראי שיש מ"ע בישיבת א"י. ובוודאי שדעת הרמב"ן ז"ל היא דעת גדולה שנראה בעיניו מפשע הכחובים שהיא מ"ע, אבל גם דעת רש"י והרמב"ם ז"ל שאינו אלא הבעחה מחורלים שפיר כמו שכתבתי, ויחבאר להלן שעוד הרבה ראשונים סברי כוותייהן.

לי"ל עוד דהנה החשב"ץ בח"ג סי' ר' כחב דמה שאמרו הכל מעלין לא"י אינו בשביל מלוח דירה אלא בשביל מלוח החלויות בארץ הנוהגות שם, אבל המהרו"ע בח"ב יו"ד סי' כ"ח כתב שהעעם הוא משום קדושת א"י ומלות ישיבתה שלמד הרמב"ן מקרא דוירשתם אותה וישבתם בה דאי משום קיום המלוות החלויות בה אשה מאי עבידתה במלות אלו שחרא כופה את האין סיפוק בידה לעשות וכו', וכש"ל מלוות החלויות בארץ דכל מה שקנתה אשה קנה בעלה מלוות החלויות בארץ דכל מה שקנתה אשה קנה בעלה וכו', ותו עבד מה שייך במלוות החלויות בארץ ועי"ש.

אמנם בגמ' ב"ב די ל"א ע"א בברייחא דאין יולאין מא"ו לחו"ל כחב שם כרשב"ם כטעם שמפקיע עלמו מן כמלות ולא כחביר כלל אף באיסור כיליאה מא"י להו"ל שהוא בשביל מלות הדירה שם ול"ל דאיל בשיטת ז' רש"י ז"ל שאין מלות כלל בישיבה דאיל בשיטת ז' רש"י ז"ל שאין מלוה כלל בישיבה שם שאינו אלא הבטחה. או אפשר סובר כדעת הריעב"א דבזמן הגלות בעל מלוה דוישבתם בה, והולרך לומר העעם גם באיסור היליאה משם בשביל והולרך לומר הפקעת המלות, ואם גם ביליאה אין העעם אלא בשביל הפקעת המלות ק"ו דבמה שמעלין אין העעם העעם אלא בשביל ביעול המלות ויוכל לכופה שלא היי למנע מהמלוות הנוהגות שם, וזה כדברי התשב"ץ.

למה שהקשה המהרו"ע דאשה ועבד מאי עבידתייהו במלוות החלויות בארץ, לפענ"ד לק"מ, דהלא

רד

גם האשה והעבד מזרין שלא לאכול עבל ולהפריש תרומות ומעשרות ממה שאוכלין, וכן בשביעית ליזהר לאכול פירות בקדושת שביעית וכדומה הרבה פעמים יוכלו גם המה לקיים מלות התלויות בארן, ומבואר במשנה ג' דברים חייב אדם לומר בתוך ביתו ערב שבת עם חשיכה עשרתם ערבתם הדליקו את הנר, והרי שהי' הרגילות שב"ב היו המעשרין כמו שהדליקו את הנר ולא הבעל, וא"ה מקיימת מלות מעשר אף שהיא בשליחות הבעל כמו כל שלוחי מלוה שגם מברכין על המלוה אף שאינו אלא בשליחות כמו מילה ושופר וכדומה. ועכ"פ אין ספק שאם דרים שמה יש להם זכותים הרבה ממלות התלויות בארץ.

גם הרמב"ן ז"ל בפי חלא עה"כ לא חסגיר עבד אל אדוניו כתב שם וז"ל ורבותינו אמרו אפילו בעבד כנעני של ישראל שברח מחו"ל לארץ שגם זה יעמוד לפני יושבי ארן ה׳ וינלל מעבוד היושבים על אדמה טמאה ושאין כל המצווח נוהגות שם. ומבואר בלשון זה שאף לעבד כנעני יש זכוח במה שמשמש במקום שנוהגות מלות התלויות בחרץ, וכ"ש שיש לו חלק בחלו המצוח כמ"ש חכז"ל הנטפל לטושי מצוה כעובה מלוה, ובפרט אם הוא מסייט ממש שמביא לידי קיום המלוה. גם י"ל העעם בהך דמעלין אף בשביל שאר המצוח אף אותן שאינו תלוין בארץ, דכל המצוח שעושים שמה חשובים יותר בשביל קדושת המקום, אבל הטעה שכתב המהרו"ע בשביל מ"ע דוישבחם בה אינו מובן שהרי כמו כן אמרו שם דמעליו לירושלים, ובזה וודאי א״א לומר שהוא בשביל מ״ע, שהרי העשה דוישבתם בה הוא על כל ארץ ישראל כמו בירושלים, ואין מ״ע לילך מא״י לירושלים. וכמו כן אמרו מוליאין מנוה הרעה לנוה היפה, והכל כות בשביל חשיבות ומעלה שיש להמחום.

שוב ראיתי במהרייש חייא סי' מייז שהאריך שם בדין עזה אם יש לו דין איי להך דינא דהכל מעלין לאיי, והביא דברי הכויים שכתב דלכל מילי בר ממעשרות ומלות אין הפרש בקדושתה בין מה שנתכבש עייו עזרא למה שלא נתכבש וכתב עליו דאף אם נודה לו לענין קבורה שיש לה מעלה כמו איי מיימ לענין כפיית עלי' שאינה אלא בשביל מלות

כחלויות בכ לא אמרינן אלא א"י במקודשת ומחויבת במלות, כמו שאמרו לענין המוכר עבדו יעייש. וחזיכן בזה שהמהרושם בעלמו כתב שאין טעם הכפי' לאייו אלא בשביל מצות כתלויות בארץ וכתב כן גם לענין המוכר עבדו וכוח סחירם למ"ש בח"ב סיי כ"ח. והיעב"ן בס' מור וקליעה סי' ש"ו בקונע' גדר ישוב איי כביא דברי במכרייע כאלו שבחייא וכרבה לחמו' מליו שלא נמלא זכ בשום מקום אלא שמלות ישוב איי הוא להרמביין זייל גזירת מלך ואינה לריכה טעם. גם האריך שם בשבחי איי האמורים בדברי חכזייל וגם שכל שמירת תרי"ג מלות אף אותן שנוכגות בחו"ל שיקר חיובן חלוי בה בעלם וראשונה כי לעם עלי׳ חל החיוב בכולן ביתר שאת ויתר עז. וכתב עוד בם הגע בעלמך כלה כל כעולה לה בזכ"ו חין לו קרקע בארץ ואין דעתו בשביל לקיים מצות כתלויות בארץ שא"א לו לקיימם שמה כמו בחו"ל האם בשביל זה בטלה מצות ישיבת הארן עתה. הנה מיש בחשיבות כמלות שמה זה אמת ויליב ואדבר מזה להלו, וגם שלהרמב"ן ז"ל יש בזה מ"ע מה"ח. אמנם מה שהרבה לחמו' מי שאין לו קרקע שם שא״א לו לקיים מצוח החלויות בארץ זה אינו מובן כלל, וכי מי שאין לו קרקע אינו מקיים מלות כחלויות בארץ, כלא תרומות ומעשרות ואיסור עבל כם מלות חדירות בכל יום אף בכלחם אשר כוא אוכל חמיד, וכן אזכרת פירות שביעית וכדומב, אלא שמי שיש לו קרקע נתוסף לו עוד איזה מלות, אבל יותר מרובים וחדירים המלות כתלויות בארץ ששייכים אף במי שאין לו קרקע, שהרי יוכל לקנות פירות טבלים לקיים בהם בעלמו המלות כתלויות בכם, וכן בפירות שביעית לחבר בכם לאוכלם בקדושת שביעית וכדומה.

החדרש כוא מכ שלא כעיר כיעב״ץ שהמהרי״ע סותר עלמו שבח״ב סי׳ כ״ח כחב בעלמו שאין כעעם בשביל מלות כתלויות בארץ אלא שגם על עעם זה לומר שעעם הכפי׳ לעלי׳ לא״י כוא בשביל מלות התלויות בארץ קשה ג״ה דהלא גם לעלי׳ מא״י לירושלים כופין כמו לעלי׳ מחו״ל כמבואר במשנה, ושמה א״א לומר העעם בשביל מלות החלויות בארץ שהרי כל מלות החלויות בארץ המה בא״י כמו בירושלים ואין שום הפרש, בשלמא בזמן הבית אפשר דבשביל ואין שום הפרש, בשלמא בזמן הבית אפשר דבשביל

שבי' שם ביכמ״ה כי' בה מנות נוספות כמו התפלה בביבמ״ה וכדומה, גם לראות בעבודת הכהנים הוא ענין גדול כמיש החום' במס' בייב ד' כייח עייח דייה כי מליון חלא חורה לפי שהי' רואה קדושה גדולה וכהנים עוסקים בעבודה הי' מכוין לבו יותר לירחת שמים וללמוד תורה, והביאו כן מהספרי יעייש, אבל בזכ"ו שאין ביכמ"ה ואין עבודה, איזה מלוה יש יותר בירושלים מכשחר ערי ח״י, ול״ל בשביל שקדושתה יותר וכל המצוח כולן חשובים שם יותר לפי ערך קדושת כמקום ולא גרע ממה שכופיו לנוה היפה. ול"ל דמ"ש הטעם בעלי מחו"ל לח"י בשביל מלות כתלויות בארן כוא לרווחא דמילחא. דבעלי׳ מחו"ל לא"י מרויחין כרבה גם במלות החלויות בארץ, אבל לפנין דינה הין ניית דגם מה"י לירושלים כופין כמו כו בשביל חשיבות כל כמלות כתלויות לפי הדושת כמקום.

אלא שהרמב"ן בפי מסעי עה"כ והורשחם את הארן ארא שהר שכתב שם שזה מלות עשה סיים עוד אמה שדנו רבוחינו את האשה שאינה רולה לעלות עם בשנה לא"י כמורדת הוא מליווי מלות עשה זו, ולא זכיחי להבין דבריו הקדושים בזה מעעם שהחבתי ובסה"ת שמאריך יותר לבאר שהוא מ"ע לא הביא בפי מסעי מהך דהכל מעלין לא זה להביא ראי משם שהיא מ"ע, דבאמת אין משם ראי כלל כמו שכתבחי, אלא שכיון שבלאו הכי דעתו ז"ל שהיא מ"ע לכן ראה להסמיך כל מה שאמרו חכז"ל אחה חשיבות לדירת איי שיש בזה חשיבות מ"ע זו.

זכן כוח לשון כחוכ״ח כקי שם שחחר שכביח דעת כרמב״ן סיים שמכחן סמכו לומר ככל מעלין לח״י, ושוב חח״כ ככריע כדעת רש״י שחינו סובר ככרמב״ן וח״כ מד שכחב קודם שמכחן סמכו לומר ככל מעלין לח״י כוח שכחב קודם שמכחן סמכו לומר כל מעלין לח״י כוח סיום דברי כרמב״ן, וכחב כשכריע כדעת רש״י שחין בזכ מ״ע לח כזכיר כלל ליישב מדך דככל מעלין כי חין משם כחחלת קושי לשיעם זו דחינו מ״ע, חלח שכרמב״ן ו״ל לשיעם רחב לביעור לחיוב ות״ע, חלח שכרמב״ן ו״ל לשיעם רחב לביעור לחיוב ות״ע.

וכתב הב״ח בחו״ח סי׳ פ״ד ס״ו וסוף סי׳ ק״ח על חשובת הרח״ש שמלרף טעמים שחינם כהלכה, שלהפסק שיש לו יסוד קיים מכבר מלרף עוד סביפים אף שחינם כהלכה לרווחא דמילחא, וכחב סניפים אף שחינם כהלכה לרווחא דמילחא, וכחב על הרח״ש שכן דרכו ברוב חשובוחיו, וכן הוא דרך כל בעלי חשובות יעיי״ש. וכן כתב המהריב״ל בח״ג סי׳ י״ב דדרך הפוסקים הוא דאם ברירא להו מילחא מחד עעמא מחזיקים דבריהם בעעמא אחריתי. וחזינן דהתשב״ן בספרו זוהר הרקיע כתב כדברי הרמב״ן דישבתם בה היא מ״ע ובחשובותיו כתב על הך דישבתם בה היא משיב למות החלויות בה, ולא הכל מעלין שהיא בשביל מלות החלויות בה, ולא כשיעת הרמב״ן ז״ל שהיא משים, מכל מקום לא ראה בזה עעם להך דינא דהבל מעלון ולא כתב בזה הרמב״ן ז״ל שהיא לרווחא דמילתא.

וחידוש כוא בעיני שבחשובת הרשב"ש סיי א' כתב ג"כ כשיטח זקינו הרמב"ן שיש מ"ע בישיבה בא"י והביא שכן כחב גם אביו החשב"ן בספרו זוהר הרקים, ושוב כתב שאפילו מי שאינו מונה אותה למצוה דאורייתא מכל מקום ישיבת הארן מצוה היא, ואם אינה לדעתם מן החורה הוי להו מדרבנן, שאל"כ למה כופין לעלות, עכ"ל. ולפלא שהרי אביו החשב"ץ כתב בפיי בהך דינא דכופין לעלות שהיא בשביל מצות החלויות בארץ, ואין ראי משם כלל על מצוה דישיבה אם היא אפילו מצוה דרבנן. \_\_ ועכ"פ זה וודאי שהיושבין בא"י ונזהרים לקיים כל התורה כולה ומצותי מרוחין הרבה במצות החלויות בארץ שאין להם בחו"ל.

ħ

וכגמרא פסחים די קי"ג ע"ב גבי שבעה המנודון לשמים וכו' ושאין לו חפלין וכוי ולילית בבגדו, וכתבו שם התוםי ד"ה ואין דמיירי ביש לו ואינו מניתן, א"נ אפילו אין לו יש לחזור ולהביא עלמו לידי חיוב כדאשכחן במשה שהיי תאב ליכנס לארן כדי לקיים מלות התלויות בה. חה ע"ד שכתבו התום' מנחות די מ"א ע"א ד"ה ענשיתו דאף שאינו מחויב לקנות עלית אם אין לו מ"מ בעידן ריתחא עושין לו מ"מ בעידן ריתחא עושין

מאמר ישוב א"י

אמה שלא הביא עלמו לידי חיוב. וכן הוא במסי שבת ד׳ ל״ב ע״ב בתו׳ ד״ה בעון שטוב לקנות טלית ולברך, והביא ג"כ הראי ממרע"ה שהיי תאב ליכנם לארץ להביא עלמו לידי חיוב לקיים שם מלות התלויות בארץ. והזינן בתום׳ בשתי מקומות בהביא ראי׳ לקנות טלית ממה שרלה מרע"ה ליכנס לארץ להיים מלות התלויות בארץ. וכן הוא לשון זה בדברי הרא"ש במ"ה פי וחלו מגלחין סיי פי שיש לו לחדם לחזור להיים כל המלוות כדאמר גבי משה רבינו שלא היי חאב ליכנס לח"י אלא כדי לקיים מציח החלויות בארץ וכש"כ מלות לילית יעיי"ש. ולדעת הרמב"ן ביש חיוב לעלות בשביל מ"ע דוישבחם בה ח"כ כבר נחהייבו ישראל בזה לעלות ואינו דומה לקניית עלית שאין חיוב כלל במצות לילית אם אין לו טלית.

**ראין** לומר דמשום הכי מדמה זה למשה בשביל שהיי הגזירה שלא יעלה לכן לא היי מחויב בדבר, דום אינו דממה נפשך כשיתבעל הגזירה יהיי עליו חיוב לעלות כמו כל ישראל, ועכ״פ אין זה דומה לטלית שאין בו חיוב כלל לכל ישראל כשאין לו, אבל כאן אם החיוב על כל ישראל לעלות אלא שעל משה רבע"ה בלבד נגזרה הגזירה או מטעם חטא מי מריבה או טעמים אחרים שאמרו בזה לא מיסתבר לומר דממה שרלה לבטל מחתו הגזירה שנגזר עליו בפרטיות ורלה להיות דומה לכל ישראל בחיוב המצוה שנוכל ללמוד מזה על הניית עלית וכדומה שמעיקרא פערה החוה"ה את כל ישראל בכה"ג שיהיי לורך להביח עלמו לידי חיוב כי חין זה שום דמיון. ועי׳ רש״י ז״ל ברכות דף כ׳ שח״ה ללמוד דתיית מלוה מחמת כבוד הבריות או שאר טעמים מחה שבותרה עומאה לכהן ולוזיר לעמא למת מלוה דבתם לא נדחה ל"ח דידה דמעיקרא כשנכתב ל"ח דעומאה לא על מת מצוה נכתב כשם שלא נכתב על התרובים אבל כשבת אבידה ופסח לכל ישראל נאמרה ואצל כבוד הבריות נתנו לדחות ע"כ יש לחלק בי׳ דחיי בידים יע"ש, ועכ"פ הוא יסוד מוסד דמה שנדחה אצל אדם א' מחמת איזה טעם אין ללמדו מהיכא דמעיהרא לא נאמרה לכל כלל ישראל ואינו בשביל דהיי ואין לדמות אותן המלות שמעיקרא פערה התוה"ק מהם את כלל ישראל למה שנפער מרע"ה ממלוה חיובית

אך בשביל גזירה פרטית שנגזר עליו ולא על כלל ישראל, ולכן מיסתבר שגם דעת החום׳ והרא״ש הוא כדעת רש"י ורמב"ם ורשב"ם שגם לולה הגזירה שנגזר על מרע"ה אין חיוב לעלות לא"י ואין בזה אלא חשיבות מלות התלויות בארץ וחשיבות שארי מלות שהשוב שם יותר העבודה להשי"ח. אבל כ"ן שהם בהו"ל פטורים מכ"ז, ולכן הדמיון עולה יפה לדמות גם שחר מלות שפטורין להביח עלמו לידי חיוב. והגם שים לפלפל עוד בפי׳ דברי התוס׳ והרח״ש בזה מ״מ כתבתי להעיר הנלפטנ"ד. ואין להאריך בזה כ"כ כי עכ"פ דברי רש"י והרמב"ם והרשב"ם ברורים שהחה בשיטה זו. ולהלן יתבחר שיש טוד הרבה רחשונים בסוברים כן.

ומעתה לפי דבריהם הדבר חלוי שאם מקיים שם התוכ"ק ואינו חוטא אין לשער ולהעריך גודל זכותו של העובד השי"ת שמה, אבל אם ח"ו עובר עבירות שם הוא בהיפך כמ"ש גם הרמב"ן בפ' אחרי ועוד בכ"מ כי מאוד חמור שם ונורא אם עושין שמה טבירות, ולהלן אדבר מזה באורך מה דעת חכז"ל והפוסחים בזה. אבל וודאי דור המדבר שהיי דור דעה, כחשר כבר הבחתי במחמר הרחשון מה שחמרו חז"ל דלית דרא זכאה כאותו הדור. והיו מקיימין כל בתורב כולב .אלא שאותן בתעאים המפורשין בקרא יש בזה ענינים נסתרים מה שהיי מליאות להשטן לפתותם בכך, ואין ספק שהיי תיקון גדול אם היו בחים לחרץ. וכבר כתבו שחם היו בחים חז לחרץ היי עולם התיקון כמו שיהיי לעתיד ולא היי בא עוד לידי חורבן כלל, והעיקר שכיון שאמר להם משה מפי הגבורה הבטחתו יח"ם שיעלו וילליתו תו לח כי׳ מקום לכסתפק שמא לא יצליחו בקיום כמצות ובזכירות מן העבירות. וא"ל בוודאי שהיו לריכים להביא עלמס לידי חיוב של כל המלוח שמה, ובהמנעם מזה בעלו מעליהם כל אותן המצוח. ולחיי השני שבתום׳ פסחים קי"ג הוי בין המנודים לה׳ אף במלוה אחת אם אינו מביא שלמו לידי חיוב ומכל שכן בכל התורה כולה.

ואת לפי מה שיתבאר להלן דעת הפוסקים שאין כליווי לכביא עלמו לידי חיוב בכב"ג מ"מ

יש לחלה דכתב הייז בישמח משה פ' נשא סוף ברכת כהנים ובתהלים תפל"מ עה"כ ה' יברד את עמו בשלו', לפרש מה שחמרו חכז"ל סור מרע ועשה טוב בקש שלו' ורדפהו לא פקדה החורה לרדוף אהר המלות אלא כי יהרא הן לפור כי תפגע וכו' אלא אם בא לידך תעשיכו, ואם לא בא לידך אין אחה לריך לרדוף אחרי', אבל בשלו' בקש שלו' במקומר ורדפיהו במהום אחר. וביאר הענין דסור מרע ועשה טוב נאמר בלא בקשה ורדיפה, וה״ט לפי שאין לך דבר וחנועה שאין בו עבדות הבורא כאמור בכל דרכיך דעהו א״כ למה ירדוף שחבות לידו, מה לי זו או אחרת. ואם יש לו פנאי לרדוף יעסוק בחורה ות״ת כנגד כולם, רק אם בא לידו חביבה מלוה בשעתה וגם מלוה זו שירדוף אחרי' מתקיימת ע"י אחרים וישראל ערבין זה בזה, זה עושה מלוה זו וזה עושה מלוה זו, חבל בשלו' לריך לבקש כי חם אין שלו' אין כלום וכו' עכ"ל יעייש. ומבואר בזה שעל חותו היסוד שהמלוה מחקיימת ע"י חחרים הסברת שחין לריך לרדוף חחרי' חלח יעשה מה שלפנין או יטסוק בתורה והכל מתקיים בכולן ע"י הערבות במה שזה עושה מלוה זו וזה עושה מלוה זו. ובעיו"ד סי׳ רמ"ו ובשו"ע שם סעיף י"ח .כתב ת״ת שקול כנגד כל המצוח, הי' לפניו עשיית מצוה וח״ח אם אפשר למלוה להעשות ע״י אחרים לא יפסיק תלמודו, ואם לאו יעשה המלוה ויחזור לתורתו יעיי"ש. וחזינן בזה שחילוק גדול בין מלוה שאפשר לבעשות ע"י חחרים חו לח.

ומעתה לפי"ו יש חילוק גדול דחף לדעת הפוסקים

שאייל להביא עלמו לידי חיוב המלוה מיית הלא אמרו זה באלה המלות אשר יש הרבה בישראל המקיימים אותה המלוה וכל ישראל ערבין זה בזה כנייל, משאייה אז במדבר שהיו שם כל ישראל ביחד אף א' מישראל לא הי' באייו ואייה בהמנעם מליכנס לארץ נחבעלו כל מלות החלויות בארץ לגמרי שלא הי' בעולם מי שיוכל לקיימם ובכה"ג בודאי לריך לרדוף אחר המלות שלא יתבעל מאמרי פיו יחיש לגמרי בחלק גדול וחשוב אשר לוה במלות החלויות בארץ, אלא שערם שהי' להם רשות מהקבייה לעלות ולכבוש לא היי רשאים לעלות והיי אנוסים במה שלא נתקיימו

אותן המלות בישראל, כי לא הגיע הזמן, אבל אחר שאמר להם מרע"ה שהגיע הזמן, כאשר העחקחי לעיל דברי חכז"ל, היו לריכין למשכוני אנפשייהו שיחקיים פי ה' בכל מלות החלויות בארץ ובהמנעם מזה עבירה היא בידם והוי זה המרת פי ה' אף אם אין מ"ע בגוף הישיבה ונענשו ככה בעידן ריחחא ר"ל. ועכ"פ אין קושיא מכל אלה הפסוקים על דעת רש"י והרמב"ם וסייעתם שאין מ"ע בישיבה.

20

ומה שהביא עוד הרמב"ן מדברי חז"ל בכיבוש יהושע ודוד גם בזה שפיר ו"ל דסברי רש"י והרמב"ם וסייעתו שאין מזה ראי׳ על וישבחם בה שהיא מ״ע ועיי בחשובת ריב"ש בסיי ק"ח חחר שהביח דעליי לא"י היא מצוה מ"מ כתב אח"כ וז"ל ומה שכתב המשיב ההוא ועשה ק"ו מהקונה שדה בא"י שכותבין עליו חונו וחפילו בשבת והתירו משום ישוב ח"י וחמר שהקונה קרקע שהיא שם מלוה הלה לגבי העליי לא דבר נכונה בזה, דאדרבא הקונה שדה מן העכו"ם היא מצוה גדולה מן העליי, כי העליי היא מצוה לשעתה ולעצמו לבד ולה נחיר בה שבות בין במעשה בידים בין באמירה לנכרי, אבל ישוב א"י אינה מלוה לשעתה אלא מצוה המחקיימת לעולם היא ומצוה ותועלת כוא לכל ישראל שלא תשתקע ארז קדושה ביד טמאים, ואין למדין ממנה לשאר מלוח, וכן כתוב זה להרמב"ן ז"ל, עכ"ל. מבואר בזה שלקנות בית בא"י יען שמסלק עכו"ם משם זו מלוה גדולה יותר מעליי לא"י ואין למדין מקנין בית להתיר איסור דרבנן בשביל העליי לח״י, ואף דבמה שעולה לח״י להחיישב שמה מקיים בזה הקרא דוישבחם בה מ"מ אין זה דומה להמלוה שמסלק משם העכו"ם המעמח חת הארץ.

הגם שחילוקו של הריב"ש לכאורה אינו מובן כ"כ שהרי גם העולה לא"י כדי להתיישב שם יוכל להיות שישב שם לעולם גם בניו אחריו, ואף שא"א לידע מה יולד יום, הלא גם בקונה בית ומסלק את העכו"ם א"א לידע מה יולד יום, ובפרע כשיד עכו"ם חקיפה. גם מ"ש על הך דינא שבגמרא בקונה מאמר ישוב א"י

בית בח"י שהוא תועלת לכל ישראל הלא כיון דמיירי גם בהונה בית א' מה זה נוגע לכל ישראל. ואולי הכוונה שאם יש שם אף א' שמעמא במעשיו זה מזיק לכל ישראל כי חוטא אחד יאבד טובה הרבה שלמדיו ממעשיו וכח העומחה עלול להחפשע בלי גבול, וגם כי רוח העומחה עושה רושם על זמן חרוד וחינו לשמתו בלבד.

אמנם הדברים פשועים וברורים שלסלק העכו"ם מא"י כחיוב מלאו מפורש בקרא לא ישבו בארלך פן יחטיאו אוחך לי, וכתב הרמב"ם ז"ל פ"י מה' ע"ו הלי וי שבזמן שיד ישראל חקיפה אסור לנו להניח עובדי כוכבים בינינו, וכתב שם שאפילו לישיבת ארעי או לעבור ממקום למקום אסור להניחם בשביל הלאו דלא ישבו בארלך שהוא אפילו לפי שעה. ובגמ׳ ע"ז ד׳ כ"ח גבי חין מוכרין ומשכירין בחים לנכרי בא"י דכש"כ שדות דאית בי' תרתי משום איסור חני׳ ומשום דמפקע לי׳ ממלות, ואיסור חני׳ כוא מלאו דלא מחנם אבל יותר מבורר כאיסור שלא להנית עכו"ם בח"י אף היושבים מכבר הוא מלאו דלא ישבו בארלך כמבואר ברמב"ם ובשאר מוני המלות. חם וודמי דמכלחו דלח ישבו בחרלך ח"ח ללמוד שיש מ״ע בישיבה בח״י שזה שני ענינים דחף חם הקרא דוישבתם בה אינו מ"ע אלא יעוד והבעחה, מ״מ כיון שהובטחו ישראל שיזכו לישב בח״י ושם הקדושה ומקום המקדש ומלות החלויות בארץ ומלות הה"ח ועוד הרבה מעלות נשגבות לישראל הקפידה בתוב"ה שלה להניח שם עכו"ם שלה יחעיהו הח ישרחל שמה כמבוחר בקרת הטעם פן יחטיתו חותך לי, וחזים שאף ברמב"ן ז"ל שטרח ברבב לבביא ראיום דוישבתם בה היא מ"ע ולא יעוד והבטחה וטרח להבית פסוקים ומחמרי חכז"ל ע"ז לח כבית כלל מהך קרא דלא ישבו בארלך, מפני שמה שהזהירה בתוכ"ה שלא להניח שם עכו"ם אין ראיי כלל שיש מייע בוישבתם בה כמו שנתבחר.

ומעתה לפי"ז אינו מובן מה הביא הרמב"ן ראיי דוישבחם בה הוי מלוה מהכיבוש שבימי יהושע ובימי דוד שאמרו ז"ל שמלוה לכבוש הארץ מידי עכו"ם וכחשימו את דוד מה שכבש חו"ל ערם שכבש את הארץ

והניח עכו"ם בח"י, הלח זה החיוב לסלק עכו"ם מו הארץ הוא מלאו מפורש דלא ישבו בארלד. ואיו מזה ראיי כלל על מ״ע דוישבתם בה כאמור. וכן אפשר לפרש לשון הספרי בזכות שחירש חשב שהמלוה היא להוריש חותם ולרשת מחומם כמ"ש רש"י ז"ל בגיעין לגרש את העכו"ם אבל הישיבה הבעתה היא ולא מלוה

ואפשר לומר דהנה דעת הראב"ד שלא נאמר לאו זה דלה ישבו בהרלך הלה על ז' הומות ולה על שאר עכו"ם אלא דעת הרמב"ם היא דכיון דכתב בקרא הטעם פן יחטיאו אותך לי לכן ילפינן מיניי גם לשאר עכו"ם דבכולהו שייך עעם זה דאיכא למיחש להכי כמ"ם שם הכ"מ ושחר מפרשים. ולשון הר"ח ממין בס׳ ירחים סי׳ פ״ו דהחי לחו זה שלח יניחו לשבת אנשים רשעים ומחעיאי אדם בא"י דאעפ"י שהענין מדבר מז' אומות מ"מ כיון דכחיב פו יחטיאו אותך לי למדנו שריבה כל המחטיאים יעיי"ש. ומדסתם הלשוו שלא להניח אנשים רשעים ומחעיאי אדם ולא הזכיר כלל עכו"ם מבואר ברור שדעתו ז"ל שאף רשעי ישראל המה בכלל הלאו זה דלא ישבו בארלך. ובאמת כש"כ כוח לפי הטעם פן יחטיחו כי רשעי ישרחל עלולים יותר להחטיה הת ישרהל מרשטי עכו"ם כמ"ש הרמב"ם ז"ל בפ"י מהי עכו"ם דמש"ה האפיקורסים מישראל גרועים מעכו"ם בשביל שמסירין את העם מאחרי ה׳, ונראה דגם הרמב״ם וסייעתו דאזלי בזה בחר טעמא דקרא דאמר פן יחטיאו אותך סברי כדעת כם׳ יראים דקאי על כל המחטיאים דזיל בחר טעמא. (ומה דדרשינן בזה טעמא דקרא אף אותן הסוברין לא דרשינן טעמא דקרא זה יחבאר להלו). ומה שלא כזכיר הרמב"ם אלא עכו"ם הוא ע"ד שכתב הרמב"ם ז"ל בפי"ח מה' עדות הלי וי דמשום הכי לא הלריכו חכמים למנות האפיקורסים והמומרין בכלל פסולי עדות כיון שחלו המורדין והכופרים פחותין הם מן העכו"ם וא"ל למנותם יעיי"ש, ובשביל זה לא הולרך גם כאו הרמב"ם ז"ל להזכיר הכופרים מישראל המחטיאים בני אדם כי הם פחותים מן העכו"ם וכש"כ כול.

אמנם לדעת הראב"ד וסייעתו ל"ל דסברי דכיון
דהקרא שם מיירי מז' אומות אין ראי' מלאו
דלא ישבו בארלך דקאי גם על שאר אומות ומתעיאים
כיון דז' אומות גריעי מהכל דמלינו דקפיד עליהם
הכחוב יותר בלאו דלא תחי' פל נשמה לכן לא סברי
גם לאו זה אלא על ז' אומות דעלייהו קאי, והיא
פלוגתא גדולה בין כמה ראשונים מערכה מול מערכה
ואין להאריך בזה כאן.

וכתב במעיין החכמה ד' ל"ה ע"ב חות ס"ח דנראה מדעת הרמב"ן בפי שופעים שהקשה על פירש"י בסועה מקרא דלא ישבו בארלך דסובר כדעת כראב"ד דקאי רק על ז' אומות דאי כוי סובר דהחי גם על שחר חומות לח הוי מקשה מידי יעוו"ם, ולפי"ן הרמב"ן לשיטחו שסובר כדעת הרחב"ד דלא קאי כלאו דלא ישבו בארלך אלא על זי אומות ולא יותר כביא ראיי ממה שהיי מלוה בכיבוש אף אם לא כיי שם ז' אומות, דכתב כרמב"ם ז"ל בסי המלות מלוה קפ"ז שבימי דוד תמו ונכרתו הזי אומות ונתפזרו הנשארים ונתערבו באומות עד שלא נשאר בכם שורש א"כ א"א לומר שמה שהאשימו את דוד שכבש חו"ל טרס שכבש כל ח"י שהוח בשביל שיש בא"י כלאו דלא ישבו בארלך. שכרי מכזי אומות לא כיי או שום שורש ותו ליכא לאו זה. ע"כ שפע כרמב"ן ז"ל שכוח בשביל מ"ע דוישבחס בכ.

האומות וא״כ יש חיוב בכיבוש לסלק העכו״ם מן הארץ בשביל הלאו דלא ישבו בארלך אין ראיי כלל שיש מלוה בישיבה, גם רש״י ז״ל נראה דסובר כדעת הרמב״ם דקאי הלאו על כל האומות שהרי הרמב״ן ז״ל בשביל שסובר דלא קאי הלאו אלא על ז׳ אומות היי לו קושיא על רש״י כמ״ש במעייה״ח וא״כ רש״י ז״ל שלא חש לקושייתו מתורץ היעב אם סובר כדעת הרמב״ם ז״ל ולק״מ על רש״י והרמב״ם שסוברים שאין מ״ע בישיבה.

#### \*

ובדברי בריב"ש ל"ע קלת מה שחתר לבקש טעמים מסברא לחלה בין בהונה הרקע בא"י ומסלק עכו"ם משם לבין מצוח בעליי, כלא אף בלי סברא וטעם כיון דלסלק העכו"ם משם ע"ז יש לאו דלא ישבו בארלד וגו׳ והעלי׳ לא״י אף לדעת הרמב״ן אין בו אלא מ״ע ולאו חמיר מעשה ובוודאי שאין למדיו זה מזה להתיר איסור דרבנן שהוא תקנת חכמים, ואף שכתבו על לאו זכ דלא ישבו בארלך שכוא בזמו שידינו תקיפה הוא בשביל שאמרו לסלה כל העכו"ם אף בדרך מלחמה וזה א״א בזמן הגלות שאנו מושבטין בשבועה חמורה שלא ללחום ח"ו, אבל לקנות מהם מקום מרלונם בדרך מו"מ גם זה הוא אלק מהמלוה לסלק העכו"ם כמו שאמרו בגמ' ע"ז כ"א שאם מוכרים אף לעכו"ם אי הרקע קעוה עוברים על לאן דלא חחנם. וממילא שאם מסלקין בעכו"ם מקיימין הלאו, וכמו שכן הוא לדעת הרמב"ן במ"ע דישיבה דאף דכמלוב ביא לבורישם ולבתיישב שמב חב אסור בזמן הגלות באיסור חמור ר"ל, מ"מ סובר דביחיד כמתיישב שם ברשות ובדרך כיתר מקיים כמלוכ אף בזמן כגלות וכעין זה כוא גם בלאו דלא ישבו בארלד ואייכ החילוק פשוט בין עשה ללייח כנייל. אך יייל שכריב"ש כתב בזה מסברא להגיד שאף לדעת הראב"ד וסייעתו שאין לאו זה אלא בזי האומות וא"כ ליכא עכשיו לאו זה כלל מ״מ גם מסברא א״א ללמוד להתיר איסור דרבנן בשביל העלי׳ לא״י ממה שהתירו איסור דרבון בשביל קנין איזה קרקע בא"י. וי"ל טוד בחופן חחר חלח שחין לכחריך טוד בזכ. חבל פ״ע מה שכתב הריב״ש על חילוק זה שכן מלח

מאמר ישוב א"י

כחוב להרמב"ו ז"ל ופה אנו רואים שהרמב"ו מביא ראיי על מ״ע דישיבה ממה שאמרו שיש מלוה בכיבוש לסלה העכו"ם, ואם סובר כדעת הריב"ש לחלק בזה אין משם ראיי.

אלא שהריב"ש לא הראה מקום היכן מלא דברי ברמב"ן כאלו ולא בעתיק לשונו, ואולי לא הביא מהרמב"ן אלא ביש לחלק בין מלוח קנין קרקע בח"י לשחר מלות דחין לך חלח מה שחמרו חכמים וזה הוסיף הריב"ש מדילי׳ שגם העלי׳ לח"י היא כבאר מלוח. וי"ל עוד באופן אחר אלא יען שלח רחיתי לשון הרמב"ן ז"ל בזה לח חוכל לפלפל ולכוין הכוונה במה שלא ראו עיני, ולא כחבתי אלא להעיר ול"ע. אבל זה וודאי שרש"י והרמב"ם וסייעתם מחורצים היטב במה שלח למדו ממצות כיבוש על ההרח דוישבחם בה שהיא מ"ע, כאשר נחבאר לעיל,

אחר כוחבי זאת ראיתי לשון הרמב"ם ז"ל בפ"א מה' חרומות הל' ג' שלכן הארלות שכבש דוד מחו"ל יש להם דין כיבוש יחיד בשביל שכבש אותם קודם שיכבוש כל א"י אלא נשאר בה משבעה עממים. וא"כ מבואר בפי׳ שהשאיר שם מז׳ אומות לא משאר האומות כאשר כתבתי, ול"ל דמה שכתב בסי המלות דבימי דוד תמו ונכרתו זה היי אח"כ אבל בעת שכבש הארצות מחו"ל עדיין השאיר גם מז' האומות בא"י שלא הורישם וא"כ קשה טובא על הרמב"ן האיך הביא ראיי שיש מ"ע בישיבת א"יו ממה שאמרו שעשה דוד שלא כתורה מה שכבש חו"ל טרם שכבש א"י הלא כיון שהשאיר בא"י מז' האומות שלח כיבשם עבר בזה על מ״ע דהחרם חחרימם ועל לאו דלא תחיי כל נשמה וגם על לאוין דלא ישבו בחרלך ולח תחנם, וזה וודחי חסור חף חם בישיבה בח"י היא לה הבטחה ולא חיוב.

ואפשך לומר דהנה הרמב"ם ז"ל לא כתב המקור מהיכן למד זה שהשאיר דוד בא"י מז' האומות שיש בזה הרבה חיסורים חמורים, וחולי לח הוחיר

שם אלא משאר אומות, ואפשר שהרמב"ם ז"ל למד זה מלשון הספרי שכתב בסוף פי עקב דוד עשה שלא כתורה וכו' כיצש ארם נהרים וכו' ואת היבוסי שהי סמוך לירושלים לא הוריש, וכיון שהיבוסי הוא א' מז' אומות סובר הרמב"ם ז"ל שזה שכתב בספרי היבוםי הוא אותו היבוסי שהוא מזי האומות, אבל רש"יו ז"ל כתב בסי יהושע ע"ו ס"ג דכתיב ואת היבוסי יושבי ירושלים וגו׳ ופירש"י ז"ל יבוסי זה לא על שם כאומה הוא אלא מגדל דוד שהיי בירושלים ושמו יבום יעיי"ש, וכן כתב הרד"ה שם שהיבוסי הזה לא היי היבוסי משבעה גוים אלא אדם אחד שהיי שמו יבוס והיי מפלשתים ונקרא המקום על שמו יצום ואנשי המשפחה ההיא יושבי ירושלים היי שמם יבוסי מתייחסים אל יבום יעיי"ש שהאריך, גם בשופעים א' כ"א דכתיב שם ואת היבוסי יושב ירושלים כתבו שם רש"י והרד"ה שהוא אותו היבוסי שבם׳ יהושע מהמחוז שהי׳ בירושלים ששמו יבוסי. וח"כ נרחה שגם מ"ש בספרי שלא הוריש דוד את היבוסי שהיי סמוך לירושלים הוא אותו היבוסי שבס׳ יהושע ושופטים שאינו מזי האומות, וכל מה דאפשר למעם בעבירה שעשה דהע"ה וודאי דעדיף עפי, והרמב"ם אפשר שאינו סובר גם שם בס׳ יהושע ושופעים כדעת רש"י והרד"ה. או אפשר שהיי לו איזה הוכחה אחרת על אותו היבוסי שבספרי פ׳ עקב שהוא מז׳ האומות ולה ביחר לנו המקור כדרכו בס׳ היד לסתום הכל בלי רחי׳ ומקור. אבל עכ״פ גברא אגברא קא רמית שאין לעשות מזה קושי על הרמב"ן דמלי סבר שאותו היבוסי אינו מז' האומות ולה"מ כנ"ל. אבל גם דעת רש"י והרמב"ם מיושבין כנ"ל.

27

והנה מעולם תמהתי על מה שאמרו בספרי שדוד עשה שלא כתורה שכבש חו"ל והנית מלכבוש א"י וכחבו כן כתום׳ בגיעין דף ח' ובע"ז ד' כ"ח כחבו בלא כיי לו אז רשות לכבוש חו"ל וכן כוא ברמב"ם פ"ח מה' תרומות וברמב"ן בספר המלות ובכמה ראשונים ז"ל שנמלא לפי"ז שהלך למלחמה בחו"ל שהיא מלחמת רשות והנית מלחמת חובה, והיא בעיני פליחה עלומה דמלבד שמבוחר בסנהדרין דף ב׳

במשנה דאין מוליאין למלחמת הרשות אלא עפ"י בי"ד של שבעים ואחד הנה מבואר עוד בברכות דף ג' ע"ב ובסנהדרין דף י"ז ע"ח שיועלין בחחיחופל ונמלכין בסנהדרין ושואלין באורים וחומים, ואף אלו בי מניחות לומר שדהע"ה והגביחים שעמו וכל הסנהדרין של ע"א ח"ו כולם טעו בהלכה אבל על האורים ותומים בוודאי א״א לומר שח״ו טעה להגיד שלח כהלכה. ובגמי יומח דף ע"ג ע"ב דחע"ג שגזירת נבים חוזרת, גזירת הו"ת חינה חוזרת, שנחמר במשפט האורים, למה נקרא שמם אורים ותומים, אורים שמאירין את דבריהם תומים שמשלימין את דבריכם. ומבואר שם בגמי הטעם שלא השלימו דבריהם במעשה דפילגש בגבעה יעו שלח בחנו בשחלתם אם לנלח אם לכנלח, ומבואר בגמ' סנכדרין דף ק"ג ע"א הטעם שבאו אנשי פילגש בגבעה לידי כך דנענשו ככה בשביל שלא מיחו בפסל מיכה ואמר בהב"ה בכבודי לא מחיתם על כבודו של בו"ד מחיתם ושם הי׳ באמת שהולרכו לילך למלחמה זו וכל מה שכגיד לכם כאו"ת כיי אמת ויליב אלא שכיי כטעות בשאלתם שלא בחנו אם ינוחו או לא ינוחו. ובכאו במלחמותיו של דהע"ה לריכין לומר שהיי טעות בעיקר המעשה של הליכה למלחמה, ואיננו מחכר בשום מקום האיך נעשה העעות הזה ולמה אנה הקב"ה לידו ממות כזכ.

וכתב הרמב"ם בסה"מ בסוף שורש הי"ד וז"ל וידוע שהמלחמה וכבישת עיירות לה יהיו אלא במלך ובעלת סנהדרי גדולה וכהן גדול כמה שנאמר ולפני אלעזר ככהן יעמוד. והרמב"ן בסוף כם׳ שחשב שם את המלות ל״ת ששכח הרמב״ם למנות כתב שם בל"ת י"ז באמלע הדברים דמה שאמר ככי ולפני אלעזר הכהן יעמוד וגו' זהו מ"ע וחיוב דאורייתא לשאול באו"ת טרס יציאה למלחמה, והביא דברי הש"ם הנ"ל בברכות וסנהדרין שכן עשה דוד גם הביא שהרמב"ם בעלמו כחב כן בהקדמתו כאשר העתקתי לעיל לשונו, ובמג"א הודה לו בזה שהשאלה באו"ת כיא מן כמלות כנוכגות לדורות ויש לנו להביאו במנין יעיי"ש. אמנס יש בזה טעמים שלא מנאם במנין המלוח ואין להאריך בזה פה.

וברש"י ז"ל פי פינחם ער"כ ולפני אלעזר ככהן ישמוד הביא דברי חז"ל שאמר לו הקב"ה בזם כרי שאלחך ששאלח שאין ככבוד הזם זו מבית אביך שאף יהושע יהי׳ לריך לאלעזר ושאל לו כשולערד לנאת למלחמה עכ"ל. והנה פרע שהשאלה באו"ח היא בעת הלורך לואת למלחמה אף שבאמת גם שאר טניני הליבור היו שואלין באו״ת כמבואר בגמ׳ יבמות דף ע"ח שכשהיי רעב בימי דוד ובחשו ולא מלאו שום חטא במה לחלות ושאלו באו"ת מה היי החטא וכן מלינו כמה ענינים כאלו בדברי חז"ל כנודע. ול"ל דבשאר עניני הליבור אין חייב לשאול באו"ת אלא מטלמן היו עושין כן לטובת הליבור, אבל במלחמה כוא חיוב, ומאוחו בקרא דלפני אלעזר ככבן יעמוד ילפינן ג"כ שבמלחמה לריך להיות מלך וסנהדרין של ע"ח כמבואר בגמ' סנהדרין דף ט"ז א"כ כל הקרא כזה מיירי על שעת מלחמה.

משה

ובזה נוכל להבין מה שחמרו בגמ' עירובין דף ס"ג דנענש אלעזר דאף דכתיב ולפני אלעזר הכהן יטמוד מ"מ לא אשכחן דאינטריך ליי יהושע, וכחבו כתום׳ בסנהדרין ט"ז ד"ה מה דלא האי אחלוהת הארץ שהיי גזיה"כ אלא בשאר דברים הצריכים לשאול באו"ת שהיי נגלה לו בנבואה. ואינו מובן לכאורה דכיון שהיי זה הבטחה מפי הקב"ה למרע"ה שנחמלחה שאלחו בזה שאין הכבוד זו מבית אביו במה שילערכו לכהן והוא מבית אביו א"כ אף שנענש אלעזר הכהן בזה בשביל איזה דיבור שאמר כמבואר שם בש"ם. חבל מ"מ חיי הבטחת הקב"ה למרע"ה על כבודו ושאלתו וכוא לא חטא וכאיך נתבטלה הבטחתו ית"ש. ולפי הנ"ל ניחה שהבטחה לה היי הלה על שמח מלחמה ויהושע לא עשה שום מלחמת רשות אלא כבישת החרץ שזה מלחמת חובה מגזיה"כ ולזה א"ל או"ת כנודע, אבל נשארה ההבעחה לדורות שבכל מלחמת ברשות לריכין לכהן שהוא מבית אבין של מרע"ה לשוחלו בחו"ח. ומה שהיי בזה עונש לחלעזר כוא דכיון שכיי בידו כאו״ת וודאי דכיי שואלו יכושע גם בשאר דברים שאינם מלחמה כמו שמצינו גם בימי דוד ובשאר דורות שבי׳ ברבה נביאים ואמפי״כ

ריב

שאלו עניני כליבור באו״ת כי דברי כאו״ת ברורים וחזקים יותר מדברי כנביאים וכאשר כבאחי לעיל מדברי הגמ' יומא דף ע"ג, אבל באלעזר מחמת העונש נגלה ליהושע הכל בנבואה באופן שלא הוצרך בשום פעם לשחול בחו"ת.

ובזה מדויק לשון רש"י ז"ל בעירובין דף ס"ג שכתב על ההרא דלפני אלעזר הכהו יעמוד ושאל לו שהי׳ עתיד יהושע להיות לריך לישחל דבר הלכה מחלעזר ולא אשכחן לאחר מיחת משה דאילטריך ליי יהושע לאלעזר לשאול כלום, הנה שינה כאן ממ"ש בפיי החומש על מקרא זה שיהיי לורך לשאול באו"ת בשעת מלחמה ולא כתב יותר ובכאן אדרבא השמיט מלחמה ולא כחב אלא שאלה בדבר הלכה, ולפי הנ"ל ניחא דהחם מפרש הקרא במה דקאי על עיקר ההבעחה שהוא על שעת מלחמה שזה חיובים לדורות ואוחה ההבטחה לא נחבטלה. ובכאן מיירי רק מהטונש שהיי לאלעזר דכיון שהי ההבטחה שיהי האו"ת ביד אלשור הכהן ממילה כיי עתיד יכושע לכיות לריד לשחול גם שחר דברים מאלעזר כמו שארי הנביאים ששאלו עניני הליבור באו״ת וזכ לא כיי בימי יכושע מחמת עונשו של אלעזר.

## 110

ובמ"ש רש"י ז"ל דבר כלכה בוודחי דחין הפיי בירור כלכב שברי חורב לא בשמים ביא, ובמסי חמורה דף ט"ז שנשתכחו ג' מאות הלכות בימי אבלו של משה ואמרו ליהושע שאל א"ל לא בשמים היא. וכן אמרו פנחם ואלעזר ולא כיי שום עלכ אלא שהחזירם עתניאל בן קנז בפלפולו, ומבואר בפיי ברש"י מס' עירובין דף מ"כ ע"א ד"כ כרי דמידי דאיסור והיתר לא משייל באורים וחומים. אלא שהאו"ת מברר ענינים שעל ידם באים לידי היום כלכה, וכעין מה שהבחתי מגמ' יכמות דף ע"ח ברעב שבימי דוד שלא ידעו החעא שגרם לזה ומה שלריכין לחקן, וגילה להם האו"ח' אל שאול ואל בית הדמים, ולא בירר בזה הלכה חדשה כי ידעו הדין שלריך להספיד ושנששה עולה להגבעונים אך לאו אדעתייהו לחקן בזה

ולא עלה על דעתם שזה גרם ככה, וע"י הידיעה מהאו"ת נתנו לב לדבר והתבוננו מה שלריך לחקן כדת של תורה. וביומא דף ע"ה בשנים שבאו לפני משה לדין זה אומר עבדי גנבת חה אומר מכרתו לי אמר לכם משם דינו לבקר משפע, למחר אם נמצא טומרו בבית רבו ראשון בידוע שזה גובו. אם נמלא עומרו בבית רבו שני בידוע שזה מכרו לו, וכו איש ואשה שבאו לפני משה לדין וכו׳ א״ל דינו לבהר משפט ונתברר אח"כ ע"י כמן, ונתקשו בזכ כאיד אפשר לפסוק כלכה ע"י הנס שנעשה ע"י המן, כלח חורה לה בשמים היה, והברכי יוסף בהו״ח סי׳ ל״ב הביה ע"ו כמה פוסקים דספק במליאות אפשר לברר ע"י נבואה אמיתית אף שנוגע להלכה כי לא אמרו חורה לא בשמים היא אלא במה שנוגע לבירור הלפה, אבל לא במה שהוא רק ספק במליאות. ובכפ״ת שם מתרץ בעניו אחר ולא ס"ל חילוה הנ"ל, ועכ"פ יש כמה ענינים שביי לורך לכתגלות מכאו"ת כדי לידע איך לבוא לידי קיום הכלכה, ול"ל מ"ש רש"י ז"ל דבר כלכב דמיירי בכב"ג, ואמר זה לאפוהי ממלחמה שבזה לא נחבטלה הבטחחו יח"ש כמו שנחבאר לעיל וביולא לנו מזכ שיש חיוב לדורות לשאול באו"ת טרם יליאה למלחמת הרשות. ולדעת הרמב"ן היא מ"ע דאורייתא ויש בזה עוד אריכות דברים לא עת האסף פה. ועכ"פ במלחמותיו של דוד מבוחר בהדיח בגמי ששאלו באו"ת ולמדוכו מקרא, וא"כ קשה עובא כנ"ל כאיך אפשרות שכגיד כאו"ת דבר שכוא נגד כבלכב

#### 120

ועוד שהרי מבוחר בגמי שבת דף כ"ו ע"ח כל כאומר דוד חטא אינו אלא טועב שנאמר ויבי דוד לכל דרכיו משכיל וכ׳ עמו וגו׳ אפשר חטא בא. לידו ושכינה עמו, ומחרץ שם הכל גם כחטא דבת שבע ואורי כחתי שלא כיי בשום דבר נגד ההלכה אלא שלפי גודל קדושתו של דהע"ה היי בזכ אחם פגם וגם זם כיי מן כשמים כמו שאמרו בגמ' סנהדרין דף ק"ז שאמר דוד דלכן לא כייפנא לילרא בזה דלא לימרו עבדא זכי למרי׳ וראוי׳ היחה ב"ש לדוד מששח ימי ברחשית (ונודע מ"ש כחר"י

ז"ל שביי הכרח בהשחלשלות מלכות ב"ד לבוא באופן זה מחמת הקטרוג כמו ביהודה וחמר, וישי רלה לבוא על שפחתו וכן בזה שנולד שלמה שממנו השתלשלות מלך המשיח כמ"ש הרמב"ם ז"ל בפי חלק) אעפי"כ עשה ע"ז חשובה כל ימיו וסבל הרבה יסוריו עי"ז כמבואר בגמ' סנהדרין, ובשבח דף נ"ו אמר רב כי מעיינת בי׳ בדוד לא משכחת בי׳ בר מדאורי׳ דכתיב רק בדבר אוריי. וביומא דף כ"ב חשב שחים בשביל שחשב גם מעשה דהסחה, ובתום׳ שם בשבת נ"ו ד"ה רק כתבו דמש"ה לא חשב שם מעשה דהסתה דלח הוי כ"כ עון גדול וגם שגג, ועכ"פ לח מלחו בו חטא יותר מאלו כשחים. וגם כחטא דאורי שכוא חמור מהשני ג"ב נתבחר שלח משה כלל נגד ההלכה כי א״ה שחטה כיון דשכינה עמו, וה״כ לפי מה שאמרו שעשה דוד מלחמה שלא כחורה. ולדעת הרמב"ו טבר בזה על מ"ע דאורייתא שהנית א"י מלכבשה שלמד משם שיש מ"ע. ולדעת כרבה ראשונים עבר בזה על לאו דלא ישבו בארלך, ובפרע לדעת הרמב"ם שהניח שם מז' העמים וח"כ עבר על מ"ע דהחרם חחרימם ועל ל"ח דלא חחי׳ כל נשמב, מלבד כלאוין דלא ישבו בארלך ולא תחנם, ואייכ זה חמור ממעשה דאוריי שאינו כלל נגד הכלכה אלא איזה פגם בעלמא. וגם כי מעשה דחורי׳ אינו אלא חעא לעלמו ובמלחמה כביא את כל ישראל לחשא זכ ללחום שלא כתורב. ומדוע לא חשבו זה לחעא בשום מהום. אלא אדרבא העידו שאין בו יותר מחטא דאורי׳ או גם מעשה דכסתכ, אלא שבמהום שאמרו דבוי סורי׳ כיבוש יחיד כחבו בטעם שביי מלחמב שלא כתורב ובאיד אפשר לומר שמלחמה שלא כחורה אינו נחשב לחטא. גם הלא ביא סכנב ח"ו לכלל ישראל דכל בבולכים למלחמב בם לריכים לביות נהיים מכל חטא אפילו מאיסור דרבנן כמו שאמרו חז"ל סח בין תפילה לתפילה עבירה בים בידו וחוזר עלי׳ מעורכי במלחמב. ובמלות ל"ח שלדעת הרמב"ן בסוף ס' המלות במלוה י"א כתב שבעבירה שבשעת מלחמה גורמים סילוק שכינה מן המחנה וח"ו מפיל ישראל בחרב ומחלל שם הי כמו שאב"כ ושב מאחריד. ומכש"כ אם כל עיקר המלחמה היא שלא כתורה דהוי כולו בעבירה שהיא סכנה ח"ו. גם האיך הצליח דוד במלחמות האלו, דהרשעים יכולים

להצליח במלחמות שבעבירה כי כחם מהסט"ח ר"ל.

ה' ישמרינו, אבל הלדיקים שכחם מסטרא דקדושה שלזה לריך השראת השכינה וא"א אם היא בעבירה. וביותר קשה שלא ביארו מאומה מה הי' הסיבה שנכשל דוד בזה אשר השכינה עמו ואינו בא לידי חטא, גם כל הסנהדרין של ע"א האיך עטו כולם, ולא ראיתי מי שיחטורר בכל זה, אבל בעיני היא פליאה נשבה.

ואין לומר דבשביל שחשב דוד להורישם חח"כ לכן לא כוי בזכ עובר על חיוב דאורייחא. ראשיח לפי בטעם שכתבה בחוב"ק פן יחטיאו אותך והרמב"ם כתב בסה"מ בעשין סי' קפ"ז במלוה דהחרם תחרימם שביתר לנו בכרבה כתובים שסבת זה שלת נלמד מכפירתם וא"כ בכל יום שמאחרין מלהורישם יש חשש זה שיחטיאו וח"ו נלמוד מכפירחם. ובהל' מילה פ״ח כ׳ ב׳ פליגי כרמב״ם וכרחב״ד לעניו חיוב כרת שכתב הרמב"ם ז"ל דכל יום ויום שיעבור עליו משיגדיל ולא ימול את פצמו כרי כוא מבטל מצות עשה אבל אינו חייב כרת עד שימות והוא ערל במזיד ופליג עליו בראב"ד שם דכל יום עומד באיסור כרת. וביאר בכ"מ שם טעם פלוגחתם דלדעת הראב"ד כיון שבכל יום עובר על מלוח בוראו יח"ש הוא טומד ג"כ באיסור כרת ואף דכשמל אח"כ נפטר מהכרח, אבל בכל יום שהוא בעבירה הוא בכלל חיוב כרת, וברמב"ם סובר דכיון שאם מל אח"כ נפער מהכרת ובידו לחקן לקיים המלוה לא הוי בכלל חיוב כרת. אבל זה וודאי מבואר שם ברמב"ם שבכל יום ויום כוא מבטל מ״ע ואין פלוגחייכו אלא בחיוב כרת. ומכש"כ בזה שבכל יום ויום איתא העעם שיש לחוש ח"ו ללמוד מכפירתם ושוב הוי פסידה דלה הדר דוודאי כוי ביעול כמלוכ בכל יום ויום שאינו מורישם ובפיי כחב הספרי בזה שעשה דוד שלח כחורה והביח מהודם לזכ הרא מיוחד ע"ז וז"ל שם או אינו אלא רשות בידם לכבוש חו"ל עד שלח יכבשו את הארץ ת"ל וירשתם וגו' ואח"כ כל המקום וגו' שלא חהא א"י מיטמאה בגילוליהם ואתם חוזרים ומכבשים חו"ל. אלא משתכבשו א"י תביו רשאים לכבוש חו"ל. א"כ למד בפיי מקרא שאין רשות לכבוש חו"ל טרם שכבש כל א״י וקשה טובא האיך עבר ע״ז דוד עם הסנהדרין וכאו״ת וכנביאים שעמו.

שוב התבונותי בדברי החום׳ ע"ז כ"ח ע"ח ד"ה כיבוש שהביה בשם רש"י שלה היי שם חורים ותומים, ובר"ן שם כתב עוד דמש"ה קרי לי' כיבוש יחיד לפי שלא הסכימו סנהדרין בכבושה אלא דוד כבשה מדעתו, וכן כתב הריעב"ה שם בע"ז שהיי הסכמת דוד לבדו לכבשה שלא מדעת סנהדרין, והוא פלא עלום שהרי היא הלכה פסוקה במשנה ריש סנהדרין בלי שום חולה שאין מוליאין למלחמת הרשות חלה עפ"י בי"ד של שבעים וחחד ובגמי שם ד' ע"ו למדו זה מקרא וכן היי נוהג דוד בכל מלחמותיו כמבואר שם בגמי סנהדרין ובברכות, ומה זה ועל מה זה במלחמה זו שינה דוד את דרכו בקודש לעשות כ"כ שלא כתורה ושלא כהלכה בלי סנהדריו ובלי או"ת. וכל הראשונים ז"ל שכחבו הטעם דהוי כיבוש יחיד בשביל שהיי שלא כחורה הביאו כולם המקור לזה אך מדברי הספרי שכתב דהוי שלא כתורה בשביל בולמד מהרא שאסור לכבוש מחו"ל טרם שוכבש כל ה"י ואינו מוזכר שם כלל העא זה שהיי בלי הסכמת הסנהדרון והאו״ח, ומנין להם להוסיף עוד חעאיכ על דוד מה שלא מזכר בדברי חכז"ל. ול"ל בשביל שביי קשה להם האיך אפשר שכל הסנהדרין יעעו בזה בפרט האו"ח, ואולי גם מלשון כיבוש יחיד הבינו כן. אבל הגדילו החמי׳ בזה האיך עבר דהע"ה על שונות כחלו שמבוחר בש"ם שח"ח לומר עליו שחשה שהשכינה עמו. גם אינו מוזכר בשום מקום איחה טעם מה הביאו לידי כך, דזה וודאי א״א לומר שעשה ח"ו בזדון ואינו מובן מקום העעות בזה.

ובחטא בת שבע ואוריי כתבו חכז"ל טעמו. גם בחטא דהסתה שמנה ישראל שלא לצורך שמבואר בגמ' שהי' מן השמים שאמר הקב"ה אני מכשילך כזה ובמדרשים מבואר עוד יותר שהיי אז עונות בישראל ורלה הקב"ה להענישם בזה, אעפי"כ טרח הרמב"ן בפי במדבר לבחר מה היי טעותו של דוד באה דאף שביי מן השמים מ"מ לריך להבין שורש הטעות שהגיע אליו. ובאוה"ח הקי פי תשא הרבה עוד לחמו' בזה וכתב דאף אם טעה דוד במה שלוה למנותם איך קבל דבריו יואב שהיי לו למאן

כי דברי כרב ודברי כחלמיד דברי מי שומעין ואפיי במצות מלך ולו יהי׳ שיוחב נעלמה ממנו הלכה ומקרה ח' קרה לדוד ויוחב מה נענה בסנהדרין יעיי"ש שהחריד לבאר מה היי הטעות אז בהלכה זו, והרי שלריד לתרץ גם מה שלא מיחו בו הסנהדרין אם עשה שלא כהוגן שח"ח לחשדו שחם היי מוחום בו הסנהדרין לא כיי משגיח על דבריכם שא״א זכ אלא במלכי הרשעים, לא בקדוש ישראל כדהע"ה שהי׳ כל מעשיו כולם עפ"י התוה"ק בלי זיז כ"ש. ובחטא דב"ש אף שהי׳ בזה טעמים כמבוחר בגמ׳ מ״מ הוכיחו נחן הנביא וקבל תוכחה כמבואר בקראי, ובמלחמה שהיא סכנה גדולה לישראל אם יוצאין למלחמה שלא כדת וכוא חיוב דאורייתא לשאול הודם בסנהדרין כמבואר בגמ׳ כאיך לא מיחו בו הסנהדרין והנביאים. דמלבד העבירה שלא שאל בסנהדרין ובאורים ותומים היי בזה עבירות גדולות כמו שכתב הספרי, ולדעת ברמב"ם ז"ל שבנית מז' אומות עבר בזב גם על מלות עשה דהחרם תחרימם ולחוין דלח ישבו בחרלך ולא תחנם ולא מלינו בשום מקום איזה עעם כ״ד לסיבת הדברים החלה. וח"ח לומר שטעה בכ"ן שהרי מבואר בקרא ובגמ' שהי' דרכו בכל מלחמותיו לשאול בסנהדרין ובאו"ת אלמא דלא טעה בזה והאיך פתאום במלחמה זו טעה כ״כ. והלא עיקר הלכה זו שאסור לנאת למלחמה בלי רשות הסנהדרין למדין מקרא גבי דוד שעשה כן כמבואר בגמ' סנהדרין ט"ז והאיך לא היים בעלמו אותה ההלכה שנלמד ממנו לקבוע כלכה פסוקה בישראל.

ובגמ' פסחים ד' קי"ע נסעודה שעחיד הקב"ה לעשות ללדיקים נותנין לאברכם כום לברך ואומר איני מברך שילא ממני ישמעאל וכו׳ ליעקב אומר איני מברך שנשאתי שתי אחיות בחייהן שעתידה תורה לחוסרן עלי וכו׳ לדוד חומר חני חברך ולי נאם לברך שנאמר כום ישועות אשא ובשם כי אקרא ונחקשו כלח גם לדוד כיי חטח דב"ש וחוריי ולמכ הוא שדיף לברך מיעקב שהיי קודם מ״ת ולא נלטו׳ עדיין על איסור שתי אחיות וניחא להו בשביל שאמרו בגמ׳ שמעיקר הלכה לא חטא דוד מאומה וכל כאומר דוד חטא אינו אלא טועה לכן אמר לי נאה לברך. ולפי הנ"ל שדוד חטא במלחמה זו הרבה חטאים

גדולים שלא מלינו עליכם שום חיי כדרא קושיא לדוכתא שזה גרע ממה שהיי ביעקב שלא היי אז שום חטא אלא בשביל שעחידה חורה לאוסרן.

ובמר"ר ריש ס' ויקרא סי' ד' כתב וז"ל אז דברת בחזון לחסידיך מדבר בדוד שנדבר עמו בחזון ובדיבור הכ"ד ככל הדברים החלה וככל החזיוו הזה וגו׳ לחסידיך שנאמר שמרה נפשי כי חסיד אני ותאמר שויחי עזר על גבור רחב"כ חמר י"ג מלחמות עשה דוד ורבנו אמרי י"ח ולא פליגי מ"ד י"ג ללרכיהו של ישראל ומ"ד י"ח חמש לנורך עלמו. הרימותי בחור מעם זה דוד שנאמר ויכחר בדוד עבדו וגו׳, ופי׳ היפ״ח במה שאמר שויתי עזר על גבור שהכוונה שהודיעו שגבורתו כיחב ע"יו כי שביי בעזרו ובוא יביי לעולם וז"א ברימותי בחור מעם שכו יהי׳ מרומם אותו לעולם עי״ש. וכנה חשב כאו כל המלחמות שעשה דוד וגם אותה המלחמה של ארם לובה הוא בחשבון הי"ג מלחמות כמבוחר במפי וכן הוח סחימת הלשון במדרש שבח לחשבון כמה מלחמות עשה ועל כולם דרש חותו הפסוה שויתי עזר על גבור שבעזר אלקי היי גבור במלחמה ודרש כל הפסוק הזה לשבחיו של דוד כמו שהחחיל לומר שנדבר עמו בדיבור ובחזון וכו׳ ואם הי׳ אוחה המלחמה בעבירה כ"כ שלא כחורה ושלא כהלכה האיך היי אז הי עמו ואין זה שבח לדוד, ועכ"פ הו"ל להוליא אותה המלחמה מן הכלל ולא לעשות חשבון מכל מלחמותיו להגיד בכולן לשבחו.

U.

והגלפענ"ד בזה עפ"י מה שאמרתי לבאר מ"ש הרמב"ן בפ' לך עה"ל ויהי רעב בארץ שירידת ה"א ע"ה למלרים ונקמחו אח"ל בפרעה בנגעים גדולים וכל המאורעות שהיו אלו הכל הוא רמז אליו שיהי כן בבניו לא נפל דבר מכל מאורע האב שלא יהי' בבנים והביא ע"ז. דברי המד"ל רבי פנחם בשם ר"א אמר הקב"ה לאברהם לא וכבוש את הדרך לפני בניך ואתה מולא כל מה שכתוב באברהם כתיב בבניו ושוב סיים ודע כי אברהם אבינו חעא חשא גדול בשגגה שהביא אשתו הלדיקת במכשול וכו' גם יליאתו

מן הארץ שנאטו׳ עלי בחהלה מפני הרעב עון אשר חטא כי האלקום ברעב יפדנו ממוח ועל המעשה נגזר על זרעו הגלות בארץ מלרים. ואינו מובן לכאורה דכיון שהביא מקודם שהקב״ה אמר לו על זה לא וכבוש הדרך לפני בניך א״כ הי׳ בזה רלון הבורא ב״ה וב״ש להכין לבניו, האיך אמר אח״כ שהי׳ חטא וטון. ובאמת כי הליכתו למלרים נחשב בין העשרה נסיונות, וא״כ הוא נחשב בין הזכותים הגדולים שלו.

אמנם גם בזוכ"ה יש סתירה זו שאמר בפי לד די פ"ח ע"ב חר"י ח"ח כיון דנחת חברהם למלרים בלא רשו אשתעבידו בניו במלרים ד' מאכ שנין דהא כחיב וירד אברם מלרימה ולא כחיב רד מלרים ואלטער כל הכוא לילי בגינה דשרה. וא"כ מבואר כאו שהי׳ חטא שבשבילו נגזר הגלות. ושוב אח"כ בד' פ"ב כתב אר"י ווי לאינון חייביא דעלמא דלא ידעין ולא משגיחין בעבידתי׳ דקב"ה ואינון לא מסתכלי דכל מה דהוי בעלמא מעם הב"ה איהו דאיכו ידע בהדמייתא מה דליהוי בסופא מגיד מראשית אחרית ואיהו אסתכי ועביד עבידן בקדמייתא בגין לסלקא לון לבחר יומין. ח״ח אלמלא דנסיבת שרי לגבי פרעה לא אלקי הוא ואלקאותא דא גרים אלקאותא לבחר כן דילקון מלרים בנגעים גדולים. עוד שם בדף פ"ג ת"ח רוא דמלה אי אברהם לא ייחות למלרים ולא ילערף חמן בקדמייחא לא יכא חולק עדבי׳ בקב"ה יעיי"ש שהחריך בזה שכל עניני ירידת חברהם למלרים ולהיחת שרם לפרעה הוי מעובדת דקוב"ה שהיי הכרח שיהיי כן בשביל העתיד לבניו, ואייכ האיך אמר שהיי חטא. ובאור בחמב חי׳ סחירב זו שאעפ״י שבי׳ בכרח שיבוח למלרים מ"מ היי לו להמחין עד שהקב"ה ילוה לו שילך ולא לילך בלא רשות וזה היי החשא מה שקדם לילך בלי רשות, אבל ההליכה עצמה היי הכרח. אבל גם ע"ז יש סתירה בדברי הזוה"ה שם דף פ"ב שאר"י ת"ח דבגין כך לא פהיד הב"ה לנחתא למלרים אלא כוא עלמו מגרמיי נחת בגין דלא יכא פחחון פה לבני עלמא דאמר ליי כן ולבחר אלטער על אחתיה וא"כ מבואר שגם ע"ז היי טעם שלא יהיי פקידה מהקב"ה שירד למלרים אלא ירד מעלמו, וא"כ היי זה רלון הקב"ה שיהי צחופן זה, והחיד חמר שהיי

מאמר ישוב א"י

ומ

אבל ביאור ענין זה ע"ד שמלינו בחטא מכירת יוסף שבהראי ובדברי חז"ל הגדילו החטא על מכרם בכסף לדיק ועי׳ באוכ״ח הק׳ פ׳ ווחי עה״כ לו ישעמנו יוסף שכתב שהרבה התחייבו לבסוף מהגלות וכלרות בעד חטא זה כאמרם ז"ל גלות מלרים וגם בגלות כתחרוו לת ולמד מה היי לעשרה עמודי שולם עכ"ל, אבל מבואר במדרש תנחומא פ' וישב ער"כ ויוסף בורד מלרימה זש"ה לכו חזו מפעלות אלהים נורא עלילה על בני אדם, אריב״ה אף הנוראות שאתה מביא עלינו בעלילה את מביאן, בא וראה כשברא בקב"ה את העולם מיום הראשון ברא מלאך המות ואדם נברא בששי ועלילה נתלה בו שהוא הביא המיחה לעולם ואמר אדם לפני ההב"ה רבוש"ע עד שלא בראת עולמר הודם שני אלפים שנה היתה חורה אללך וכתיב בב זאת בתורב אדם כי ימות באובל, אלא באת לחלות העלילה בי הוי נורא עלילה על בני אדם. וכן הי' במשה וכו' וביוסף דכתיב ויוסף הורד מלרימה אל תהרי בורד אלא הוריד את אביו והשבטים למלרים וכו׳ כך הקב״ה הי׳ מבקש לקיים גזירת ידוע חדע וכביא עלילה לכל אלו הדברים וירדו למלרים. וכן הוא בכמה מהומות בדברי חז"ל, וכמו שהוא גם ברש"י ז"ל עה"כ וישלחהו מעמה חברון, והלח חברון בכר אלא מעצה עמוהה של אוחו לדיה ההבור בחברון להיים מה שנאמר לאברהם בין הבתרים כי גר יהיי זרעד, ויותר מזה מבוחר במד"ר פי נשח פי י"ג סיי ו"ח וז"ל אעפ"י באירע לשבעים שבא לידיהם מכירת יוסף וכו' לדיקים גמורים היו ולא בא לידם חטא מעולם אלא הוא וכו׳ ולפי שמכירת יוסף זכות כיי לו שבים גרמה לו למלוך וזכוח היי לחחיו ולכל בית אבין שכלכלם בלחם בשני רעבון. לכך נמכר על ידם שמגלגלין זכות ע"י זכחי עכ"ל יעייש.

ונתבאך לנו בזה שני ענינים האחד שמכירת יוסף היי זכות שלכן נעשה זה ע"י השבעים לדיקים גמורים בשביל שמגלגלין זכות ע"י זכחי חף שמבוחר בכ"מ שהי' חטא ועונש בדבר מ"מ אפשר שיהי' שניהם זכות וגם חטא אף דלכאורה הם תרתי דסתרי אהדדי אלא שכוא ע"ד שמבואר בחום׳ בבא קמא דף ל"א

ע"ב ד"ה אלא שהקשו על מה דאמר החם דמיר טהור נמי נקרא חוטא וחימא דבפ״ה דנזיר אמרו דלא כוי חוטא ואומר ר"ח דכא דהאמר דלא כוי חוטא היינו שמלוה גדולה מן העבירה דמלוה לידור כדאמר כרואה סועה בקלקולה יזיר עלמו מן היין ומכל מקום קלת יש חטא מידי דהוי אמחטנה חטנית חלום בשבת שהורעיו לו גזר דינו ונפרעיו ממנו תענית של שבת מאי תקנתי׳ ליתיב תענית לתעניתו שכמלוכ גדולה מן העבירה. וחזינן בזה שיוכל להיות במעשה אחד שיש בו זכות שמהבל עליו שכר וגם חעא שמהבל עליו עונש. גם יכול להיות בלדיה גמור שבת חטת על ידו אף שאינו ראוי לכך אלא שהיא עלילה מהקב"ה בשביל שחותו בעונש כבח על חטח זה הוכרח להיות גם בלח"ב מטעמים שרחתב חכמתו יח"ש חבל חיו המדה לעשות ככה בלא עון, לכן מעליל הקב"ה להביא אותו בחטא על ידו כדי שילא לפועל אוחו בעונש שבלא"ה מוכרח שיהי׳ כן וכמו שמבואר במד"ח שהבחתי למעלה מהכי נורא עלילה על בני אדם. וכבר בבית זכ גם ברמב"ם ז"ל (פיה"מ סוף ברכות). וככה בין כל בחטאים שנאמרו באבותינו בקדושים ובנביחים שבי חנה לידם בשביל חיזה עעם שהיה לורך בדבר, וכבר כתבו כן הראשונים זייל.

ובאדר"ג פי ל"ח שכשנתפס רשב"ג להריגה והיי יושב ותוכה ואומר אוי לנו שאנו נהרגין כמחללי

שבתות וכעובדי כו"ם וכו' ואמר לו ר' ישמעאל בו אלישע שמא כשהיית יושב ודורש בהר הבית והיו כל אוכלסי ישראל יושבין לפניך זחה דעתר עליך, אמר לו ישמעאל אחי מוכן אדם שיקבל את פגעו וכתב ע"ז כאוכ"ח כקי דבוודאי א"א לומר שעל חעא כזה יש חיוב הריגה אלא שענין של עשרה הרוגי מלכות בלח"ה הוכרת להיות שיש ע"ז טעמים כמוסים מיום שנברת בעולם כמו שכתבו הכמי בתמח. חלת שחיו המדה לעשות זאת בלא חעא, לכן הזמין לו הקב"ה חשא זכ שיבי׳ במה לחלות. וזהו כדברי המ״ח שכבחתי

ומעתה יתיישב בזה סתירת כל המחמרים שבמדרש ובזוה״ק בענין ירידת הברהם למלרים שהיי בזה זכות גדול והכרח שיעשה א"א כן והיי בזה גם חעא

שאנה הקב"ה לידו שיהי צמה לחלות גלות מצרים.
וע"ד זה הוא גם דברי הרמצ"ן כמובן. ומ"ש הלשון
במד"ר פ' לך פ' מ' סי' ו' שאמר לו הקב"ה לא"א
לא וכבוש הדרך לפני בניך כבר ביאר היפ"ח שם
שאין הכוונה שאמר לו הקב"ה כן צפי' אלא שהוא
ע"ד דכתיב ויאמר ד' לדג, כי ה' נחן בלבו לרדת מצרים
לעשות את המעשים האלו. והרבה מאמרים תמוהים
שבדברי חז"ל אפשר ליישבם בדרך זה, אלא שאין
להאריך פה יותר בזה.

>

ונקפענ"ד ברור שזהו הענין בדהע"ה שהניח היבוסי סמוך לירושלים ולא כבשו אלא כבש חחלה ארם נהרים וארם לובה אף שהיי השכינה עמו, שהיי כן מן השמים שיעשה ככה, והלא בהוראת שעה יוכל הנביא לעבור על דברי חורה מלבד בע"ז כמבואר בגמ' סנהדרין דף לי, ומה שלא גילו לנו בעעם למב ביי בזב רלון שמים בלא ברבה ענינים נשארו כמוסים שלא נחגלה לנו הטעם, ובפרע שאיו נ"ח עכשיו כי חאי דהוה הוה. שוב ראיתי בחור והליעה סי' ש"ו שכתב דמה שכבש דוד סורי' ערס שכבש כל גופה של א"י ע"י מעשה נזהה להם מחוד שהתגרו עמו מלחמה בערם הי' לדוד פנאי לכבוש כל אייו, יעיריש. אבל אייא לומר שהי' באופן שהי' סכנה אם לא הי' הולך לכבוש אותם שאייכ האיד אמרו שעשה בזה שלא כתורה ולא הסכימו הסנהדרין שכרי אין לד דבר שעומד בפני הסכנה, וחמירא סכנתה מחיסורה, וע"כ שבי' הפשרות לבנלל מן הסכנה ולכבוש הודם כל איי אלא שהגידה הנבואה שלריד לכבוש תיכף את סורי' והי' זה הוראת שעה עפייו נבית כנזייל ולת חטת בזה מחומה חלה עשה רלונו של המקום בייה וביש. ומה שאמרו בספרי שעשה שלח כחורה דבשביל הכי יש לו דין כיבוש יחיד גם זה אמת ויליב דסוף כל סוף הוי שלא כחורה כיון שהוא נגד המצואר בחוה"ק אף שעשה בזה רצון שמים והיי לו זכוח גדול בדבר חבל היי גם קלת פגם במה שהוא נגד החורה, וכמו שהבאתי מדברי כתום׳ ב״ה בח״ח בשבת דאף שכראו לו מן כשמים ע"י כחלום לכתענות ומועיל לו לקרוע גזר

דינו מכל מקום יש בו גם חטא שעבר על החוכ"ק בחעניתו בשבח ולריך חיקון אף שהזכוח גדול מן העבירה, וכמו כן הוא בכיבוש ארם נהרים וארם לובה שלא מלינו בשום מקום לחשוב זה בין החעאים אלא במקום שדברו מהלכה זו שיש לו דין כיבוש יחיד נחנו הטעם בשביל אותו החעא שהיי שלא כחורה, ואולי היי זה עלילה מן השמים כדי שיהיי לו דין כיבוש יחיד כמו שנחבאר לעיל שהיי הרבה ענינים בכה"ג ואנחנו לא נדע דרכי הנביאים והקדמונים שעשו בכל בנבואה וברוה"ק ואין אחנו יודע עד מה ואין לנו שיור רק החורה הזאח שלא לזוז זיז כ"ש מהחום"ק. ועכ"פ מה שהניח דוד אז אח היבוסי שלא כבשר אסחייע מילחא לכבשר.

ובאוה"ח הק' פ' ויחי בפסוק ראובן בכורי אתה כתב גם על מה שנשה יעקב שתי החיות שדבר זה דומה למ"ש הרמב"ם כי נביא שאמר לעבור על איסור מאיסורי התורה לפי שעה שומעיו לו כאלי׳ בהר הכרמל גם יאמן יעהב שעשה מעשה על פי נבוחחו שיכול לישה ב׳ חחיות לפי שעה לה שיעהר איסור ב' אחיות יעייש שהאריד. וכן ביי בדוד שהיי לו חזון מה' ועשה מעשה עפ"י נבואתו ותו לק"מ ממה שלה שחל בסנהדרין כי הסנהדרין מעשיהם לברר הכל עפ"י החורה ולהורות כהלכה ולא להגיד דברי נביאות ומה שאירע לפעמים שנתגלה לנביח להורחת שעה לעבור על דברי תורה זה לח שייך לסנהדריו. גם באו״ת י״ל שלא רלה ההב״ה שהאו"ח יגיד דבר שלא כהלכה. וכעין מה שהבאחי לעיל מהזוה"ק שלא רצה הקב"ה להגיד לאברהם שילך למלרים מפני הרעב, אף שהי׳ רלונו יח״ש שילך למלרים שלח לו במחשבתו שיעשה כן מעלמו בלי הגדת דיבור. וכמו כן י"ל דבשביל כבוד כאו"ח או כבוד כתורה לא רלה הקב"ה שהאו"ת יגיד דבר שלא כחורה וסגי במה שהגיע החזון לדהע"ה שככה יעשה ולא ישאל כלל באו"ת.

ומובן בזה לשון המד"ר ויקרא שהעתקתי לעיל שדרש מהקרא שערם שהתחיל לספר משבח מלחמותיו של דוד באומרו שויתי עזר על גבור הקדים

רית

לומר אז דברת בחזון לחסידיך שנדבר עמו בדיבור ובחזון כמו שנאמר ככל בדברים באלב וככל בחזיון כי בזה מיושב מה שכלל גם אותה המלחמה בשבחיו של דוד יען שזכה לחזון מאת הי. וידוע שאלו השתי מדריגות שבנבואה דיבור וחזון דיבור הוא מה שהנביא שומע בקול וחזון כוח מכ שרוחכ ומשיג בלי שמיעת קול ואב"כ כי לנביא ביום יהרא לפנים ברואב ויש הרבה ענינים שח"ח להביחם לדיבור חלח ע"יו רחיי וכשגה עי' ישמח משה פ' חקת ופ' ואתחנן, ואמר על דהע"ה שהיי לו שני מדריגות דיבור וחזון כ"ח לפי הלורך. ואפשר שמה שכחבו באיזה מהומות מהמפרשים שביי מלחמה זו שלה עפ"י הדיבור הכוונה שלה היי ע"י הדיבור כמו שלא הי' ע"י או"ת אבל חזון מאת בי ביי.

ואולי הפשר בדרך זה ליישב גם שיטח רש"י ז"ל שכתב הטעם שהיי כיבוש יחיד בשביל שלח היי שם כל ישראל ביחד, ומקשי בתוסי ע"ז ד' כ"א ד"ה כיבוש דחי הי' מח"י חין זה כיבוש יחיד וחם הוא מחו"ל אפילו הי׳ שם ששים ריבוא מישראל הוי כיבוש יחיד. וכן כקשה הר"ן ושאר ראשונים. גם מקשי דכיון דמבוחר בספרי הטעם בשביל שהיי שלח כדין לכבוש חו"ל קודם ח"י למה הניח דברי הספרי וכתב טעם שאינו מובן. ונראה דלשון הגמ' השיחיי מה שקראוהו בלשון כיבוש יחיד דכיון שאין נ"מ לדינה הם כבשוהו ששים רבות מישראל הו רק יחידים ואין נ"מ אלא אם ביי מא"י או מחו"ל כמ"ש בספרי למה העלימו העעם שהוא לדינא והראוהו בלשון כיבוש יחיד שאינו מובן הכוונה.

ואפשר לומר עפ"י מה שפירשתי בפי שמות בפסוק וילך איש מבית לוי ויקח את בת לוי דקשה הלשון וילך לחנה הלך, והרחב"ע פי׳ בערים רבות היו ישראל יושבים כי רבים היו וכולם יהראו ארץ רעמסם אולי בעיר אחרת היתה זאת. ונראה שבא לתרץ בזה הלשון וילך שהכוונה שהלך לעיר אחרת. אבל עדיין קשה מה משמיענו בזה ולמה הלך לעיר אחרת. גם קשה למה בכאן העלימה החוה"ק אח

שמס ונכתב איש מבית לוי ובת לוי באיתכסיא בלא הודיע את שמם ולהלו בפי וארא שם כתב בפיי ויקח עמרם את יוכבד דודתו לו לאשה. אלא אפשר דבשביל שלהח את דודתו אחות אבוכו וכיא ערו׳ כאמוכב בתורם ועמרס זקן ויושב בישיבה היי ולימד תורה לישראל כמ"ש רז"ל וידעו מה שכחוב בחוה"ה שעתידה לחסור זה, וקשה ע"ז כמו על בי חחיות דיעהב, ול"ל דכמו שכתב באוה"ח הקי אלל יעקב אע"ה שהיי בנבוחה לצורך שעה כמו כן י"ל בעמרם ויוכבד שהיי עפ"י נבוחה חו בהבלה מהחבות כי מזיווג זה ילח משה ואהרן שאך בזכות שניהם יכלו לזכות לזה. אבל לפני המון שאינם יודעים בעתידות ובנבואות הוי זה גנאי לעשות מה שאסרה התוה"ק ונפיק מיניי חורבה ודבר זה אין מגליו אלא לצנועים ע"כ כלד לעיר אחרת כמ"ש האבע"ז שהוא מקום שאין מכירין ואינם יודעים מי המה וע"כ העלימה שם החוה"ה את שמס כי זה היי סיבת הליכתם שיהיי באתכסיא. משח"כ אח"כ בפי וארא אחר שנחגדלו משה ואהרו ובאו למלרים וכתחילו לכראות כאותות וכמופתים ורחו הכל כח נבוחתם וגודל קדושתם אז האמינו הכל כי מלת כ' כיתה זלת ושוב לל יברברו אחר אותו כזיווג הקדוש שאשרי יולדתם ולא יסתפהן שכל מעשיהם בקדושה שליונה ובחזון מהי, לכן אז נכחב שמס באיתגליא. והגם שחכז"ל דרשו באופן אחר הלשון וילך, שהלך בעלת בתו, מכל מקום אין מקרא יולא מידי פשוטו. ותרווייהו איתניהו הדרש והפשט, והרמב"ז בפי׳ החורה כחב דלפי דרך הפשט קאי הקרא על ליקוחיו ברחשונים ואז בוודאי א״א לומר כדרשת חז״ל אבל אם מיירי בליקוחין שניים י"ל דתרווייכו איתניכו.

וכן הפשר לומר בחוחה המלחמה שכבש דוד שלח כתורב, אלא שביי לו חזון מבי ולא ביי ראוי לעשותו בפרכסיה לפני כל הכמון הלה יחידי סגולה לקח אחו עמו שמבינים כח כנביאות ואח לנועים חלמה חה היי הסיבה שהיי כיבוש יחיד. ודברו חכו"ל בלשון נקיי שלח להזכיר הפגם חלח המחורע שהיי כיבוש יחיד דהית הנותנת ע"י שהיי שלת כתורם לכן כיי כיבוש יחיד וממילה משמע, וגם רש"י ז"ל שכחב שלא היי כל ישראל שם לא בא אלא לפרש לשון הש"ם שקרחו חותו כיבוש יחיד. חבל כו"ע

סברי כדברי הספרי שהטעם הוא בשביל שהיי שלא כחורה ואין חולק בדבר אלא אזלי בחר שמא שכך היי שם אוחה המלחמה כיבוש יחיד בשביל טעמו של הספרי אלא שלשון רש"י ז"ל טדיין אינו מדוקדק כ"כ יעיי"ש ודוק.

למיןשב היעב מה שלא נזכר בשום מקום אחה פגם על דוד מאוחה המלחמה אף שהיי בזה כמה עבירות חמורות ואמרו חכז"ל כי מעיינת בי' בדוד לא משכחת בי' בר מדאורי' דכתיב רק בדבר אורי כי המלחמה הי' ע"י חזון מה', ואף שגם בבת שבע אמרו ז"ל בסנהדרין ד' ק"ז ראוי' היחה בת שבע לדוד מששת ימי בראשית גם הי' מחורן עפ"י הלכה כמ"ש בשבת ד' נ"ו, אבל עכ"פ אמרו בזה באכלה פגה ושבאה במכאוב כמבואר בגמ' סנהדרין והוי זה פגם לפי גדלו של דוד וסביביו נשערה מאוד ולכן כל ימיו הי' מתפלל רק על עון זה שאמר מחול ני על אוחו עון כמ"ש בגמ' בכ"ת, וניחא ג"כ מה שיאמר לי עלה לברד.

### 23

ואף שגם בבי אחיות דישקב דעת כאוכ"ח כקי שכיי עפ"י נבואכ אפשר יש חילוק עפ"י מה שאמרו בגמי מו"ק ד' ט' בחינוך ביכמ"ק דבית ראשון שאכלו ושחו ביוכ"ל וכיו דואגים ילאה בת קול כולכם מחומנים לחיי שוכ"ב ואמרו שם מנלן דאחיל להו דתני תחליפא ביום השמיני וגו' שמחים ושובי לב על כל השובה אשר עשה ד' לדוד עבדו ולישראל עמו וכו'. בשלמא לישראל עמו דאחיל להו עון יום הכיפורים, אלא לדוד עבדו מאי היא, אמר ר"י א"ר בשעה שבקש שלמה להכנים ארון למקדש דבקו שערים זה לזה, אמר שלמה לשכנים וארבעה רננות ולא נענה וכו' ביון שאמר וכו' זכרה לחסדי דוד עבדך מיד נענה באותה שעה נהפכו פני שומא דוד כשולי קדירה וידעו הכל שמחל לו הקב"ה על אותו עון.

והגה מה שאמרו שמחל להם הקב"ה על עון יוה"כ לריך להבין להאורה דכיון שהיי כן עפ"י הלכה לאכול ולשחות אז ביוה"כ והיו שם הסנהדרין והנביאים

וכתב בנזכ"ק בב"ר פי ל"ה סיי ד' דהסנהדרין לא הסתפקו בדבר שכיוונו את כל הכלכה אלא שאר העם הסתפקים ולמעשה הולרכו לעשות כדברי הסנהדרין דיו מסתפקים ולמעשה הולרכו לעשות כדברי הסנהדרין דיו דיאגים עד שנתבשרו מ"י הבת קול שהסנהדרין כיוונו כהלכה עכ"ד יעיי"ש. וא"כ כיון שהיי כן עפ"י הלכה ועוד מלוה קעבדי לשמוע לסנהדרין שהוא בעשה ול"ח א"כ לא היי בזה שום עון אלא אדרבה מלוה, ולא שייך לומר שמחל להם העון, ויוחר הו"ל למימר שאין בזה עון וא"ל למחילה. ומבואר בגמי מיר ד' כ"ג וקידושין ד' פ"א אישה הפרס וה' יסלח לה במה הכחוב מדבר, ופיי ח"שה לאוקמי עי"ו בשלא ידעה שהפר לה בעלה דמעיקרא לאיסורא נחכוונה מש"ה לריכה כפרה וסליחה או כול.

רצ"ל שהוא ע"ד שהבאתי לעיל מדברי התוספות שלפעמים יש דבר שלריכין לששות מחמת שהזכות גדול מהטבירה אבל ש"ה אח"כ עדיין לריכין לתקן את העבירה כמו בחענית חלום בשבת שלריך לתקן את העבירה כמו בחענית חלום בשבת שלריך י"ל בזה שאף שהולרכו לאכול ולשתות אז ביוה"ל מחמת שהי' הזכות גדול מהעבירה אבל עדיין היי לריכין לתקן אח"כ למיחב חענית למה שלא החענו ביוה"כ כמו שלריך למיחב חענית לחעניתו בשבת, וע"י הב"ק נחבשרו שמחל להם הקב"ה אותו העון ש"ץ.

לבגמי שם מדמה גם ענינו של דוד לזה כמבוחר בקרח לדוד ולישרחל עמו שהיי אז אות לעובה גם על מחילח הטון לדוד במה שלא נפתחו השערים אלא ע"י כחו של דוד, ואף שאינו מוזכר בגמ' שם אלא אותו העון דב"ש הנה אין בפחיחת השערים אלא אותו העון דב"ש הנה אין בפחיחת השערים זכיון על חעל דב"ש דייקא, ול"ל הפי׳ בגמ' דכיון שלא הועיל שום ענין שבעולם לפתיחת השערים אלא דוקא כחו של דוד בלבד, לא זולת, זהו סימן שנקי הוא מכל חעל, ויען שפחדו היי מעון דבת שבע שאה"ה הוא מכל חעל, ויען שפחדו העון בקש מהקב"ה לעשות ממו אות לעובה להודיע שנמחל לו העון והבעיח לו הקב"ה שעשה כן בימי שלמה ונחקיימה אותה

ההבטחה בפתיחת השטרים שהראה שהוא נקי מכל, והוי זה אות גם על עון דבת שבע שהיי ההבעחה להודיע שנמחל לו, לכן הזכירו שם אותו העון דאך על אותו העון היי עליו התלונה משונאיו ואז נהפכו פניהם כשול קדירה אבל ממילא הוי זה אות על כל עניניו של דוד שהוא נקי מהכל כמו שמדמה זה שם בחד קרא לישראל שהיי בשורה שנמחל להם עון יוה"כ שאינם לריכין עוד לשום תיקון כנז"ל.

וע"ב אפשר יש חילוק דביעקב אע"ה בשתי אחיות

אף שהיי בנבואה והוכרת לעשות כן מ״מ

עדיין כיי מחיירא שמא נשאר בזה קאח עון כמו שהבאחי לעיל מדברי החום׳ דאף במה שאריך לעשוח מחמת שהזכות מרובה מן העבירה מ״ת הוי פגם מחמת העבירה, משא״ל בדוד שהראה הקב״ה אות לעובה שהוא נקי מהכל וגם שונאיו הוכרחו להודות ע״ז, ע״ל אמר לי נאה לברך. ולענין הלכה דעת המ״ד דסובר מ״מ כיון דסוף כל סוף הי׳ עלם מעשה הכיבוש שלא מיית כיון דסוף כל סוף הי׳ עלם מעשה הכיבוש שלא מחורה אין ליחן לו דין א״י דכיון דמה שנתנה החוה"ל הוא מהקרא דכל מקום אשר מדכנוש אף בחו״ל הוא מהקרא שאין דכל מקום אשר מדכבוש ל א״י לייל הוא מחרלי שאין מייל אחר שנכבוש כל א״י א״כ הוי זה תנאי מפורש בקרא דמה שאמר ליחן דין א״י למה שנכבוש כל מחו"ל הוא אך בתנאי זה אם הוא למה שכבשו כל מחו"ל הוא אך בתנאי זה אם הוא אחר שכבשו כל בחו"ל הוא אך בתנאי זה אם הוא אחר שכבשו כל

כג

א"י. וכיון שלא נתקיים בכיבוש ארם לובה אותו התנאי

הכתוב בתורה אין ליתן לו דין א"י. ועכ"פ הי' בזה

ברבה טעמים שהיי שלא כתורה כנז"ל ואין לריכין

לומר שחך בשביל מ"ע דישיבה בח"י היי שלח כתורה.

ולה"מ על רש"י וכרמב"ם וסייעתם דסברי שחין

מ"ע בישיבה בא"י.

ואחרי כוחבי זאת הראה לי ח״ח א' שמבואר בדברי הרמב"ן עלמו בסוף פ' עקב בענין כיבוש יחיד ח״ל והעעם כי דוד כבש אותה ברלון נפשו שלא שאל באו״ת ולא נמלך בסנהדרין כי היי חייב להוריש כל שבעת הגוים בתחלה וכו' ומפני שלא נעשה הכיבוש החוא במלות התורה אמרו מקלחם לא שמי' כיבוש.

ומבואר בזה שגם הרמב"ן ז"ל סובר שהניח דוד מזי אומות וכלך לכבוש בחו"ל בלא או"ת ובלא סנהדרין. ובעיקר הדבר מה שעבר דוד על הרבה חטאים כאלו, כבר כחבתי הנלפענ"ד. ומה שסתם הרמב"ן ז"ל דבריו שעבר דוד על כל אלו העבירות ולא ביאר שהיי מן השמים אין זה קושיא שכן מלינו גם גבי אברהם אבינו ע"ה שכתב הרמב"ן ז"ל בפרשת לך ודע כי אברהם אבינו חטא חטא גדול בשגגה שהביא חשתו הלדהנית במכשול עוז מפני פחדו פן יהרגוהו והיי לו לבעוח בהי, גם יליחחו מן החרץ שנלעוי עליי בחחלה מפני הרעב עון אשר חעא כי האלקים ברעב יפדנו מן כמות ועל המעשה נגזר על זרעו הגלות בארץ מולרים ביד פרעה במהום המשפע שמה הרשע והחטא עכ"ל, והרואה בלשון זה יוכל לדמות שבאמת עשה א"א ע"ה חטאים גדולים ומכשולות וח"ו בסיבתו ילא כרשע, וכרמב"ן ז"ל עלמו כביא המד"ר שאמר הקב"ה לאברהם נא וכבוש הדרך לבניך שמבוחר שם במדרש על כל הפרטים שהיי לורך בשביל בניו וכ׳ אמר לו לעשוח כן א״כ לא חעא. וכבר הארכתי לעיל מה שמוכרה לחרץ סחירת דברי הרמב"ן, אבל הרמב"ן ז"ל קילר בביאור דבריו שכן דרכם של הראשונים ז"ל להצר בכה"ג בענינים כאלו. וכן כות בזכ בענינו של דוד.

אבל דא קושי היא דכיון שסובר שעבר על חיובו לכוריש שבעה אומות ולא שאל באו"ת ולא בסנהדרין האיך הוכיח מהם שהי העבירה מה שעבר על מ"ע דושבחם בה, והלא בעלמו כתב בסה"מ שאין ללמוד מעשה דהחרם חחרימם על מ"ע דישיבה שלכן החליע למנות מ"ע דישיבה למלוה אחרת שאינו שלכן החליע למנות מ"ע דישיבה למלוה אחרת שאינו בכלל החרם תחרימם. ועכ"פ אין ראי מחיובו של החרם חחרימם על חיוב הישוב כאשר הארכתי לעיל. וא"כ שדעחו שעבר דוד בזה על החרם חחרימם ועוד שאר עבירות, האיך יש ראי מזה על מ"ע דישיבה.

ן לעיל מדחקתי לדעח הרמב"ן דאולי סובר שלא היי אותו היבוסי מז' אומות, גם סובר שאין עוברים על הלאוין דלא ישבו בארלך בשאר אומות, אבל אחרי ראותי דבריו הנ"ל שבפ' עקב נסחר חירולי שהארכתי לעיל, ואולי חזר בו הרמב"ן ז"ל ובעת

שכתב סכ"ת לא היי דעתו כמ"ש בספרו עה"ת בפי מסעי בכתוב והורשתם את הארן וישבתם בה ששמה הוא המקור לדעת הרמב"ן ז"ל שהוא מ"ע, וכתב שם דעתו בזה והביא ראיות ופליג על רש"י ולא הביא שם אותה הראי מכיבוש יהושע ודוד שהביא בסר"מ, או אולי בשביל שדעת הרמב"ן כן מכח בכרא ושאר ראיות שיש לו פיי גם בזה כן לפי דעתו אף שאינו מוכרת כאשר הבאתי לעיל דברי הב"ח שכתב על הרא"ש ושאר פוסקים שלהפוסק שיש לו שוד קיים מכבר מלרף עוד סניפים אף שאינם כהלכה לרווחא דמילתא. ולע"ג להבין דברי הרמשונים ז"ל. אבל זה יאר עינינו להבין כל דברי הראשונים ז"ל. אבל זה יאר שלדעת רש"י והרמב"ם וסייעתם שסברי שאין מ"ע בישיבה בא"י לק"מ מזה.

# כד

ובעיקר הדבר שהחליטו כל הרחשונים שדוד עשה שלא כתורה ובלי הסכמת הסנהדריו במלחמת ארם ושוה טטם הח"ד בנח' דלא שחי' כיבוש כדברי בספרי בעיר אותי אח"ב ח"א ממה שמבואר במ"ת פ' דברים סי' ג' ובילהוט תהלים מזמור ס' בפסוה בהצותו את ארם נהרים ואת ארם צובה והובא גם ברש"י ז"ל פסוק הנ"ל וז"ל: מכחס זה דוד שנעשה מלך וקרא עלמו עני תם שהלך בחמימות עם קונו, ללמד ללמדו כדבר, אימתי בכלותו את ארם נכרים מכו כשכלך יותב לכלחם עם ארם נכרים ילאו לקראתו אמרו לו את מבני בניו של יעקב ואנו מב"ב של לבן והרי התנאי שלהם קיים דכתיב עד הגל הזה כששמע יואב כך חזר אלל דוד א״ל מה אחה אומר כרי תנאי שבועת יעקב קיים, מיד הושיבו סנכדרין פושן עדות ללמד למדוהו ואמרו לו באמת כך הי׳ בתנתי אלת שהם עברו תחלה בלעם הרשע לא כך אמר מו ארם ינחני וגו' וכושן רשעתים לא שעבד בנו וכו׳ כם כרשיעו עלינו שתי רשעיות כיון שהורו להם הסנהדרין כך חזר עליהם והרגם שנאמר בהצותו את ארם נכרים ואת ארם לובה וישב יואב וגו', עכ״ל. וכאריך שם עוד כעין זה גם במואב ובאדום שפגע בכם באוחה המלחמה. גם במד"ר סוף פ' וילא בפסוק עד הגל הזה האריך טובח במאמר

הזה, אלא שבמד"ר לא מזכר בפי' אלא מואב ואדום ומפרשי המד"ר היפ"ת והמזה"ק ושאר מפרשים כתבו שנכלל בזה גם המלחמה של ארם שהי' בידם הכריחת ברית של יעקב ולבן כמבואר בפי' בשאר מדרשות שהבאתי

ושב"ם הנה מבוחר בפי' בכמה מדרשות שחוחה בתלחתב של אכם שבוא כיבוש סורי' ביתב ברשות הסנהדרין שהורו כן להלכה ולמדוהו עפייי כתורב בנקראת עדות. ואף שבתחלב שלח את יואב ולא שאל בסנכדרין מיימ טרם כתחלת כמלחמה ילאו להראתו בטענה והושיבו סנהדריו ודנו עפ"י התורה. וזה נגד כל דברי הראשונים ז"ל שהחליטו ופי׳ בדברי כש"ם שאותה המלחמה היתה שלא כתורה ובלא הסכמת הסנהדרין. וכפי הנראה לכאורה שפירשו כן בש"ם לפי דעת הספרי וסברי שכל אותו המאמרי חכז"ל בכמה מדרשות שהי' בהוראת הסנהדרין על פי כתורה פליגי ע"ז והוא מן החימה שלא נזכר בשום מקום בדבריכם שיש איזו פלוגחא בזה. והיפ״ח שם על המדיר האריך טובא לפרש אלו המדרשות ולא כזכיר מאומה שהספרי פליג בזה. וכל הראשונים ככריעו כדעת הספרי להלכה דמשום הכי לא שמי' כיבוש. ונחקשה היפ״ח מעיקרא מאי קסבר ששלח את יואב ולא שאל בסנהדרין ומ"ש בתר הכי שהולרך לדין סנהדרין ותי' דדוד ידע בעלמו הדין שהי' חכם מכל הסנהדרין והי' הדבר פשוט בעיניו ולא הולרך לשאול, אלא כשתפסו על יואב ולא נחן על לבו להשיב כזחת חשש דוד על הדבר ולח רלה לסמוך על דעתו עד ששחל פי הסנהדרין. וכחב עוד שחין להקשות ממ"ש בפ"ק דברכות שבכל המלחמות היו נמלכין בסנהדרין תחלה דהתם היינו טעמא שנטלו רשות מהם כדי שיתפללו עליהם כדפירש"י, לא שהיו מודיעים לכם על מי כולכים לכלחם. ובנזכ״ה שם כחב על תי' זה שכות דחוק מחוד כחשר בחמת הות דוחק גדול מכמה טעמים ואין להאריך.

**ובעיני** הוא חידוש שלא דברו מאומה מה נעשה צשאלת או״ת מעיקרא כששלח את יואב למלחמה. ובנזה״ק מחמת אותה הקושי' שלא נמלך בסנהדרין חידש דרך חדש בפירושא דכיבוש יחיד

דר"ל שלא הוליא את הרבים למלחמה בכח מלוכה או בכח בי"ד אלא שכר לו לעלמן אנגריא משלו לצורכו ובכה"ג אין לריך לשאול בסנהדרין כי אינו מוליה למלחמה בע"כ הלה בשלו יכול לעשות כפי חפלו ורלונו ומה״ע נקרח כיבוש יחיד דלח שמי׳ כיבוש. ושוב כתב דנראה דעת הש"ם דמה שכבש דוד ארס שהיא סורי' ערס שכבש אייו הי' עפייו התורה דאף לפי דרשת הספרי שאין לכבוש בחו"ל טרם שנכבש כל אייו אין זה אלא בכיבוש רבים שמוליחין למלחמה בע"כ כחוק המלוכה אבל בכיבוש יחיד כה"ג שכבש אז דוד באנגרי' משלו זה לא אסרה תורה אף ערם שכובשין כל אייי, ולכן אמרו בשיים טעם כיבוש יחיד ולא אמרו שעשה שלא כתורה, וסיים דאף אם לא יהי' כן דעת הספרי מ״מ נכון להתנצל כו על דוד לשיטת הגמ' וכדפרי' עכח"ד.

והגה בוודמי שמכרמוי לכתנלל על דוד שעשה ככל עפייי החורה כחשר החרכתי למעלה, חבל א״א לומר נגד כל הראשונים. ומ״ש דבש״ם פליג על הספרי וכתב פי' חדש בלשון כיבוש יחיד, הנה מבוחר בתום' בשני מקומות בגיטין ובע"ז, וברמב"ם פ״ל מה' תרומות, וברמב״ן בשני מקומות בסה״מ ובפיה"ת וכן בר"ן ובריטב"ח כולם פירשו בדעת כש"ם שכוח כדעת כספרי שעשה שלח כתורה ולכן לא שמי' כיבוש, וזולת זה אין חילוק בין אם הי' הכיבוש ביחיד או ברבים. גם בלשון רש"י ז"ל נלפענ"ד דוחק לכעמים דברי כמכ״ק שאין כחילוק אלא אם כוא בע"כ או משלו דא"כ עיקר חסר מן הספר שאין יסוד בחילות בין אם כוא יחיד או רבים אלא בין אם כוא בע"כ או ברלון, ולא נזכר מזכ מאומכ בלשון רש"י ז"ל. אלא אף אם נדחק להעמים בלשון רש"י ז"ל אבל בכל הראשונים שהבאתי מבואר בפי׳ בביפוך ולא נוכל לבעלות על בדעת לחלוק על כל כרמשונים ז"ל. גם שחר קושיות יש כזכ עוד וחין להאריך.

אמנם לפימ"ש לעיל לבחר ענינו של דהע"ה בזה כי נקי הוא מכל חטא ועון אף לפי דעת כספרי מיושבין כל הקושיות ואין שום פלוגחא בין כש"ם וכספרי וכל במדרשות וכל בראשונים ז"ל וכל

דבריכם אמת ולדה אלא מר אמר חדא ומר אמר חדה ולה פליגי דוודהי כי' לדוד חזון מכ' שילך למלחמה זו ולא הולרך לשאול בסנהדרין ובאו"ח כנביה המת כעושה בהורחת שעה ולכן שלח ליוחב בלי שחלת פי הסנהדרין, חמנם כחשר יצחו להרחתו בני ארס בטענה זו של הכריתות ברית שבין יעקב ללבן הנה מבוחר בתום' ב"ק ד' ל"ח סוף ע"ח ד"ה נשא דכששלה דוד יואב אל ארם נכרים וארם נובה ופגע במואבים ועענו אל חלר את מואב וכשיב לכם שהם פרלו גדר תחלה בימי בלעם שאין זה אלא דיחוי בעלמא והרא דשופטים הי' לו להביא אלא שמן התורה הי' רולה להביח מפני חילול השם יע"ש. והרי דכיון שטענו בטענה של חורה לריך להשיב להם מד"ח מפני חיה"ש וח"כ לה הי' הפשר להשיב להם שהי' לו חזון מה' על אותה המלחמה דאף בישראל אין מגלין זה אלא ללנועים ומכש"כ לאוה"ע שאין מאמינים בנביאי האמת אלא מה שרואין בעיניהם והולרד להשיב ע"ו הלכה מבוררת לכן חזר אלל דוד והושיב סנהדרין ע"ן לברר הלכה ברורה גלוי לכל בעמים. אבל על הזמן של המלחמה אם יהי' הודם כיבוש כל אייו או אחייכ על זה לא שאל בסנהדרין כי בזב לא איכפת לבן לבאומות ואף אין יודעיו מדרשת הספרי כמ"ש בגמ' גיטין ד' ס' עה"כ אכתוב להם רובי תורתי כמו זר נחשבו ופי' שם התום' דייה אתמובי שבעכו"ם כחבו לכם תורב שבכחב ולא תורב שבע"פ. ועכ"פ לא טענו מאומה מזה, אלא כל טענתם כי׳ על שיקר המלחמה בשביל הכריתות ברית, ולכן הולרך ע"ז מעשה בי"ד של הסנהדריו לברר ההלכה בשביל חיה"ש של למה יאמרו הגוים והורו להם כהלכה שאין לחוש לכריתות הברית אבל מהזמן לא דברו כלום כי דוד וגם הסנהדרין ידעו שהות עפ"י ה' כי ידעו ענינו של דוד. ולכן בכל אותן המדרשות שמבואר שהי' בהוראת הסנהדרין אינו מוזכר שם אלא כשאלה של הכריחות ברית ולא הזכירו כלל משאלת הזמן, ובספרי אינו מוזכר כלל השאלה של הכריתות ברית שהי' עפ"י הסנהדרין אלא שאלת כזמן שהקדים זמן מלחמה זו טרם שכבש כל א"י וכנים מז' כאומות וזכ כי' שלא כתורב אלא בבוראת שעה עפ"י נבוחה ושפיר פירשו הרחשונים דעת הש"ם בזה דלכן לא שמי' כיבוש כאשר הארכתי למעלה בביאור

לשנין ואין שום סתירה בכל המקומות שבדברי חכז"ל ובכל הרחשונים והכל על מקומו יבוח בשלו'. ועכ"פ בדה קיימינן שהין מזה קושי' על שיטת רש"י והרמב"ם וסייעתם.

אחר כוחבי כ"ו התבונותי כי דברי הרחב"ם ז"ל

שכ׳ בסה"מ מלוה הפ"ז שז׳ החומות תמו ונכרתו בימי דוד ונתפזרו הנשחרים ונתערבו בחומות עד שלח נשחר לכם שורש חתובים לכחורה דהלח מקרא מלא דבר הכחוב במלכים א' ט' כ' כל העם כנותר מן כאמורי כחתי וכפרחי כחוי וכיבוסי וגו׳ בניהם אשר נותרו אחריהם בארץ אשר לא יכלו בני ישראל להחרימם ויעלם שלמה למם עובד עד כיום הזה. וא"כ מבואר בפיי שהיי עוד הרבה מז' כאומות גם בימי שלמה כאשר חשב ה' אומות שנוחר מהם והיאך אמר שתמו ונכרתו בימי דוד. והרמב"ם בעלמו בפ"ו מה' מלכים הביא הר עובדא דשלמה שנחנם למם ובפ״ה מהי מלכים הלי די כתב ברמב"ם ז"ל מ"ע להחרים שבעה עממין וכו' וסיים וכבר חבד זכרס וכחב ע"ז הרדב"ז שם לפי שבח סנחריב ובלבל את העולם. וזה אפשר לפרש שם בדברי ברמב"ם שכי סחם אבד זכרם. אבל בסב"מ שכי שבימי דוד תמו ונכרתו ה"ה לפרש שלה נהבד זכרם שד סנחריב שבלבל כל העולם כולו שהיי זה בחלף ברביעי מאות שנים אחר דוד שהיי באלף השלישי כנודע, דח"כ לח תמו ונכרתו בימי דוד.

זכן קשה על מ"ש הרא"ה גם' החינוך מלוה תכ"ה במצוה דהחרם תחרימם שכבר עשינו בהם המחויב ע"י דוד מלכנו שהשחית כולם עד שלא נשארו מהם רק מתי מספר שנתפזרו ועבעו בין האומות עד שלח נודע זכרם עכ"ל, וחם נשחר מהם עד ימי סנחרב ושלמה השימה למם א"כ לא נעשה עדיין בימי דוד המחויב בהם. ואף שלא היי חייב בדבר כי כרי מחפם היכולת כמו שהעיד הכתוב אשר לא יכלו בני ישראל להחרימם, והטעם לזה מבואר בשופטים ג׳ שהניח חותם הקב"ה לנסות בם את ישראל ואונם רחמנא פערי׳, אבל עכ״פ לא נעשה אז המחויב בהם וא"ח לומר על חותו כזמן שלח נודע זכרם.

ואולי אפשר לומר ע"פ מ"ש התוס' ביבמות דף ע"ו ע"ב ד"ה מנימין בסוף דבריו דחף שמואב כי׳ מעורב בין האומות מ״מ כיו הורין להם מואבים כמו בימי חכמים שהיו קורין ליהודה גר טמוני ישייש. ונראה הכוונה דאף שעפ"י דין לא סי׳ להם דין עמוני כי בלבלם סנחרב וכל דפרים מרובא פריש מ"מ היו הוראים אותו החכמים גר עמוני יען שהי׳ מעורב באותו המקום מהעמונים. וכמו כן היו נקראים המואבים בשמם אף שהיו מעורבים בין שחר החומות. ועד"ז חפשר גם במ"ש הרמב"ם בהנשחרים מז' החומות שנתפזרו ונחערבו בין שאר האומות בימי דוד ולא היי להם עוד דין ז' אומות מ"מ עדיין נקראים בשמם באותן המקומות שהיו מעורביו כמ"ש החום׳ על העמונים והמוחבים ושלמה המע"ה נתנם כולם למם עובד.

משה

אמנם הרמב"ן גפ' שופעים בפסוק כי חקרב חל עיר להלחם וגו' חחר שביחר שם דעתו ז"ל דגם בז׳ אומות אם קבלו עליכם ז׳ מצות ולכיות למם עובד קוראין להם לשלום ומקיימין אוחם ואין בחילוק בין ז' חומות לשחר חומות חלח חם לח השלימו שבשחר חומות חין הורגין חלח הזכרים ולח הנשים והעף ובז' אומות מחרימין גם הנשים והעף ולא תחיי כל נשמה, וכן דעת הרמב"ם, אלא שדעת רש"י אינו כן וסיים שם הרמב"ן שזה הענין שעשה המלך שלמה שהעלם למס עובד מז' האומות והענין הזה כחורה עשאו כי קבלו עליהם ז' מלות ודבר ברור הוא כי כיון שנחנם שלמה עושי מלאכתו גברה ידו עליכם ויכול כי׳ לכחרימם חלח שבי׳ מוחר לקיימם כחשר כחבנו עכ"ל, ומזה נרחה שדעתו ז"ל שעוד בימי שלמה היי להם דין זי אומות ולא נכללו עדיין בין שאר האומות כי לא מלא היתר אחר במה שהיי שלמה מותר לקיימם אלא בשביל שקבלו עליהם ז' מלות יהעבדות כמו שביאר דעתו בזה. וא"כ לא תמו ונכרתו בימי דוד כמ"ש הרמב"ם והרא"ה ז"ל. ואפשר פליגי גם בזה הרמב"ם והרמב"ן ז"ל. ומ"ש הרמב"ן שדבר ברור הוא שיכול הי׳ להחרימם אף שבפסוק שם מבוחר חשר לה יכלו בני ישרחל להחרימם ל"ל הכוונה דבזמנים הקודמים לא היו יכולים להחרימם כמאה"כ בשופעים ג׳ שהניח אותם הקב"ה לנסות

בם את ישראל אבל שוב את"כ כי כיי בעתרם וגברכ יד ישראל עד שיכולים היו להחרימם, ובפרע בימי שלחה דחבואר בתרגום שני על החגלה ששנים היו ממלכי ישראל ששלטו מסוף בעולם ועד סופו שלמה ואחאב אלמא דעד שלמה לא היי כ״כ שליעה לישראל כתו ביתי שלתה.

# 15

ואולי אפשר לומר עוד בדעת הרמב"ם והרא"ה שאיו בזה פלוגתא עם הרמב"ן דהנה בדברי הרא"ה ז"ל בס' החינור יש הלת שינוי בדבריו בשני המהומות דבסי' תכ"כ בחלות עשה דהחרם תחרימם כתב כאשר בעתקתי לשונו לעיל שדוד בשחיתם כולם וכנשארים מהם נטבעו בין האומות עד שלא נודע זכרם, אבל במצום תהכ"ח בל"ח דלא תחיי כל נשמה כתב וז"ל ואטפ"י שהאמת הוא כי דוד המלך הרג מהם עד אשר כמעט כלה אותם ואבד זכרם עדייו נשארו מהם הלח שטבעו בין האומות וכל מי שימלא מהם חייב לאבדם בכ"מ שהם עכ"ל. ומזה נראה שאיו הכוונה במ"ש שבימי דוד נטבעו בין האומות עד שלא נודע זכרם בלבול ממש כמו שעשה סנחרב עד שסומכיו ע"ז אפילו להולא להחיר גר עמוני מטעם כל דפרים מרובת פריש שח"ת לידע כלל מתיום חומה הות שנמלא דינו כדין חשרובת ממש שלא נודע לשום אדם אבל בימי דוד לא כיי תערובת באופן זכ אלא שהנשארים אז מז' האומות היו מחביאין עלמם בין באומות מחמת יראב ולא נתערבו ביניבם אלא בעמינו עלמס ביניהם והי׳ במחשך מעשיהם עד שלא נודע זכרם בישראל ולכן הראו עליכם הרמב"ם והרא"ה ז"ל לשון זה שלא נשאר להם שורש. אבל אם עפ"י סיבה נמלאו איזה מהם ונחוודעו לישראל עדיין היי החיוב עליהם להחרימם כי לא נחערבו ממש כמו בימי סנחרב. ואף שהוא דוחק קלת בלשון מ"מ ע"כ ל"ל כן בכוונתו, דאל"כ כאיך אפשר שיביי על המולאם חיוב עשה ול״ת להחרימם שהרי גם גר עמוני הוא בלאו דאורייתא דלא יבוא בהכל כ' מ"מ מחמת בתערובת של בלבול סנחרב בעל כלאו וא״כ אלו היי בימי דוד בהנשחרים מז' החומות תערובת ובלבול כמו בסנחרב כיי בעל כעשה ול"ת מכם וע"כ שהוא כמו שכתבתי.

ובאמת כתב הרח"ה גם בסיי תכ"ה לבסוף ועובר ע"ז ובא לידו א' מהם וכו' ולא הרגו בעל עשה זו מלבד שעבר על לחו יעיי"ש. חלח ששם אפשר לומר שבא לפרש פרטי המצוה למיסבר הראי אף שאיו נ"מ עתה שהרי כתב מהודם שאיו בידינו עתה לרדוף אחריהם ולהורגם אלא שהסביר שאעפ"כ כוי מצוב בהבועה לדורות כיון שאינו חלוי בזמן אלא שהמצוה נעדרת ממנו מחמת שאינה נמצאת לנו שנוכל לעשותה כאשר הסביר זה הרמב"ם ז"ל. אבל בסיי תקכ"ח כתב הרא"ה בפיי שאף אחר שאבד זכרם בימי דוד יש חיוב על כל המוצא אותם לאבדם. ול"ל כתו שכתבתי לעיל, גם ל"ל דמ"ש במלום תכ"ם שעכשיו נעדרה המלוה מאחנו והולרך לבקש טעם דהוי מלוה קבועה לדורות בשביל שאינו תלוי בזמן הוא בשביל בלבול סנחרב שעי"ז נעדרה המלוה לגמרי וח"ח לקיימה עוד אבל ממה שנעשה בימי דוד לא נעדרה המצוה לגמרי כי עדיין היי מליחות להיימה מי שימלח מהמיעוט שנתפזרו בין האומות והוי ודאי עי"ז מלוה הבועה והיימה. וזהו כדברי הרדב"ז שהבאחי שכתב בטעמו של הרמב"ם בשביל בלבול סנחרב ויש בזה היצור לשון שלא הזכיר כלל מבלבול סנחרב. ואולי סמד על מ"ש אח"כ בלאו דגר עמוני ובשאר מקומות וכמ"ש התום' ביבמות ע"ו ע"ב ד"ה מנימין ובמגלה דף י"ב ע"ב ד"ה זיל שהחשו שם על הח דחמר במס׳ ברכות ובמס׳ ידים דסנחרב בלבל עמון ובירמי׳ כתיב שהחריבו נבוכדנאלר ומשמע שם שבאותה שעה היו יושבין במקומס וא"כ לא בלבלם סנחרב ואם בלבלם חזרו הודם שהחריבם נבוכדנלר וחיי דגבי יהודה גר עמוני אחורבן נבוכדנלר סמך דנבוכדנלר ומי בלבל אלא בשביל שסנחרב הי׳ הראשון שבלבל נקרא הכל על שמו אבל עיקר מילחא אנבוכדנאלר סמד יעיי"ש. והרי שחף בעמון שעיהר הבלבול היי ע"י נבוכדנאלר לא כמו שאר העולם שהיי הכל ע"י סנחרב מ"מ לא הזכירו גם בבלבול בני עמוו אלא סנחרב יען שסנחרב היי המתחיל, ועד"ו אפשר להבין בז' האומות שהי' בתחלה מעשה דוד וגם העיקה כי׳ ע"י דוד כי דוד הכריתם כמעע כולם וגם המיעוטא דמיעוטא שנשארו נטמעו בין האומות אף שהבלבול הגמור באוחן המיעועא דמיעועא היי אח"כ ע"י סנחרב מ"מ לא הזכירו אלא מעשה דוד שהיי

בחחלה והעיקר, אף שהולרך קלח סמך על סנחריב, ואם אפשר עדיין הוא דוחק קנת בלשון הרא"ה מ"מ הענין מוכרח כמו שכתבתי.

ומעתה לה נפלחת כיה ולה רחוקה לפרש גם בדברי הרמב"ם בסה"מ עד"ז דאף שבימי דוד נתפזרו הנשארים מז' האומות בין שאר האומות מ"מ לא כיי בלבול גמור ושוב אח"כ בימי שלמה חזרו למהומס כמ"ש החוס' בבני עמון דאחר שבלבלס סנחריב חזרו אח"כ למקומס והיו במקומס בימי נבוכדנאלר וא"כ לק"מ גם לפי דברי הרמב"ם מה שאה"כ ששלמה נחנם למם עובד כדת וכהלכה כמו שביתר הרמב"ו ז"ל וחיו פלוגתה ביניהם. וי"ל עוד שמ"ש הרמב"ם ז"ל שבימי דוד חמו ונכרתו חין זה לשון מוחלט שנאבדו מן העולם כולם דכתב רש"י ז"ל בפי אמור עה"כ ונכרחה הנפש ההוא מלפני אני ב' וז"ל יכול מלד זה ללד זה יכרת ממקומו ויתיישב במקום אחר חלמוד לומר אני כ׳ בכל מקום אני. וברי דלולא שאב"כ אני כ׳ אף דכתיב ונכרתה כנפש כבית מלפני בי׳ אפשר לפרשו שאיו זה כריתה מן בעולם אלא כריתה ממקומו להחיישב במקום אחר וכמו כן י"ל הלשון נכרתו בימי דוד בשביל שגם המיעועה דמיעועה הנשחרים נכרחו ממקומם במה שנתפזרו בין האומות אף שגמר הבלבול בהם היי אח"כ ע"י סנחריב כדברי הרדב"ז.

ולכאורה חשבתי שחפשר למלוח בזה הלח ישוב לדברי הרמב"ן ז"ל מה שנחקשיחי לעיל במה שכתב על מה שחמרו ז"ל שדוד עשה שלח כתורה שהות בשביל מלות ישוב ח"י דכיון שהניח שם מזי האומות עבר על עשה ול"ח ואין ראי כלל ולפי כנ"ל חשבתי לכאורה דאולי מה שהניח מז' האומות היי בדרך היחר כמ"ש הרמב"ן על שלמה שהיי מוחר לקיימם בשביל שקבלו עליהם ז' מצוח או אפשר לא ביי ביכולת לבורישם אז כמו שאב"כ ולא יכלו בני ישראל להורישם, אבל ראיתי אח"כ שא"א לומר כן בדעת הרמב"ן שהרי בסוף פי עקב כתב בפיי שהיי הייב להוריש כל שבעת הגוים א״כ עשה אותו לחייב בדבר במה שלא הורישם וא"א לומר כנ"ל, וחוץ לזה כיון שיש לימוד מקרא שאין לכבוש חו"ל טרם שכובשין

כל א"י א"כ י"ל שגזירת הכתוב היא שאין לכבוש חו"ל בחותו הזמו שלח כבשו כל ח"י וחיו מזכ ראי על מלות ישוב א"י דלא דרשינו טעמא דהרא וכבר כתבתי שדברי הרמב"ן ז"ל בזה לע"ג ועכ"פ אין בזה פירכא על דעת רש"י והרמב"ם וסייעתם כחשר החרכחי לעיל

משה

## 15

ומיש עוד הרמב"ן ואומר אני כי המלוה שחכמים מפליגים בה והיא דירת א"י עד שאמרו כל היולא ממנה ודר בחו"ל יהא בעיניך כעובד ע"ז שנאמר כי גרשוני היום מהסתפה בנחלת ה׳ לאמור לד עבוד ע"ז וכו' הכל הית ממ"ע שנלטווינו לשבת בה עכ"ל, הנה חזינן שהרמב"ן ז"ל בזה שינה לשונו, דעד כאן שהביא ראיות שיש מ"ע בכיבוש הארץ ובישיבחה כבים ברחיות בסתמה וכחשר בתחיל לכביה רחיות שיש מ"ע ליחידים גם בזמן הגלות התחיל לומר בזה ואומר אני, והוא הוראה שלא מלא באלה הכרח כראיות הקודמות אלא שהוא ז"ל הי׳ אומר כן לפי שיטתו ודטתו ז"ל. ובאמת מה שהביא מהרא דדוד דהוי ההולך מא"י לחו"ל כעובד ע"ז כבר נתבאר במאמר כראשון בארוכה בסי׳ הי ובסי׳ ו' שדעת רש"י והתרגומים ועוד הרבה ראשונים שהעעם הוא בשביל שכולך מתחת ממשלח כתורה תחת ממשלח עובדי ע"ז, וכמו שהבים רש"י ז"ל ע"ז לשון הח"י אזל דוד ביני עממיה פלחי טעותה, זכן מפורש יולה בדברי רש"י והתרגום בפי ואתחנן שכחב הקרא על כגלות ועבדתם בם אלכים וגו׳ שהעעם הוא שבשביל שעובדים לעובדיהם הוי כאילו עבדו להם. וא"כ אין ראיי כלל מדוד שהלך ממלכות קדושה של שאול המלך אל אכיש מלך גת לזמן הזה שהכל הוא חחת ממשלת ע"ז או מינות שגרע מע"ז, כי איז בטעם בשביל מצוח בישוב אלא בשביל הממשלה.

והריית וכרח"ם והטור והשו"ע השמיטו לגמרי הך מימרא דלעולם ידור אדם בא"י שהדר בחו"ל הני כעובד ע"ז ולא הביאו מזה כלל, כי אין דרכם להביא מה באינו נוהג בזה"ז. וכעין זה הוא דעת הרמב"ם במאמר קה"ש בפיי מימרא זו שכחב וז"ל

וכבר פי׳ ע"י הנביאים שכל הדר ביו הכופרים שהוא כמוחם שאמר דהע"ה כי גרשוני היום מהסחפת בנחלת ב׳ הנה שהל דירתו ביו הגוים כחילו עובד ע"ז עכ"ל. והנה מבואר בדבריו בפי׳ מימרא זו שאמר דוד כי גרשוני מהסחפח וגו' לחמר לך עבוד ע"ז שהוח בשביל שהולרך לילך בין הפלשתים הכופרים בהשי"ת ושחול המלך וכל עם ישרחל היו דבקים בחמונה ובתוה"ק והדר בין הכופרים כמותם, וא"ל אין הטעם בשביל ההפרש שבין א"י לחו"ל ומה שלמדו חכז"ל מזה על כל ביולה מח"יו לחו"ל שבוח כעובד ע"ן בוח מטעם הכייל לא בשביל אייי לחו"ל.

ועד"ו הוא גם לשון השיים בעייו ד' ח' עייא תנים כ״י מומר ישרמל שבחו"ל עובדי ע״ז בעברה כן, כילד עכו״ם שעשה משחה לבנו וזימן כל היהודים שבעירו אעפ"י שאוכליו משלהו ושוחיו משלהן וכו׳ מעלה עליהם הכתוב כחלו חכלו מזבחי מתים שנאמר וקרא לך ואכלת מזבחו ואימא עד דאכיל וכו' והרא לך משעת הריאה, עכ"ל. ומבואר בזה הטעם שישראל שבחו"ל עובדי ע"ז בעהרה בשביל שנקראים לסעודת עכו"ם והוא מקרא דוקרא לך. ובודחי שגם בח"י חם שם נקרחים לסעודת עכו"ם הדין כן מקרא דוקרא לך, ואעפיייכ סתמו הדברים לומר כן דוקה בחו"ל, כי סתם ח"י מיירי כשישרחל שרויו על אדמתם ואינם מניחים שם ע"ז וא"א לבוא שם לידי זה להיות נקרחים לסעודת עכו"ם כ"ח בחו"ל, וא"כ אין מימרא זו אלא על זמן הבית דלאחר החורבן גם בח"י יש ממשלת עכו"ם וחין נ"מ לפי עעם זה בין איי לחו"ל. וכמו כן י"ל גם בשאר המימרות שאמרו בדירת חו"ל שהיא כע"ז שהוא כמו מימרא זו דישראל שבחו"ל עובדי ע"ז בעהרה שמפורש שם כטעם שלא שייך אלא בזכ"ב, לא אחר כחורבן, ואף שגם שם ראיתי מפ׳ דלכן אמרו ישראל שבחו"ל עובדי ע"ז בעהרה בשביל שחו"ל היא חחת השרים. אבל כיון שמבואר בגמ' בפי' אך טעם זה בשביל שנהראים לסעודת עכו"ם ולא אמרו עעם אחר כלל בוודחי שיסודם כוח שעם זה. וחף שחפשר לרמז בדברי חכז"ל עוד הרבה ענינים שלא נתבארו בפי' אבל מכ שכתבו בפי' כוא כיסוד לבנות עליו ומיני' גמרינו.

ולשון הרמב"ם ז"ל בפה"מ פ"ה דע"ז על המבנה עיר שיש בה עכו"ם בד' ו"ח ע"ב ח"ל שחסור ליכנס לעיר שיש בה עכו"ם כש"כ לדור בה וכש"כ לסחור בה וחנויות מעוטרות חנויות העיר שמיפין אותם באיזה מין ממיני הנוי שיעשה בוא הכל לע"ז ולפיכר כל מה שיש בה אסור בהנאה, ולפיכר יודע לך שכל עיר של חומה שיהיי להם בה בית חיפלה שהוא בית עכו"ם בלא ספק אותה העיר אסור לעבור בה בכוונה וכש"כ לדור בה, אבל אנחנו חחח ידיהם בעונותינו ושוכנים בארלם אנוסים ונתקיים בנו מה שנאמר ועבדתם שם אלהים מעשה ידי אדם עץ וחבן עכ"ל. והרי שדעתו ז"ל שבזה נתחיים ועבדתם שם אלהים אחרים במה שדרים בעיירות שיש בכם ע"ז שזה אסור מלד הדיו אלא מחמת האונם ואין הטעם בשביל שהוא חו"ל וע"כ בימי שאול שבודאי לא היי או שום סרך ע"ו בא"י שפיר אמר דוד כי גרשוני וגו' לחמר לך עבוד ע"ז, וזה כדעת רש"י ובתרגומים. אלא שבחיבורו ספר ביד דרכו להביא אף מה שאינו נוהג בזמן הזה, וכמו שהביא ברמב"ם כמה הלכות בעניני א"י בסתמא וביארו הפוסקים שאין כוונחו אלא בזמן שישראל שרויין על אדמתם, ויתבאר זה להלן.

### כה

אלא שהרמב"ן ז"ל לשיעתו שכתב בפי חחרי הטעם דהדר בחו"ל הוי כחלו עובד ע"ז בשביל כשרים שח"י אינו תחת שום שר אלא תחת בקב"ב בעלמו, וחו"ל כוח תחת כשרים, ולפי עעם זה יוכל להיות שאינו חלוי בהממשלה ושייד מימרא זו גם אחר כחורבן, אלא שלא כבנחי דכיון שכתרגומים שהמה מיוב"ע והתרגום אונהלם הוא מפי ר"א ור"י כחבו הטעם בשביל הממשלה, האיך כחב הרמב"ן ז"ל טעם אחר, וכי מלי פליג על החנאים. אלא שאפשר לומר שכתב זה לטעם נוסף ולא פליג על התרגומים אלא שתרווייהו איתנהו, וכן נראה מלשון הרמב"ן ז"ל בפי ואתחמן על הכתוב ועבדתם שם אלהים מעשה ידי אדם וגו׳ שהביא הרמב"ן ז"ל לשוו רש"י שהוא בשביל שעובדים לעובדיהם וכתב

ע"ז וכבר פירשתי סודו כי היושב בחולה לחרץ וכו׳ ומטשה ידי אדם מלמעלה למטה כמו שהזכרתי בסדר אחרי מוח, עכ"ל. ומבואר בזה דלא פליג על רש"י ז"ל שכתב ביאורו ע"פ התרגום אלא שהוא ז"ל מפרש עפייו סודן של דברים כמו שבכל החורה כולה יש טעמים נגלים וטעמים נסתרים עפ"י סוד ואלו ואלו דברי אלהים חיים. ובאמת שלפי פשע הכ' שאמר מעשה ידי אדם עץ ואבן א״א לומר זה כלל על השרים שבוודחי חינם מעשה ידי חדם וחין לזה פיי אלא לפי דעת התרגוס ורש"י ז"ל שעובדים לעובדי מטשה ידי אדם ען ואבן, אלא שהרמב"ן ז"ל רמז לחהו זה באומרו מעשה ידי אדם מלמעלה למעה כמו שבזכרתי בסי אחרי וזה סוד נפלא. וכבר הזהיר אותנו כרמב"ן ז"ל בסוף פתיחת ספרו על כתורה וז"ל שלא לחשוב מחשבות בדבר מכל ברמזים שהוא כותב בסחרי כחורם ומודיע נאמנם שלא יושגו דבר ולא יודטו כלל בשים שכל ובינה זולת מפי מקובל חכם לאוזו מקובל מבין, והאריך עוד צזה ואמר כי הסברא בהן אולת רבת המקין ואל יהרסו אל הי לראות כי הי אם אוכלה הוא קל קנאות אבל יחזו בפירושו חידושים בפשטים ובמדרשים יקחו מוסר מפי רבותינו הקדושים בגדול ממך אל חדרוש, בחזק ממך אל חחקור, במופלא ממד בל חדע, במכוסה ממך בל תשאל, במה שהורשית התבונן שאין לך עסק בנסתרות, עכ"ל יעיי"ש שהאריך. וא"כ א"א להתבוכן במה שכתב עפ"י סוד, אבל מה שנוגע להלכה ע"כ ניתן להתבונן, וא"כ לריך להבין כאיך אפשר ללמוד מקרא כנאמר בדוד על זמן כזכ כיון ששם היי גם העעם שהלך מהשתעבדות למלכות קדושה למלכות עובדי ע"ז מה שלא שייך זה עכשיו. ואף אם כיי לכרמב"ן ז"ל עוד עעם אחר בזכ אבל משם אין ראי׳.

ואולי דעת הרמב"ן ז"ל דכיון שבברייתא שבש"ס סוף כתובות למד זה בתחלה ממה שנאמר לתת לכם את ארץ כנען להיות לכם לאלקים ושם אינו מוזכר שום זמן אלא חלה הדבר בא"י משם נשמע שאין נ"מ בין זמן מן הזמנים אלא בכל עת אם דר בחו"ל הוי כעובד ע"ז שעוזב את המקום שהוא מחת הקב"ה בכבודו ובעלמו והולך תחת השרים, ומה שאמרה הברייתא אח"כ וכן בדוד הוא אומר כי

גרשוני וגו׳ לא בא לומר שגם משם יש ללמוד כל הענין כולו כמו מפסוק הראשון שהביא אלא בא לדמותו שעכ"פ בזה הם שווים שדירת חו"ל כעובד ע"ז ומהפסוק הראשון למדין שהטטס הוא בשביל השרים. ובחו"כ ס' בהר פ' ה' כתב תחלה עה"כ לחת לכם את ארץ כנען להיות לכם לאלחים מכאן אמרו היושב בא"י מהבל עליו עול מלכות שמים ואח"כ כתב כל היולא לחו"ל כאלו עובד ע"ז וכן בדוד הוא אומר וכו', וכתב שם הקרבן אהרן דמקרא קמא דכתיב לחת לכם וגר׳ אין ראי׳ אלא שהיושב שם מקבל עליו עול מלכות שמים אבל אין ראי׳ שהיולא משם הוי כעובד ע"ז להכי אילעריך קרא דכחיב גבי דוד דשם מבואר לאמר לך עבוד אלהים אחרים. אמנם בברייתא שבגמרא כתובות אינו מוזכר כלל לשון זה ששם מהבל עליו עול מלכות שמים, אלא זה שהיולא משם הוי כעובד ע"ז, וכן בחוספתא בפ"ה דמס' ע"ז אינו מוזכר כלל הלשון של קבלת עומ"ש, ול"ל דסברי דהקרא דכתיב גבי דוד הוי גילוי מילחא גם על הקרא דלחת לכם וגו' שהכוונה היא דהוי כעובד ע"ז ולכן נקעי החמור יותר, והקרא דלתת לכם הוי גילוי מילתא שאינו תלוי בזמן והני תרי הראי לריכים זה לזה מה שחסר זה גילה זה. והרמב"ן בסה"מ לא הביא אלא הד לימוד שכתב גבי דוד דכמה פעמים דרך הפוסקים לקלר בהבאת הכתובים והביא רק מה שנאמר גבי דוד כיון דשם מבואר בפי׳ דהוי כעובד ע"ז ואף דמשם אין ראי׳ על זמן הזה והולרך גם לקרא קמא דכתיב לחת לכם וגו' מ"מ הרצה פעמים מלינו כן בפוסקים שמביאין רק עיקר הענין ולא הביאו כל הכתובים הנלרכים שסומכין בזה על לשון הש"ם, וכעין זה מלינו הרבה פעמים בדברי הרמב"ם ז"ל כנודע. כן י"ל לדעת הרמב"ן. אבל רש"י והתרגומים שלא הזכירו כלל אלא כך טעמא יען שמשתעבדים לעובדי ע"ז נראה דלא סבירא להו עעם הרמב"ן, ואפשר לפרש גם ההרא דלתת לכם לפי עעם הנ"ל אף דכתב סתם מ"מ נחינת הארן לישראל הוי בעת שנמסר בידם והמה המושלים שלריכין אז לבער כל הע"ז מן הארץ וע"כ אמר לחת לכם את ארץ כנטן שבטת שניתן לכם א"י אזי להיות לכם לאלקים שאז היולא משם הוי כעובד ע"ז וטעמא חדא הוא בשביל רשות הממשלה ואין זה כלל בשביל מלות ישוב א"י. ועכ"פ לק"מ

מזה על שיטת רש"י והרמב"ם וסייעתם דשפיר מצי סברי כנ"ל.

## ממ

ולשון הזוה"ה בריש פי בהר ד' ה"ע ע"ב אחר שדיבר שם מסוד הקרבנות כתב וזייל ובחולה לארץ דשכינתא מרחקא מן בעלה אתמר כל הדר בחו"ל דומה כמי שאין לו אלוקי בגין דלית תמן קרבנין בחולה לחרץ וכו׳ אע"ג דתקינו אבהן ללותין באתר דקרבנין כחי חיהו לקרבח נפשין וכר׳ חבל מסערה דכרסיין וכו׳ לית תמן הרבות עכ"ל יעייש: נמלח לפי"ז מבואר בזוה"ק שהעעם הוא מה שהדר בחו"ל דומה כמי שאין לו אלוקי הוא בשביל דלית חמן קרבנת ח"כ תין זה חלת בזמן הבית שבת"י יש הרבנות אבל לאחר החורבן גם באייי אין קרבנות כמו בחו"ל, ואין נ"מ לענין זה בין א"י לחו"ל. ומה שאמרו בגמרא דהוי כעובד ע"ז זה פירושא למה שאמר בתחלה שדומה לו כמי שאין לו אלוקי כמו שמבואר שם בגמרת שת"ח לומר שחין לו חלוקי ממש חלח הפי׳ הוא דהוי כעובד ע"ז והוא ענין אחד כמו שמובו בזה דברי הש"ם. ולפי דעת הזוה"ק שהעעם הוא בשביל הקרבת הקרבנות אין זה ענין כלל למצות ישוב א"י ושפיר מובן הגירסא שברש"י ז"ל בכמה ספרי תנ״ך כל היוצא מא״י לחו״ל בזמן הבית.

ואת שבזוה"ק פ' יתרו דף ע"ע ע"ב שם כתב סתם דלכן כל כדר בחו"ל דומה כמי שאין לו אלוקי משום דזרעא קדישא לארעא קדישא סלקא ושכינתא באתרה יתבא ולא הזכיר כלל מענין קרבנות אין זה סתירה למ״ש בפ' בהר שהוא בשביל הרבנות שברי בעעם שאין מקריבין קרבנות אלא בא"י בוא ג"כ בשביל טעם זה בשביל ששמה שכינתה בהתרה יחבא והוא מבואר גם שמה במקומו פ' בהר שכתב עילת כעלות לא שריא חמן וכאלו לא כוי קב"ה חד בתר דלחו חיהו עם שכינתי' ובחולה לחרץ דשכינתח מרחקא מן בעלה אתמר כל הדר בחו"ל דומה כמי שאין לו אלוקי בגין דלית תמן קרבנין בחו"ל ולזמנא דקב״ה מתקרב עם שכינתי' אתקיים בי' האי קרא ביום ככוא יכי' כ' אחד ושמו אחד ועילת בעלות

שריא עלי' וכו' ולכן מתאונן אח"כ באומרו ובגין דא כד שכינתא איהי לבר מהיכלא דבי מקדשא ולבר מכרסיין דילה כביכול כאלו לא הוה חד עמיי וכו' יעיי"ם. וכל חשר עינים לו ירחה שם שהוח הטעם שבשביל דשכינתה בהתרה יחבה בבי מקדשה לכו אך תמן אית הרבנות ולא במקום אחר. גם נראה שמה שלחחר החורבן דשכינחת חיהי לבר מהיכלת דבי מקדשה חין להקריב קרבנות אף בה"י. ובס' בנין ליון סי' ח' הארוך לבאר מהכתובים ומהש"ם שאחר בחורבן א״א להקריב קרבנות, ומה שאמרו מקריבין אעפ״י שאין בית הכוונה בעת שהגיע הזמו שנוה הקב"ה לבנות את הבית אלא שלא נגמר עדיין אז מותר להקריב בלא בית כמו שהקריבו הרבה שנים בימי עזרא. וכחב עוד תירולים אחרים על הך מימרא דמקריבין אעפ"י שאין בית. ולדינא מחליע שמה שאחר בחורבן א״א להקריב קרבנות עד שיעלה רלון מהשו"ת ויבוא משיח לדקינו ויתקבלו נדחי ישראל אל הר הקודש. והוא ז"ל מבאר זה בטעמו ונימוקו ע"ד סנגלה וכיוון בזה אל החמת שכן נראה בעליל דעת הזוה"ק פ' בהר.

גם כחב שם בזוה"ק שלכן אנו מחפללים שתעלינו בשמחה לחרלינו ותטעינו בגבולינו ושם נעשה לפניך הרבנות חובותינו. והדברים מבוחרים שם בכמה לשונות שהחזרת השכינה הקדושה עם ישראל והקרבת קרבנות כא בכא תליא וא״כ אין זה סתירה כלל למ״ם בפ׳ יחרו אך הטעם בשביל שהשכינה שורה שמה עם ישראל כי זהו גם הטעם של הקרבת קרבנות וחדם מילחם כים אלם שקילר בלשונו ולם ביחר שם ענין הקרבנות, והרבה פעמים מלינו כן גם בדברי כש"ם, וכמ"ש כתום' במס' כריתות דף ו"ד ד"כ אלא על הא דהקשה שם על רפרם ודחאו וביומא הביא הא דרפרם ולא דחאו דרגילות הוא דדברי תורב עניים במקום אחד ועשירים במקום אחר. ומקורו מירושלמי פייג דרייה הל' ה' דדרש כן מהרא דהיתה כאניות סוחר ממרחק תביא לחמה. והנה שם הוא ממש בהיפד דביומא שהביא מימרא דרפרה בלי שום ערעיר הוי זה הילכתה ושוב הח"כ בס' הדשים בכריתות דחחו מהמת קושי' וכותב עליו בדוחח היח איכ הוי ממש בהיפך ואעפיייכ כתבו החום' שאין

משה

כיו בגלות תחת ממשלת ע"ז וכשרים שלכם, ככי

כיו כולם ח"ו עובדי ע"ז. אלא של"ל שכוא בחיי עמוקכ

באיזה מדה ידועה שנקרא כן, וכמה ענינים מלינו

כה"ג בש"ם אף במה שאין בהם מלוה או איסורא

דאורייחא, וכלא גם בהך איסורא דלאכול ולשחות בסעודת עכו"ם שלמדו בש"ם מקרא מיוחד דוקרא

לך שגם משעת הריחה הוי עובד ע"ז. מ"מ כתב

הנהה"כ ביו"ד סי' קנ"ב סעיף א' דלא הוי אלא

איסור דרבנן וקרא אסמכתא בעלמא, ומשום איבה

שרי, וע"כ שאין ראי' ממה שאמרו חכז"ל בזה לשון

ע"ז שהוא איסור דאורייתא דאין הכוונה לדמות לשמץ ע"ו גמורה ח"ו אלא כנו"ל. ואף להעו"ו שם

שהחמיר בסעודת עכו"ם ונראה מדבריו שסובר דהוי

דאורייתא מ״מ כתב העעם בשביל הרחקת בנוחיהם

ובשביל שלמדוהו מקרא מיוחד דוקרא לד ואכלת מזבחו

ומנייל לומר בדירה בלבד בחו"ל שיש בזה איסור

דאורייתא, ולדעת הנקה"כ שאף בסעודה עם העכו"ם אין בו איסור דאורייתא ומותר משום איבה.

מכל שכן שבדירה בלבד בחוץ לארץ אינו אסור

מדאורייתא אף שכתבו הלשון כאלו עובד ע"ז לא גרע מסעודתם, ואין מזה שום הכרח לשיעת הרמב״ן

שיש מ״ע דאורייתא בישיבת א״י. אלא שהרמב״ן ז״ל

לשיטתו שסובר בלחו הכי שיש בזה מ״ע דחורייחה

מהוכחות שהבית בתחלה מיסתבר לי' לחלות גם זה

באותה המצוה כמו שבפי' על החורה חלה הך דמעלין בזה. ולכן התחיל בזה לומר בלשון אומר אני שלא יאמר

זה בדרך קושו' על הרמב"ם אלא הוא הי' אומר

כן לפי שיטתו, ומחזק בזה את דבריו. ועכ"פ אין

מזה שום הושיא על שיעת הרמב"ם וסייעתם.

זה סתירה דכן היא הרגילות שסומכין על מה שנכתב אח"כ ביתר ביאור ומכש"כ בכה"ג שגם לפימ"ש בפ' בהר לא נדחה העעם שכתב בפ' יחרו אלא אדרבא לריכין לדברי טעם שבפ' יתרו גם לחלה הדברים שכתב בפ' בכר בענין כקרבנות ואין שם בפ' יתרו אלא קילור דברים בעלמא בודאי דאמרינן דברי חורה עניים במהומן ועשירים במהום אחר. ועי' בתשובת חכ"ל סי' קמ"ג שכתב שהמשניות והברייתות סומכות זע"ז פעמים שזו מארכת וזו מהלרת ופעמים איפכא והביא כן מגמ' פסחים דף מ״ח שכתבו אלא שתק לי' בברייתא ומהדר לי' במחני' ה"נ אימר שתיה לי' במחני' ומהדר לי' במכילתא אחריתא וזה אף במשניות וברייתות וש"ם שנעשו ללימוד הנגלה. ומכש"כ בזוה"ה שנכתב בכונה בלשון שהענין בתוכו טמיר ונעלם כמ"ש הרח"ו ז"ל ולריך להיות מבין דבר מחוך דבר. גם כבר כתבו הרחשונים ז"ל שכל מה שחפשר לחרץ דברי חכז"ל שלא יהי' סתירה בדבריהם לריך למשכוני אנפשין אף אם נלערך עי"ז ליישבם בדוחה אין לעשות סתירה בדבריהם ז"ל, וח"כ כיון שבפ' בהר מפורש יולה שחלוי בקרבנות אם נפרש בפ' יתרו כונה אחרת הוי סתירה ובודאי שאין לחשוב כן אלא להשוות הדברים הקדושים, ובפרט שהדברים מיושבים היטב לפי הנ"ל בלי שום דוחק לפענ"ד. גם בזוה"ק פי פנחם די רכ"ה ע"א כתב וז"ל דלית הרבנין בחולה לארץ ובג"ד אוהמו׳ רבנן כדר בחו"ל דומה כמי שאין לו אלקי, וא"כ מבואר בזוה"ק בשני מקומות שתלוי בקרבנות, ואף אם במקום א' יש ספק כבר אמרו חכז"ל בכה"ג סמי חדא מקמי חרחי, אבל כאמח כוא שאין בזכ סתירה וספק בזוה"ק כאשר נחבאר לעיל. וא"כ נראה גם דעת הזוה"ק שמימרא זו אינה ענין כלל למצוח ישוב ארץ ישראל ולא שייך בזמן הזה דליכא הרבנות בעו"ה.

לא

ובשלה"ק בשער כאותיות אות קי בקדושת במקום מבים רחי׳ דברייתה זו דכל כדר בחו"ל כחלו עובד ע"ז מיירי אף בחורבנה מדהזכיר ברישא לעולם ידור חדם בח"י חפילו בעיר שרובה גוים חה וודחי לא היי בישיבחה בזה"ב, ולא זכיתי להבין דברי קדשו בזה. והנה ראשית אכתוב לפענ"ד ראי' ברורה מן המשנה שהיי בח"יו גם בזה"ב עיירות של גוים. דבמשנה פ״ח דמקוחות ח״י טהורה ומקוחותי׳ טהורות

ואפילו לדעת כרמב"ן ז"ל שהעעם הוא בשביל

אין ככרח שיש בזכ מייע דאורייתא דוודאי אין זכ עובד ע"ז כמשמעו שהרי כמה דורות הקדמונים

קדושי עליונים אף התנאים ואמוראים גם הרבה נביאים

השרי מעלה ששייך זה גם בזמן הזה מ"מ

רל

ופסקה הרמב"ם בפ"י דמקוחות הלי הי וכתב שם הכ"מ וכן הוא בב"י סוף סיי ר"א שאין זה אלא בזמן שישראל שרויין על אדמתם אבל האידנא דין א"י שוה לחרץ העכו"ם בזה, וכן משמע בחוספחת עכ"ל. ול"ל לפי"ז דחף שבמשנה חיתה סתם ח"י מ"מ לה מיירי אותה המשנה אלא בא"י בישיבתה ולא אחר החורבו. וכן ל"ל בדברי הרמב"ם ז"ל, ומלינו כן כ"פ. והנה ברישת דמתני׳ שתמר א"י טהורה מבותר שם בר"ש דהאי על עיירות של גוים שבתוכה שטהוריו דלא גזרו עומאה אלא על ארץ העמים שבחו"ל ולא שבח"י. וכן כתבו הרע"ב והתוי"ע ושחר מפרשים. והוא מוכרח דבעיירות של ישראל בא"י למה הולרך לומר שביא טבורה. וכשתא אם נימא דקודם בחורבן לא היי בא"י עיירות של גוים ע"כ נלערך לומר דאותה המשנה דקחי על עיירות של גוים מיירי חחר החורבן וא"כ באיך סיים ע"ז ומקואותיי טבורין כלא אחר החורבן אין מקואות א"י עהורין יותר מחו"ל כמ"ש הב"י, וע"כ דאותה המשנה דעלה קאי ומקואותיי טהורין מיירי קודם החורבן. וכיון דח"ח לפרש המשנה אלא בעיירות של גוים כמ"ש הר"ש וכל המפורשים היא ראיי מכרחת שהיי בא"י עיירות של גוים אף קודם החורבן.

וכבך כתבו המפורשים לתרן המשנה דא"י עהורה שלא יהיי סתירה ממסי אהלות פי"ח משנה ז׳ דמדורות העכו״ם עמאים אף בא״י דהא דלא גזרו בעיירות העכו"ם בח"י הוא רק בגושה ואוירה דבמדורות שלהם חיישינן שמא קבר שם אחה מת אבל בחוץ כיון שביי אז יד ישראל תקיפה אין מניחים להבור שם, וע"כ דחף בעת שביי יד ישראל תהיפה בח"י היו שם גם עיירות של גוים. וברמב"ם פי"ח מה' טומאת המת הל' ח' שתרומה והדשים שנטמאו מחמת מדור העכו"ם תולין לא אוכלין ולא שורפין. ומבוחר שם בה' י"ח שחין מדור העכו"ם בחו"ל. והוא מהתוספתא שלא גזרו על מדור העכו"ם שבחו"ל וא"כ מ"ש דין תרומה וקדשים שנטמאו מחמת מדור העכו״ם מיירי בח״י ומדכתב. בזה גם קדשים שלח אוכלין ולא שורפין ע"כ שהוא בזמן הבית דאחר החורבן אין לנו כלל אכילת קדשים, וא"כ מבואר שהיי מדורות העכו"ם בח"י בזמן הבית.

והנה אף בביאה ראשונה שהיו ששים רבוא מישראל אמרה התוה"ק לא אגרשנו מפניך בשנה אחת פן תהיי הארץ שממה ומכש"כ בבית שני שבתחלה לא באו אלא מי אלף, ואף שאח״כ נחרבו ישראל מ"מ אפשר לא איסתייע מילחא לגרשם כולם שלא ישארו עיירות מיושבין מגוים, ובפרט שבבית שני היי קלת שליטת כאומות עליכם באיזה ענינים, ובגמי ע"ז ד' ח' ע"ב דגם בעת שנלחו ישראל את היונים כי׳ בשותפות עם כרומיים וככי אתני בכדייכו אי מינן מלכי מינייכו אפרכי אי מינייכו מלכי מינו אפרכי ורק כ"ו שנים קאי להו בהימנותא בהדי ישראל מכאו ואילך אשתעבדי בהו, וע"כ לא היי נקרא הגאולה שבבית שני גאולה שלימה אלא פקידה בעלמא כי כי בכל כזמן יד נכרי באמלע, ואף במקומות שביי יד ישראל תהיפה בהנהגה שבפנים ח״ח היו ענינים פרטים שביי ממשלה להאומות ויוכל להיות שהיי עיירות שחף שמשלו שם ישרחל בהנהגה שבפנים ח"ח פרט זה לגרשם משם לגמרי לא היו יכולים. ואעפי"כ יוכל להיות שההולך אז מא"י לחו"ל שהיא לגמרי תחת ממשלת העכו"ם הוי כעובד ע"ז כי אינו דומה לח"י שהיי רובה דרובה של הנהגת כל הדם תחת ממשלת ישראל ממשלת בתורב לחו"ל שבוא לגמרי חחת ממשלת כאומות ונעשה כאו"א עבד לעובדי ע"ז, גם הודם החורבו שלרו עליהם הרומיים מבוחר בגמ' גיעיו דף כ"ו דאמרו רבכן להבריוני ניפוק ונעביד שלמא בהדייהו לא שבקינהו אמרי להו ניפוק ונעביד קרבא בהדייהו אמרו להו רבנן לא מיסתייע מילחא, וכבר כתבו שאלו היו עושים אז כדעת החכמים למעבד שלמא בהדייהו והיי להם קלת הכנעה ליתן להם באיזה פרטים ממשלה יותר לא הי׳ נחרב הבית והיו נשארים ישראל במקומן ועדיין הי׳ ברוב ההנהגה ממשלת ישראל שהיא ממשלת התורה כמבואר במדרשים ובשאר ספרים כנודע, אבל הי׳ ענינים פרעים שהי׳ להרומיים ממשלה בא"י הרבה שנים קודם החורבן כמבואר בגמ׳ שבת דף ט"ו ע"ח ק"פ שנה עד שלח חרביהבית פשעה מלכות הרשעה על ישראל, וכמו שהבאתי למעלה גם מגמ' ע"ו, ואין שום הוכחה שלא הי' בא"י בזמן בית שני איזה עיירות של גוים כי לא יכלו לעשות הכל בכל הפרטים כרצונם ולא בכל דבר אסחייע מילחא.

ועד"ו נרחה במה שחמרו בגמי חגיגה ד' ג' ע"ב

הרבה כרכים כבשו עולי מלרים ולא כבשו עולי בבל מפני שקדושה ראשונה הדשה לשעתה ולא הדשה לעת"ל והניחום כדי שיסמכו עליהם עניים בשביעית וכתבו החום׳ במגילה ד׳ י׳ ע״א ד״ה דכו״ע דטעם זה אמרו בגמ' למאן דסבירא ליי הדושה ראשונה לה קדשה לעתיד לבה הבל מהן דס"ל קדשה לעת"ל לא סבירא ליי טעם זה. וא״כ למאו דסבירא ליי הדשה לע"ל אינו מוזכר שום טעם למה הניחו עולי בבל כרבה כרכים שלה כבשום כחבוחר בכ"ח שהיו הרבה כרכים שלא כבשום עולי בבל. ונראה בשביל דלא אסתייע מילחא. גם בביאה ראשונה לא כיבש יהושע את כל א"י. גם ממה שכבש יהושע היי עיירות שניעל אח"כ מהם ע"י מלחמה. ובירושלמי מס׳ חלה פ״ב ה״ה על הא דכתיב בירבעם בן יואש כוא כשיב את גבול ישראל וגו׳ מביא שם פלוגתא חד אמר כל מה שכיבש יהושע כיבש זה וחד אמר יותר ממה שכיבש יהושע כיבש זה ופי' שם הפ"מ כל מה שכיבש יהושע כיבש זה כלומר שלא הוסיף לכבוש יותר אלא כל מה שכיבש יהושע ונעלו הארמים מהם הוא השיב אותן לגבול ישראל ואידר אמר

וכבר הבאתי גם בדוד שהנית היבוסי שהוא מז׳ אומות סמוך לירושלים והלך ללבוש ארם לובה בלי רשות מאו"ת וסנהדרין יען שהי' כן מן השמים ולא איסתייע מילחא אז להוריש את היבוסי כאשר הארכתי למעלה. ועד"ז נראה מה שהניחו עולי בבל ברבה כרכים שלא כבשו דלמ"ד הדשה לע"ל לא מלינו בזה שום טעם, ונראה דלא איסתייע מילתא וראו הכל ברוח קדשם, כחשר גם בשעת חורבן הבית רחו החכמים ברוח קדשם דלה היסתייע מילחה ללחום כמבוחר בגמ׳ גיטין ד׳ כ״ו ע״ה המרו להו ניפוק ונעביד קרבה בהדייהו אמרו להו רבנו לא מיסחייע מילחא, אף שבדרך העבע היו חזקים כמו שאה"כ לא האמינו כי יבוא לר ואויב בשערי ירושלים וכן מבואר במדרש גם בחורבן בית שני שעפ"י דרך הטבע לא יכלו כרומיים לכבוש וקראו עליכם כמקרא אם לא כי לורם מכרם והי הסגירם, והיי זה בסיבת הבריונים

שלא לייתו לדברי חכמים שראו ברוח קדשם דלא

שהוסיף וכיבש יותר ממה שכיבש יהושע.

איסחייע מילחא. וכבר הבאחי מה שמבואר בקרא שופטים ג' שהניח הקב"ה הרבה מן האומות לנסות בהם את ישראל, ואפשר שמטעם זה הניח הקב"ה הרבה עיירות של עכו"ם ולא איסחייע מילחא לכובשם או טעמים אחרים שלא נתגלו לנו מדרכיו יח"ש.

## לב

ועב"ם אין שום קושיא אם היי בזמן הבית עיירות שדרו בהם גוים ולא איסחייע מילתא לגרשם כולם לגמרי מן הארץ, כמו שיותר מזה מלינו בכה"ג שהבחתי למעלה. ועוד שהרי מקרא מפורש כי תקרב אל עיר להלחם עליי וקראת אליי לשלום, ומבואר שם ברמב"ן שחף בז' עממין שהחיוב להחרים ולח תחיי כל נשמה אין זה אלא אם לא קבלו עליהם ז' מצוח או אם אינם רולים להיות נכנעים. אבל אם מהבלים עליהם ז' מלות ולהיות נכנעים בתשלומי מס וכדומה בחיוב לקרוא לכם לשלוי אף אם במה מז' אומות. ומכש"כ בשארי אומות, וכן הוא ברמב"ם הל' מלכים פ"ו. ובחילוה בין ז' חומות לשחרי בחומות בוח רק כשלה השלימו דבשחר החומות הורגין רק הזכרים כגדולים אבל מניחין בעף וכנשים ובז׳ כאומות אין מחייו כל נשמה. ועכ"פ היי אופנים שהיי חיוב דאורייתא לעשות שלוי גם עם גוים להניחם שם באב"ה, וככתוב אומר מבני כתושבים הגרים עמכם מכם תקנו עבד ואמה ועי' בגמ' קדושיו דף ס"ן ע״ב וברש״י שם, המנס זה ודהי שהף חותן הגויים שקבלו עליהם ז' מלות מ"מ דין גוים להם ואינם בשמירת בתורב שבת וכשרות וכדומה כה"ת כולה מלבד הז׳ מלות ולישראל הדר ביניהם עדייו יש החשש של ויתערבו בגוים וילמדו מעשיהם, ובוודחי שעוב יותר לדור בעיר שרובה ישראל שהמה בשמירת כה"ת כולב וכל מצוחי, ואייכ אף אלו לא ביי באייי בזב"ב עיירות של גוים שלא הבלו עליהם ז' מלות אם עכ"פ היי שם עיירות של גוים שקבלו עליהם ז' מלות שליותה החור"ה להשלים עמם ולהניחם שם יש נ"מ במימרא זו שאמרו לעולם ידור בא"י אף בעיר שרובה עכו"ם כי לולה המימרה הזחת היי חפשר לומר שטוב יותר לדור בעיר שרובה ישראל אף בחו"ל

רלב

מלדור בעיר שרובה גוים בח"י. כי אף ששומרין זי מלות ומלווין אנו מהחוה"ה להניחם שם מ"מ אין טובה לישראל שמוטל עליו כהח"ב ומצוחיי לדור ביניכם.

ולחה שאמרו בברייחא הלשון עיר שרובה עכו"ם ולא אמרו עיר שרובה גוים ששומרים ז' מלות זה וודאי לא השיי שהרי דרכו של חז"ל לדבר בלשון זה בהרבה הלכות אין מספר כמו בריש בכורות שאמר הלוקח עובר חמורו של עובד כוכבים וכו׳ פטור מו הבכורה שנאמר בישראל ולא באחרים. ופירש"י ז"ל אחרים עכו"ם וזה וודאי שאף עובר המורו של גוי ששומר ז' מלוח פטור מן הבכורה שלא נצטוי במצות בכורה, ובוודאי יש לו דין אחרים לשנין זה ואין לו דין ישראל והוא בכלל המיעוע שאה"כ בישראל ולא באחרים וכן במה שאמרו מירוח העכו"ם פוטר מן המעשר מהקרא דגוך ולא דגן עכו"ם בש"ם גיטין דף מ"ז ובשאר מקומות בש"ם וכן במה שאמרו במשנה מס׳ פיחה הלקט והשכחה והפיחה של עכו"ם חייבין במעשר אח״כ הפקיר וכדומה הרבה הלכוח כאלו שהטעם בכ"ז שפטורין מכל אלה המלות בשביל שאינם בכלל מקראות שמחייבין בזה ואין נ"מ לענין זה אם הוא עובד ע"ז או לאו שאינו חלוי בזה, ואעפי"כ אמרו חכז"ל בכ"ז הלשון עכו"ם שכן דרכם של חכז"ל לדבר על כרוב ורובא דרובא תהגוים עובדי ע"ז כם אף אם רק מנהג אבוחיהם בידיהם מ"מ כוי עובדי ע"ז ולח חשו חכמים לעעות דילמח חתי למיטעי שאיו דינים אלו אלא בעובדי ע"ז לא בגוים שאינם טובדי ע"ז ול"ל בשביל דממילא שמעינן דזיל בתר טעמא בשביל שלא באו לכלל חיוב באלה המנות ואין מקום לעעות ע"כ לא שינו את לשונם לדבר בלשוו עכו"ם כדרכם לקרות כל הגוים. ומכש"כ בזה כיון שלדעתם ז"ל כחמת כוח כן לדור בח"י ולח בחו"ל אף אם ילטרך עי"ז לדור בעיר שרובה גוים כאלו שעובדים ע"ז, אף אם לא היי נ"מ אז אלא לענין גוים שחינם עובדי ע"ז בשביל החליחות שלה היי אז שם עובדי ע"ז אבל למה להם לערות לשנות לשונם כיון שביי לוכך להגיד אותה ההלכה אמרוהו בלשון שהוא אמת שכן היא ההלכה אף בעכו"ם. ועכ"פ אין ראיי משם שלא נאמרה הלכה זו בזה"ב.

ובמה שהצחתי לעיל כמה הוכחות שהי' בוה"ב מדורות של עכו"ם בח"י חין לדחוק לחלק לדעת השל"ה במה שכתב על מה שאמרו בגמרא עיר שרובה עכו"ם שלח הי' זה בזה"ב שחין כוונתו זייל אלא שלא הי' עיר שרובה עבו"ם אבל מדורות עכו״ם היו אלא שהיו מיעועה של העיר לא רובה. הדא דבר"ש והרע"ב וכל המפו' על המשנה דא"יו טכורה מבואר בפי' דמיירי בעיירות של גוים ולא אמרו מדורות או מקומות אלא עיירות, אבל גם בלחו ככי חילוק זכ לח ניתן לכחמר דממ"ינ חם כוונת כשל"ה ז"ל דלכן היא וודאי שלא הי' בישיבתה בזמן הבית עיר שרובה עכו"ם בא"י בשביל שאסור להניח עובדי ע"ז בח"י משום הלחו דלח ישבו בארלך ועוד שאר לאווין שהבאתי לעיל זה וודאי אסור אף בעכו"ם א' ואין חילוק, וע"כ כיון שמוכרח מכמה מהומות שהיו אז מדורות עכו"ה בא"י ההכרח לומר בה' משני פנים או דלה היסתייטה מילחה לכובשו או דמיירי בגוי שאינו עובד ע"ז. ולחרווייהו טעמי אין הילוק בין עכו״ם א' לעיר שכולם גוים דלטעם דלא איסתייע חילתא לכבוש אדרבא יותר מיסתבר דלה היסתייע מילחה ללחום עם עיר לגרשם מלומר דלא איסתייע מילחא על איזה גוים יחידים בעיר שלא יהי' אפשרות לגרשם, וכבר הבאתי הוכחות ברורות שהיו עיירות שלא איסתייע מילחא לכובשם וא״כ אפשר שהסתבב שם שהיו דרין בתוכה מיעועה מישראל ורובא מגוים, ואם מיירי מגוים שאינם טובדים ע"ז הנה מקרא מפורש כי תקרב אל עיר וגו' וקראת אלי' לשלו' וליוותה התוב"ה להניחם שם אף עיר כולה כאשר הארכתי לעיל.

ועוד דכלא אף לפי דברי כשלכ"ק שלא כיי בוכ"ב כלל עיירות של נכרים בח"י מ"מ חין הושיי מה שאמרה הברייתא אותה ההלכה להודיע חשיבות הדירה בח"י שחף בעיר שרובה עכו"ם הוח כדחי ומכש"כ בעיירות של ישראל שמה. ובתוה"ה פי שלח שאב"כ עלה נעלה וירשנו אותה שקשה כפל הלשון עלה נעלה ופירש"י ז"ל שר"ל אפילו בשמים והוא אומר עשו סולמות ועלו שם נללים בכל דבריו. וכנכ זכ וודאי לא ביי ולא נברא שלא אמר משב מעולם לעשות סולמות לעלות לשמים ולא יאמר כן לעולם

אעפי"כ נאמר כן לישראל עד כמה גדול כחו של משה שאפילו היי אומר דבר רחוה כזה בוודאי היי בו כללחם ללמוד מזה דכש"כ במה שאומר לעלות לח"י. וח"כ ה"ו שחיו הושי במה שחמרה הברייתה להודיע עד כמה חשיבות הדירה בח"י שהיא אפילו בעיר שרובה עכו"ם ללמוד מזה ק"ו על עיירוח של ישכאל.

# 25

זיש להעיר עוד דהנה בגמ׳ ברכות דף ע"ו ע"ח אמרו אבל לתפלה מהדר ועד כמה עד פרסה והכ"מ להמי אבל לאחורי אפילו מיל אינו חוזר. ומינה מיל הוא דאינו חחר הא פחות ממיל חחר. וכן כוא כלשון ברי"ף וש"מ פחות ממיל כוא חוזר וכן הוא להלכה ברמב"ם פ"ד מהי תפלה ובשו"ע או"ח סיי ל"ב, ועכ"פ מבואר בזה בגמ' ובראשונים דכיון שאמר כלשון אפילו מיל כוי כוכחה לדינא דבהלת פחות מזכ אין כדין כן דלשון אפילו כוי רבותא ואין לך בו אלא אותו כגבול. וא"כ גם במה שאמרו לעולם ידור בח"י אפילו בעיר שרובה עכו"ם כיון שכתב הלשון אפילו הוי רבותה וגבול דלה יותר, דמקום שהוא גרוע מרובה עכו"ם לא אמרו לדור בא"י.

והנה מבואר בגמרא ובכל הפוסקים דהמינים והאפיקורסים שבישראל גרועים מעכו"ם שהרי בעכו״ם לא מעליו ולא מורידיו ובאפיקורסים מורידיו ולא מעלין כמבואר בגמ' ע"ז דף כ"ו, וברמב"ם פ"י מכי ע"ו ופ"ד מכי רולח ובפי ו"ח מכי עדות שכם פחותין מן בעכו"ם. וכן הוא בשו"ע יו"ד סי׳ קנ"ח וחו"מ סיי חכ"ה, והרמב"ם פ"י מה' ע"ז כתב הטעם שאפיקורסים גרועים מן העכו"ם בשביל שמסירין את כעם מאחרי הי, ונראה העעם בזה בשביל שעלולים יותר מו בעכו"ם להסיר לב בעם מחחרי בשי"ח וח"כ הדבר פשוט שגרע הרבה יותר לדור בעיר שרובה מינים ואפיקורסים מעיר שרובה עכו"ם, ובפרע בזמן החנאים שכבר בעלוהו לילרא דע"ז כמו שאמרו בגמי ע"ו דף י"ו ריש ע"ב נחיל אפתחא דע"ו דנכים יצרי׳ ופירש"י ז"ל נשחט יצרא אנשי כנה"ג בקשו רחמים ונמסר בידם והרגוהו, אלא שאעפי"כ חמיר

טנין ע"ז, ומכש"כ במינות שמלבד שבעלם הדין חמיר מינות הרבה יותר מע"ז כמבוחר ברמב"ם בכמה מהומות. גם לא נתבעל ילרא דמינות כי אדרבא אמרו ז"ל שאני מינות דמשכא, ומחמת רוב התגברות המינות ר"ל חקנו ברכח המינים, וח"כ במה שחמרו אפילו בעיר שרובה עכו"ם הודישונו הגבול דבעיר שרובה מינים דגרע מעיר שרובה עכו"ם לא אמרו לדור בא"יו וכמו שחין לורך להודיענו שם בגמ' ברכות דפחות ממיל חחר אלא במה שאמר הלשון אפילו מיל אינו חוזר בזה שמעינו דפחות ממיל חוזר. כמו כו הוא בכחן דבמה שחמר חפילו בעיר שרובה עכו"ם בזה אשמעינו דבעיר שרובה מינים שגרוע מעכו"ם לא אמרו לדור בא"י ואין צורך להשמיענו יותר.

וא"ב לפי"ז אפילו לפי דברי השלה"ק שלא כיי כ"מ אז בזכ"ב לדבר מעיר שרובה עכו"ם מ"מ כולרכו להגיד זה כדי לידע כגבול במחמרם ז"ל שזכו כשיעור ולא יותר, ונ"מ לידע שאין בכלל זכ עיר שרובה מינים שזה וודאי הוי אף בזה"ב כי ברוב הימים שבזה"ב היי להם מלחמות עלומות עם הלדוחים שדינם כמינים כיון שאין מאמינים בחושבע"פ. ובחוםי ברכות דף ז' ע"א ד"ה ההוא מבואר שהלדוקים מורידין אותם ולא מעלין כדין מינים שגרועים מעכו"ם שלפי בגירסא דגרסינן בחם עכו"ם ניחא להו מה שלח מעלין ולח מורידין חלח לפי הגירסת לדוקי נחקשו כיון שיש ללדוקי דין מינים שמורידין ולם מעלין יעיי"ם וח"כ נ"מ עובה במימרה זו גם בזכ"ב אף לפי דבר השלה"ק. \_ הנה כחבתי כמה תירולים לחרץ דלק"מ על כאומרים שלא נאמרם מימרא זו אלא בזכ"ב, וכבר הבאחי שכן הוא גם משמעות דברי הזוה"ה אבל כבר כתבתי שלא באתי ח"ו להכריע בין הרים גדולים כי מי אנכי ולא באתי אלא לברר דעת כל הראשונים ז"ל בזה עד מקום שידי יד ככל מגעת, ולדינא יחבאר אי"ב בסוף בקונערם. (עיין הערה בתוכן הענינים).

# 77

ומה שהביא עוד הרמב"ן מהספרי שזכרו א"י ובכו ואמרו ישיבת א"י שקולה כנגד כל המצוח, הנה בגמי לא מלינו זה, אלא בשבועות דף כ"ע ובמנחות

דף מ"ג ע"ח ועוד, חמרו כן על מלוח ליליח ששקולה כנגד כל המצוח, וברש"י ז"ל סוף פי שלח חשב ג' מלות ששקולים ככל המלוח, ע"ז ושבת ולילית, ומדלק חשב ישיבת א"י נראה לכאורה דאינו סובר כן בישיבת ל"י. - שוב העיר אותי ח"א מדברי הגמ' ב"ב דף ט' ע"ח שקולה לדקה כנגד כל המלוח ולה הובה גם זה ברש"י ז"ל אלא דתנא ושייר או משום דרש"י חושב רק אלו הסמוכין, ואם כן אין ראי׳ מדברי רש"י. אבל עכ"פ על הרבה מלוח מלינו בש"ם שאמרו בשהולה כנגד כל המלות ועל ישוב ארז ישראל אינו מוזכר כן בש"ם כלל. ובגמרא מגילה דף ע"ז ע"ב איתא גדול חלמוד חורה יותר מבנין בית המקדש שכל זמן שברוך בן נרי׳ קיים לא הניחו עזרא ועלה. והנה לא הזכיר מאומה שתלמוד תורה גדול מעלני לח״ני שהרי לה עלה, ול״ל שחיו זה רבותה כלל אלא ברבותא ביא שגדול מבנין ביהמ"ח. ואם ישיבת א"י היא שקולה כנגד כל המצות מה שלא מלינו זה בבנין ביהמ"ק הו"ל למינקט הרבותא מה שגדול מעליי לח"י או עכ"פ היי לו להזכיר שניהם ישיבת ח״יו ובנין ביהמ״ה, ומדשביק לגמרי ישיבת א"י ולא בא להשמיענו אלא מה שגדול מבנין ביהמ"ק שמע מינה שלא ראו שום רבותא במה שמלוה אחרת דוחה ישיבת א"י. ואם סברי דשקולה כנגד כל המצות הוא דבר תימה מה שלא ראו בדחייתה שום רבותא. הגם שמה ששקול כנגד כל המלוח אין נ"מ לענין דחיית מנום אחרת שברי מה שעשה דוחה ל"ח ילפינן בגמי יבמות ד' ג' מכלאים בלילית וכתב שם הריטב"ת וז"ל יש מקשים היכי ילפינן מלילית לכל התורה דילמא עשה דלילית שאני שהיא שקולה כנגד כל המלות, וי"ל דכא לא חשיבא חומרא דכא חנן בוי רץ למצוב קלב כבחמורה שאין אחה יודע מחן שכרן של מלוח עכ"ל. ולכחורה חינו מובן שהרי כמה פירכות בגמ' שם דלח נוכל למילף עדול"ת ממצוח שיש להם איזה מעליותא כמו ממילה שנכרתו עליי ו"ג בריתות ומתמיד שישנו לפני הדיבור ועוד כמה פירכות שם כה"ג ולא אמרינו דכיון דתכן הוי רץ למלוה קלה כבחמורה חין נ"מ בשום משליותה למילף מיניי של כל המצוח ולמה לה חשיב זה ששקול כנגד כל המצוח פירכה לענין דלה למילף מיני׳ על שחר כל המלות כמו פירכות החחרות שבש"ם בוכ.

ובחירושי הרמב"ן שם מבוחר הלת יותר שהביח קושיי זו בשם התוסי דהחיך ילפינן מלילית דמה לגילית שכן שקולה כנגד כל המצוח ותיי וז"ל דלח דייהינו הכי בשכרו של מצוח וכו׳ דלחוי דשבת לדינא חמירי ועשה דלילית לא חמיר אלא למתו שכרו ואי אתה יודע מתן שכרן של מלות, עכ"ל. ומבואר בזה החילות שמה שהוא שהול יותר לעניו מחו שכר ולא נאמר בו איזה חומר לעניו הדיו איו בו יפוי כח יותר לדחות איזה מלוה אחרת כי לא נמסר לנו לדוו אלא בחומרא והולא שהיא לדינא אבל מה שהוא לענין מחן שכר זה לא נמסר אלא להקב"ה, וכעין מ"ם הרמב"ם ז"ל בפ"ג מהן תשובה הלי בי שמה באמרו שנידון בזכיות ועונות אחרי רובו אין שיקול זה לפי מנין הזכיות והעונות וכו׳ ואין שוקלין אלא בדעתו של קל דעות והוא היודע האיר עורכין הזכיות כנגד העונות עכ"ל. וע"כ מה שחלוי בענין השכר אין אתנו יודע עד מה ואף דמה שלילית שהולה כנגד כל המצות ילפינן מקרא דוראיתם אותו חכרתם את כל מלות ה' מ"מ אין לפרש זה אלא כנגד השכר ואין בזה כ"מ לענין דינא לענין דחיית איזה מלוה. ועדיין ל"ב אלא שאין להאריך בזה כ"כ כי וודאי הוא דע"כ ל"ל כן מדחזינן דגמרינן עדול"ח מכלאים בלילית אף דילפינו מקרא והיא מימרא מבוארת בש"ם דלילית שקולה כנגד כל המלות, וא"כ אף ממה שנראה לכחורה פשטות דברי הספרי ששחולה ישיבת ח״י ככל המצות מ"מ לק"מ מה שלא טשו עי"ז רבותא בש"ם מה שנדחה מפני מלוה אחרת.

אבל עדיין קשה לדעת הסוברין שיש בעליי לא״יי מ"ע אף אם אינו לדינא יותר ממלוב אחרת מ"מ זה וודאי שיש בדחיית שתי מצות רבותא יותר מבמלוה אחת וא"כ למה לא אמר אלא גדול ח"ת מבנין ביהמ"ה שהיא מלוה אחת הו"ל למימר יותר רבותה שהוה גדול משתי מלות ישיבת ה"י ובניו ביהמ"ה, וראיתי אח"כ בעורי אבן שם במגילה שהחשה במה שלמדו מעזרא שגדול ח״ח מבנין ביהמ״ק דילמא שקולין כן מש"ה לא היי מחויב לעלות וחיי שאלו היו שקולין ת״ת ובנין ביהמ״ק הי׳ מכריע בזה מלות ישיבת ה"י דהוי תרתי עם בנין ביהמ"ה חבל כיוו שת"ח גדול מבנין ביהמ"ק לכן אין מכריע בזה גם

מלות ישיבת א"י ישיי"ש. ונמלא לפי"ז שעיקר הילפותא היא ישן שישנו גם מלות ישיבת א"י. אבל עדיין קשה כיון שישיבת א"י היא לורך לאותו הילפותא היי לו להזכירו עכ"פ ומדוע משמיעו לגמרי ולא חכר ולא יפקד שמה.

ולכאורה מזה ראי׳ לדעת רש״י והרמב״ה וסייעתו שאין מ״ע בעלי׳ לא״י ואעפי״כ י״ל כתירולו של בעורי אבן שאלו הי׳ שקולין ת״ת ובנין ביהמ״ק הי׳ מכריע ישיבת א״י כיון שעכ״פ כשיושב שמה מקיים מלות התלויות בארן, גם התורה והעבודה חשובה שם יותר, ומה שלא הזכיר מזה בש״ם אין קושי׳ דכיון שבעת שהי׳ עדיין בבבל לא הי׳ עדיין חיוב מלוה עליו לעלות לא״י לכן א״א לחושבו בין הדמיות אלא היכל שהוא שקול מיסתברא שמכריע. ובמפורשים יש עוד תירולים אחרים על קושית העורי אבן ואין להאיי נמלא שדחה עזרא אז שתי מלות חיוביות שעליו להזכירו שדוחה שתי מלות ולא להעלים אחת והו״ל להזכירו שדוחה שתי מלות ולא להעלים אחת ולהזכיר רק האחרת.

ורפי מה שהבאחי לעיל שאפשר לפרש גם בדעת הרמב"ן שמעת שנגזר גזירת הגלות אין המלוה של ישיבת א"י אלא להיושבים שמה שאין רשאים לנאת משם אבל לא על היושבים בחו"ל שיהיו מחויבים לעלות דלפי"ז אפשר שהי' גם בזמן בית שני כן דגם אז לא הי' עדיין הפקידה לכל העולם לעלות כמ"ש הרמב"ן במאמר הגאולה ועדיין הי' אז גזירת הגלות, לכן אפשר דהיינו טעמא דש"ם דמגילה שלא הזכרו מזה, ועכ"פ רש"י והרמב"ם דלא נחתי לחילוקים אלו אפשר הי' להם ראי מלשון הש"ם שאין מ"ע מפורשת בחורה בישיבת א"י. ולהלן בסוף הקונערם יחבאר שיש עוד ראיות יותר מן הש"ם לדעת רש"י והרמב"ם בזה.

# לה

**ואם** כנים הדברים שהבינו כן מדברי הש"ם חו אין מקום להקשות עליהם מדברי הספרי שהרי כללא הוא שבכ"מ דברי הש"ם עיקר, והרבה פוסקים

סוברים דכל תוספתה או ברייתה שלה בוזכרה בגמי משבשתא ביא דמסתמא כיון שרצו חכמי בש"ח לחבר התלמוד חקרו ודרשו בכל הספרים וביררו אותם שהם בני סמכת בדוקת כמ"ש הר"ש חלגזי בס' גופי כלכות ואף מדברי כמשנה אין לומדין כלכה אלא מדברי הגמ' כמבוחר בש"ם ב"ב דף ק"ל ע"ב ובש"ם כדה דף ז' ע"ב ופירש"י ז"ל שם דחיו למדיו הלכה מחוד המשנה מברייתה ששנוי בהו הלכה כפלוני. שהאמוראים האחרונים דקדקו בעעמי התנאים והעמידו הלכה על בורי׳. ובירושלמי אמרו אין למדין לא מן כלכות ולא מן כאגדות ולא מן כתוספתות אלא מן כגמי. וז"ל כאו"ז כגדול בתשובותיו סיי תשנ"ד והנה התלמוד שלנו שאנו עסוקים בו תמיד כמה גירסות משונות יש בו כ״ש ברייתות וירושלמי שאין אנו עסוקין בו ואפילו תוספתא דר״ח ספרא וספרי אנו רואין שבכמה מקומות מביאן בחלמוד ומחסר בהן ומייחר בהן לפיכך חין לסמוך על שום ברייתה הם ביה נגד בתלמוד כי בתלמוד נכתב לבורחב וכו׳ כי כספרים נשתבשו בידי סופרים או כוי פלוגחא ואילו הובאה בחלמוד שמא היו משבשין או מעמידין אותה כיחידאה לפיכך אין לסמוך כ״א על החלמוד.

משה

ועיי ברמב"ם פ"ו מה' מעילה הלי ד' שחמה הרחב"ד על הרמב"ם למה סמך על תוספתא שהיא נגד המשנה והגמי. ובכ"מ חיי שאפשר ליישב החוספחא שאינה סוחרת המשנה והגמ' לכן הביאה, ובה' מקואות פ"א הלי י"א הוא בהיפך שהרמב"ם השמיע התוספתא והראב"ד הביאה וכתב שם בכ"מ הטעם שהשמיטו הרמב"ם והרא"ש התוספתא בשביל שבמשנה וכתב בסתם, משמע שאין המשנה סוברת כוותיי, ול"ל להראב"ד ושאר פוסקים שהביאו אותה התוספתא שאפשר לחרץ ולהשוות עם דברי המשנה וא"כ אף שרואין לפעמים בראשונים שמביאין ראי׳ מברייתא שלא הובאה בש"ם ל"ל שהבינו שאינו כנגד הש"ם. גם אין קושי על ראשונים שאינם סוברין כברייתא שלה הובחה בש"ם דו"ל שהבינו שהין כן דעת הש"ם. וח"כ חין קושיי כלל על רש"י והרמב"ם וסייעתם מדברי הספרי בישיבת א"י שלא הובא בש"ס. וכבר כתבתי דאדרבא יש ראיות מן הש"ם שאינה סוברת כן. ואם הרמב"ן ז"ל הביא דברי הספרי מ"מ גברא

אגברא הא רמית. וכבר הבאתי פלוגתות הרמב"ם והראב"ד בכה"ג גם בשאר ענינים בברייתות שלא כובחו בש"ם.

ובשאג"א סי' ייג עלה ונסתפק בהזכרת יליימ שהיא מה״ת אם סגי בהרהור או לריך דייקא הזכרה בפה, והביא ראיות מן הש"ם שלריך להיות בפה ולא סגי בהרהור, אלא דקשי' לי' מדאמרינן במגלה י"ז גם בזכירת עמלק דמקשי ממאי דהאי זכירה הריחה היא דילמא שיוני בעלמא ומשני לא סלקא דעתך דכתיב זכור יכול בלב כשהוא אומר לא תשכח כרי שכחת כלב אמור, ומה אני מהיים זכור בפה, ש"מ טעמא דכתב רחמנא לא תשכח דשכחת הלב אמור גלי לן הרא יתירא דזכור בפה הוא, הא לאו הכי הו״א זכור בלב, וא״כ לכאורה בילי״מ שאין לנו הרא יחירא אפשר דסגי הזכירה בלב וא"ל בפה. ומסיק דכיון דגלי לן קרא פ״א בזכירת עמלק דזכירה הוי בפה מיני' ילפינן לכל הזכירות שלריך להיות בפה ולא סגי בלב. ולבסוף השיא לי' כיוו דבספרת יש ג' דרשות כחלו בזכירת שבת ומרים ועמלה בכולו דריש הרא יחירא ללמד על זכור שהוא בפה וחם נימח דמזכירת עמלה ילפינן על כל הזכירות למה הולרכו עוד שתי דרשות וכיון דיש ג' דרשות ע"ז הוי ג' כתובים הבאים כאחד ואין מלמדין ומנ"ל למילף על יל״מ. ואעפי״כ כחב דלענין הלכה כיון דיש ראיות מן כש"ם דאין יולאין הובת הזכרת יליחת מלרים בהרבור חפילו חת"ל דההית דספרת לא ס"ל הכי נקטינן כגמ' שלנו, ועוד דהא קיי"ל סתם ספרת ריש כות איל דסייל לגמ' דידו דיהידתה היא ופליגי רבט עליי. ובחורה תמימה פי עקב כתב על דברי השאג"א האלו שגיאות מי יבין שאין זה ספרי דסחם ספרי ר"ש ולא היימ"ל כוותיי אלא כוא ספרא וסתם ספרא ר"י. גם כהשה דכיון דדרשה אחת מברייתא זו לענין זכירת עמלק באה בסתמת בגמ' וקבש' להלכה ובקיום מקלתה להלכה כלא קיימת כולכ, וסיים ע"ז ואין קן לפליאכ.

ואינגי רואה כזה שום פליאה לא מיני׳ ולא מקלחה שהרי מבוחר בתום' חולין ד' פייח עייח דייה ורייו שאיו מדמין הדרשות אלא מה שהש"ם מדמה

ואין ראי' ממה שדורשין איזה דרשה במקום א' שכן דורשין גם במקומות אחרות אם לא נמלא כן בש"ם וח"כ מה זו רחי' ממה שלרשו בגמ' בזכירת עמלה שדורשין כן גם במהומות אחרות שלא נמלאו בש"ם. ומה שהספרת הבית כל הג' דרשות זמח"ז אין ראי' על השיים שהביא רה דרשה אחת ושביה באחריני לומר מדקיימא מקלתה קיימא כולה בלא אדרבא מבואר ברא"ש פ"ב דברכות סי' ט' דמדנהט בגמ' שבת טעמל חדל ושביה טעמי לחריני דמנחות שמע מינה דאליבא דהלכתא נהט טעמא וכן הוא בתום' סוכה ד' י"ח ד"ה דרב דמדנקט האי טעמא ושביה טעמא אחרינא דפ' בחכלת ש"מ דבוא עיהר. וכן כאן אין סברא לומר דמדהיימא דרשה אחת היימא כולה אלא אדרבא מדהביאו בש"ם רק אותה הדרשה ושבקי האחריני ואין זכר למו בש"ם ש"מ דלא סברי להלכה אלא אותה הדרשה כי מה שהוא להלכה הבעו בש"ם לה זולת. ומה שתפם עליו שחינו ספרי אלא ספרא אין ניית שאין הכוונה בשביל שסתם ספרי ר״ם הוא ולא היי״ל כוותי׳ דאף אם ר״י הוא איכא למימר דיחידאה אלא שמ״ש סחם ספרא ר״ש נראה דהוא ע"ם דסתם ספרא ר"י אבל לעניו המכווו אין ניימ כמו שהבאתי דברי האו"ז דבין בחוספתא וספרת וספרי מה שלת הובת מהם בתלמוד תיכת למימר דיחידהה הוה. או שמה נשתבש בידי סופרים ואין סומכין לכלכה אלא על החלמוד. והן הן דברי השאג״א, הגם שמלינו כ״פ בראשונים שמביאים ראיות לכלכה מברייחות שלא הובאו בתלמוד בוודאי שכרחשונים ז"ל כבינו כיעב לחרץ למכ לה כובה בתלמוד, גם בי' לכם בוכחות שלא נתבארו לפנינו ולהם משפט הבחירה, אבל לא נוכל לעשות קושיות על הראשונים מברייחא שלא הובאה בחלמוד, וכבר הבאחי שיש מהומות דפליגי הראשונים בכה"ג.

לו

אמנם נלפענ"ד שכחו ח"ל לכ"ז כי חפשר להשוח דברי כספרי עם דברי כש"ם ולעת רש"י והרמב"ם ז"ל ושפיר מלי סברי שגם מדברי הספרי היו רחיי כלל שיש מ״ע בישיבת ח״י עפ״י מ״ש הרמב"ן ז"ל בעלמו בסוף פי אחרי עה"כ וחעמא הארץ

שהאריך לבאר שאף עריות שאינם ממצות החלויות בארץ מ"מ חמורים הרבה יותר בא"י מבחו"ל כי שיחר המלות המה בח"י ויעקב אבינו לא מהר בחו"ל באיסור שתי אחיות ובבואו לא"י מחה רחל בדרך יען שנשחת בחיסור החחוי וח"ח שיביי זה בח"ינ וככותים לה היו ענושים בהרום בעבדם הת הלהיהם ובבואם בארץ ה' ועשו כמעשיהם הראשונים שלח בהם את האריות הממיתים אותם, וכחב שם באמלע הדברים דבשביל שעיקר המלוח להיושבים בארז ה׳ לפיכך אמרו בספרי ישיבת א"י שקולה כנגד כל המלות שבתורה. וכן כתב הרמב"ן בפי וירא בפסוק וגדעה אותם שמשפע סדום היי למעלת א"י וכו׳ וראה ההב"ה שיהי׳ לאות לבני מרי לישראל העתידים ליורשה כאשר התרה בהן גפרית ומלח וגו' כמהפכת סדום וגו' אשר הפך ה' באפו ובחמתו כי יש באומות רעים וחטאים מאוד ולא עשה ה' להם ככה אבל למעלת כארץ בזאת ביי בכל כי שם ביכל בי יעייש. ועכ"פ מפורש יולא בדברי הרמב"ן ז"ל שהעעם במשם הספרי שישיבת אשי שהולה כנגד כל המלות כוא בשביל שכתורה והמלות שעושיו בא"י הוא יותר מכתוכה וכמנוה שבחו"ל.

ובספך אספקלריא המאירה שעל הזוה"ק פי בהר כתב דלפי מה שכתבו חכמי האמת ששם אלהים שולע בכל העולם ובא"י שולע גם שם הוי׳ נוסף על שם אלקים לכן היניקה בא"י היא כפולה מבכל העולם דהחם באה היניקה מבי השמות, וכחב בזה לפרש מ"ש בכתובות דף ע"ה וחד מינייהו עדיף כחרי מינן שהוא בשביל שהיניקה שם כפולה שבאה משני בשמות לכן הוי כתרי מינן יעיי"ש שהאריך. וכנה לפי היסוד הזה שבח"י היניהה משניהם גם משם כווי נוסף על שם אלקים כוי כחשבון יותר מכפל כי כשפעת כשם הויי מרובה משם אלקים, וכנסתרות לב׳ אלקינו. ועכ"פ עיקר הרעיון הוא מדברי ברמב"ן ז"ל שבח"י הוי החורה והמלוה ברבה יותר מבחו"ל. אלא שלא כתב חשבון ואולי כוא יותר מכפלים כמ"ש הרמב"ן שעיקר המלוח ליושבים בחרץ. ומובן טעמו ונימוקו שכתב דבשביל כך אמרו בספרי ששקולה ישיבת ח"י כנגד כל המלוח שהרי מרוויחין בישיבת א"י בקיום כל התורה כולה שהכל הוא יותר

מבחו"ל ואולי יותר מכפלים. ולפי"ז אין ראי כלל מדברי הספרי שיש מ"ע בישיבת ח"י שהרי מדמה הרמב"ו ז"ל בזה גם משפע סדום והכוחים ושארי האומות שבוודאי לא נלטוו על ישיבת א"י ומ"מ ז' המלות שלהם חמורים הרבה יותר בא"י מבחו"ל וזהו למעלת המקום שהוא נחלת הי כמו שהאריד בזה הרמב"ן ז"ל.

משה

וא"כ גם בזה שחמרו שקולה ישיבת ח"י כנגד כל המצות שהוא ג"ב מטעם הנ"ל כח"ש הרמב"ן ז"ל שהוא בשביל שהחורה והמלוה שמה כוא יותר מבחו"ל בשביל מעלת כמקום וקדושתה ח"כ אינו חלוי כלל אם יש מ"ע על הישיבה שם או לאו, ואינו דומה למה שאמרו בע"ז ושבת ולילית ששקולים כנגד כל המלוות דהתם מדברים מעלם המלוה בעלמה ששקולה ככל המצוח אבל בספרי בישיבת א"י אין ראי׳ שמדבר כלל אם יש מלוה בישיבה אלא שהמחום גורם לכל החורה והמלות שמרווים שמה כנגד כולם וא"כ אין ע"ז סחירה מדברי הש"ם. גם רש"י והרמב"ם מלי סברי כדברי הספרי כי לא דברו מזה מאומה ולדינא אין נ"מ בזה. ואינו מובן לכאורה מה שהביא הרמב"ן ז"ל ראי׳ מדברי הספרי כלא כוא בעלמו בפי׳ כחומש כתב אותו כעמס שהבאתי למעלה, ואולי אין כוונתו להכריח מדברי הספרי, שהודם לזה סיים שיש מ"ע בישיבת א"י כאשר בכרית זה מראיותיו הקודמים ושוב אח"כ הביא בסתמח דברי הספרי ולח כתב כלל שיש רחי׳ גם מדברי הספרי ויוכל להיות שהביאו רק לרווחא דמילתא שמלבד שיש ראי׳ דהוי מ״ע יש בזה עוד ענין חשוב יותר בדברי הספרי. וכבר הבאתי מדברי הב״ח שדרך הפוסקים שעל מה שיש להם יסוד חזק מוסיפין בראיות אף שאינם עיקר כלל. ובסוף הקונערם יתבארו יותר דברי הרמב"ן בזה. ועכ"פ זה וודחי שחין מזה קושיה על רש"י והרמב"ם וסייעתם, ומתורלים בעה"י כל הקושיות שהקשו על שיי רש"י והרמב"ם ז"ל.

לו

ובעיקר דברי הספרי שכתב שישיבת ח״י שקולה כנגד כל המלוח שלפי טעמו של הרמב"ן ז"ל

רלח

כוח בשביל שכל התורה והמלות חשובים וחמורים יותר בח"י נמלא שאיו זה אלא במי ששומר כל התורה כולה ואינו טובר טבירה, שהוא מרוויח בישיבתו בא"י כנגד כל המלוח. אללו שהולה א"י כנגד כל המלוח שבחורה, אבל מי שהוא ח"ו בעל עבירה אצלו הוא בהיפך דלגבי׳ שהולה א"י ככל הטבירות שבתורה ר"ל דחדת טעמת כות. דכמו שמרווית ע"י ישיבתו בה"י בכל המלות שעושה כמו כן הוא מפסיד ע"י ישיבתו בח"י בכל העבירות שעושה דחמורים שם יותר כמו שהביח הרמב"ן ממשפט סדום וכדומה. ונמלח שחלוי זה לפי המעשים שעושה שם וח"כ אותן התנאים הקדושים שמבית בספרי שבכו בזכרם תת ה"י ששקולה כנגד כל המצוח הן המה שקיימו בח"י כל החו"כ ולא עשו שום עבירה מעולם היי להם זכות גדול בכל מטשיהם ע"י ישיבת א"י ועל דא קא בכו על כאי שופרא דבלי בארעא דחו"ל אבל כוכשלים שם בעבירה ר"ל הוא בהיפך כמ"ל ואין הישיבה בא"י דבר השוה לכל נפש אלא תלוי בהמעשים הנעשים שמה והוא ע"ד שאמרו בגמ' עירובין דף י"ג ע"ב נמנו וגמרו נוח לו לחדם שלח נברח משנברח, וכתב המהרש"א בסוף מס' מכות דף כ"ג שהלשון נמנו וגמרו כוא שמנו את כעשין וכל"ת שכל"ת מרובין מהעשיו ונמלא שהוא הרוב להפסד מלשכר לכז נוח לו שלה נברה. ובחום׳ שם בעירובין בד"ה נוח ובע"ו דף כי ד"ה שאלמלא כחבו לחלק דמה שאמרו עוב לו שלא נברא זה בסתם בני אדם אבל לדיה אשריו וחשרי דורו. וככה הוח ממשי בישיבת ח״י דבסתם בני אדם הוא קרוב להפסד מלשכר, אבל לדיק אשרי חלקו של מי שזוכה לעבוד השי"ח בעיר ה' שמה ואין קד למתן שכרו.

# לח

הנה כל הנ"ל וודאי ברור שאין מקום להסחפק בו שכן הוא לדעת רש"י והרמב"ם וההולכים בשיטתם שאין חיוב מלוה בעלם הישיבה בא"י אלא שהחשיבות הוא בקדושת המקום בקיום התורה והמלות שמה. אמנם לדעת הרמב"ן וההולכים בשיעתו שיש מ״ע דאורייתא בעלם הישיבה בא״י וכיון דאף במי שעובר עבירות ומבעל כמה מלות שחינו מקיימה מ"מ

לא מיפטר משום מלוה חיובית שעליו א"כ יש מקום לטעות שאפשר הוא מקיים מלוה גם בישיבתו בא"י דאף שמגדיל את העבירות הרבה ע"י ישיבתו שם מ"מ אין טבירה מכבה מלוה כנודע ובמלות נשיאת כפים שנלמד מקראי דכהן שהרג את הנפש וכן עובד ע"ו לא ישא את כפיו ולדעת הרמב"ם פע"ו מה׳ כ"כ כלי ג' אפילו כיי בשגגה וגם עשה חשובה אינו מועיל להיות רשאי אח"כ לישא את כפיו, ומ"מ בשאר עבירות שאין לנו לימוד מקראי למונעו מנ״כ כוא נושא את כפיו אפילו לא עשה חשובה. וכתב הרמב"ם שם בהלי וי הטעם לפי שזה מ״ע על כל כהן וכהן שראוי לנ"כ ואין אומרים לאדם רשע הוסיף רשע והמנע מן המלות. וכן הוא לשון זה בעור או"ח סיי קכ"ח אבל י"א דווקא בעשה חשובה כמו שהבית המג"ת בסיי הכ"ח ס"ק כ"ו.

ולכאורה יש מקום לעעות גם במצוה זו של ישוב א"י לדעת הרמב"ן שאין למנוע מעשיית מלוה אף מי שהוא בעל עבירה. והנה באבני נזר בחשרי סי' תנ"ד כתב קודם מסברתו שאין מלות ישיבת א"י אלא באיש לדיק שאם היו כל ישראל כמותו היו נגאלים או בשעכ"פ ספה לו אם איש לדיה הוא ואם לאו יליאתו מחו"ל לא"י חנם אין כוסף ונחת רוח ביליחתו, והביחו לכך הקושיי העלומה מה שחמרו בגמ' ברכות דף נ"ז הרואה שעורים בחלום סרו טונותיו אמר ר' זירא אנא לא סלהי מבבל לא"י עד דהואי שערי בחלמא וקשה עובא שישיבת א״י היא מצוה ואפילו נבואה ורוה"ה אין להם עסה בהלכה כי לא בשמים היא ואיך ישגיח בחלומות. וע"כ העלה מזה שאין המלוה אלא בלדיה גמור שאין בו חטא אלא באח"כ כתב שאין כן משמעות בפוסקים. ובתוך אריכות דבריו כתב די"ל דבמצוה דאורייתא איו לדקדק אם כוא ראוי או לא כיון שמצות כמקום כיא בהדי כבשי דרחמנה למה לך ולדעה זו ל"ל דמה שלה עלה ר"ז עד שראה שעורים בחלום הוא בשביל דסובר דבזה"ז ליכא מלוה רק דרבנן ובדרבנן קיי"ל בעירובין טבדינן עובדה והדר מותבינו תיובתה ועושה מעשה כהוראת רבו אף שנראה להיפך ע"כ לא עבר על דעת ר"י רק כשראה שהוא נקי מהחטא אזי הוא הסברא לדור בא"י מה"ת לכן עלה, והאריך בזה

בחילוקים למה שכשהות נקי מחטת הות דתורייתת ואם לאו כוא דרבנן יעיי"ש שכאריך וכתבתי כתמלית בהיצור.

אבל דבריו ז"ל בזה אינם מובנים כלל ראשית מ"ש לחרץ דלכו לה נסע ר"ז לה"י כיוו שהוה דרבנן לכן עשה כדעת רבו אף שדעתו בהיפר יעו שקיי"ל בעירוביו בדרבנו עבדינו עובדת והדר מותבינו תיובתה חם תמו' רחשית לה מיירי שם בגמ' כלל לטשוח בעלמו מה שסובר ההיפך דלא איירי אלא אם למחות ברבו העושה וכמו שפירש"י ז"ל שם בעירוביו סוף דף ס"ז ע"ב דבדרבנו שבהינו לחכם למשות כהוראתו והדר מותבינן ליי ללמוד אם יפה הורה וכן הוא הלשון בשו"ע יו"ד סיי רמ"ב סעיף כ"ב ברמ"ח שם הרוחה רבו עושה מעשה ויש לו להקשות ע"ז אם הוא איסור דאורייתא יקשה לו קודם המעשה ואם הוא איסור דרבנן יניחו לעשות כמעשה ואח"כ יהשה לו הואיל ואינו יודע וודאי שעובר אלא שיש לו להקשות ע"ז עכ"ל. וא"כ לא מיירי כלל אלא להנית רבו לעשות כדעתו.

ובתשובת כרדכ"ו ח"ד סיי חלף נ"ג שחל שם השוחל על הא דאמרינן בדרבנן עבדינן עובדא והדר מותבינן חיובתה הם יהי׳ הדין כן הם נסתפתנו בדין מן הדינים בדבר שהוא מדרבנן והרי הספרים מלוין אללינו כלך לבקש הדין או דילמא כיון שיש לכו ספק והוא מדרבנן נעשה ואח"ה נבקש הדין, והשיב ע"ז וז"ל זה טעות גדול בהבנת המחמר שהרי אם הרב בעל המעשה נסתפה בדין אין לו לעשות מעשה עד שיחברר לו הדין אפילו במילחא דרבנן ואע"ג דספיקא דרבנן לקולא הנ"מ בדבר שהספק בא מעלמו אבל בספק שנפל מחסרון ידיעה בהא לא אזלינן לקולא כלל וכא דאמריכן בדרבכן עבדיכן והדר מותביכן בזמן שהרב יודע וברור לו ועושה מעשה וח' מן החלמידים יש לו ספה או הושי על המעשה אם בדרבנן עבדינן ובתר מותבינן וכן הוא המעשה בעירובין, וזה פשוט מאוד, עכ"ל, וכרי שזה ברור דלא מיירי שם אלא אם למחות ברבו שברור לו כדין וכתלמיד אין לו אלא ספק או קושיי ע"ז כלשון הרמ"א ז"ל. ועוד כלא לא מיירי כתם אלא ערם שנחברר לכתלמיד

הדין וכמ"ש והדר מותבינו תיובתת לברר העניו דלכו כתבו הרדב"ז והרמ"ח דמיירי שהוא ספק להחלמיד חבל בכחן כבר ביי השקלה ועריה בין ר"י לר"ז וכמבואר שם בגמ' כתובות כל הויכוח והקשיות והתירולים שיש בדבר ור"ז עמד על דעתו והוי משחחים מיני׳ דר״י דבעה לעשות מעשה היפר דבריו והחיר אפשר לדמות זה למה שאמרו דבדרבנו הדר מותבינו תיובתה. וליכה למימר שגם הלל ר"ז ביי בדבר בספה ולכן בקיל בדרבנן ובחמיר בדאורייתא דאם נימא דחצל ר"ז היי ספק ובדר"י לא מלינו שום ספיקא שהרי החליט ואמר עובר בעשה וזה כללא הוא בכל הפוסקים דלא שבקינן פשיטוחא מקמי׳ ספיהא והאיד פסקו כר"ז וע"ז אנו סומכין אם גם לדעת ר"ז אינו אלא ספה, אבל ברור הדבר שר"ז סובר כו בהחלע ופליג על ר"ו ועשה מעשה היפך דבריו, וכן הוא משמעות דברי הש"ם, והשה עובה החיד חלה העניו בחלומות.

משה

גם בעיקר הסברא שכתב האבני מר לחלק שאם כוא לדיק גמור כיא מלוכ דאורייחא ואם לאו היא מצוה דרבנן אף שכתב בזה איזה סברא אבל השה להעמיד הלכה על המלאות סברות חדשות שאין להם זכר בגמ' ובראשונים. אלא שגם לפי סברתו לחלק בכך אינו מחורץ הקושיי כמ״ש לעיל. ולפענ״ד הוא שנין פלא מה שר"ז מנע עלמו מליסע לא"י עד שהראו לו מן השמים שהוא נקי מכל חעא ואמרו בגמי כתובות דף קי"ב ע"ח ר"ז כי כוב סליק לח"י לא אשכח מברא למעבר נקט במלרא ועבר אמר ליי הכות לדוקי עמת פזיזת דקדמיתו פומיכו לחודנייכו אכתי בפזיזותייכו היימיתו ופרש"י ז"ל עודכם בבהלתכם למכר לעשות דבר בלא עתו ואמר ליה דוכתא דמשה ואברן לא זכו לב אנא מי יימר דוכינא לב, וא"כ בי׳ לו בשתוקקות כ״כ לעלות בבהלה יתירה שמא לא יזכה לה ונהרות וגשרים לא עכבוהו, אבל יראת חטא שביי מחיירא שמא יש בו איזה עון עי"ז נסוג אחור מלעלות וא"כ מי לא יירא ולא יפחד. וכלא עיקר סמיכחינו היא רק על ר"ז דלא מלינו היחר מפורש דלא האי השבועה על יחידים אלא על העליי בחומה אלא בדברי ר"ז. ואם גם ר"ז בעלמו לא עשה מעשה כשמעתתיי עד שהרחו לו מן השמים שהוח

נקי מכל חטא נפל פוחא בבירא כי מי יוכל לומר שהרחי מחטאי כמו ר"ז בטח שהראו לו כן מן השמים.

## לפ

עוד השה לי מגמ׳ פסחים דף מ״ע ע״ה חמר רב כבנה הי לה נסיבנה כבנחה לה גלהי החרו לי וכא למקום חורב גלית לא גלאי כדגלי אינשי ופירש"י ז"ל רב כהנא עלה מבבל לא"י כדאמר בהגחל ומאכיל, לא גלאי כדגלי אינשי שאר חלמידים יולאין מדעתן ואני יצאתי על כרחי מחמת מרדין ואימת מלכות. וקשה טובא דל"מ לפי דעת הרמב"ן שהעולה לא"י מקיים מ"ע דאורייתא באיך קרא לזב גלות ועונש על דנסב כהנחה מה שעלה בידו להיים מ"ע דאורייתא דאף שתחלת יליאתו לא כיי מדעת עלמו מ"מ כלא במצוב דאורייתא גם כפאו ואכל מצב יצא אף שלא כיי כלל כוונת מצוב, ומכש"כ בכך דרב ככנה שבוודהי הח"כ נחכווין למלוכ, ובפרט שבה למקום תורב למתיבתה דר"י ור"ל בחיך השב זכ לגלות, וכן כששאלו אותו וכלא למקום חורה גלית למב לא שאלו אותו ג"ב וכלא לא"ו גלית.

ונראה מזכ שע"ז לא כיי שום כוכ אמינא בעולם

שמכ שבא לא"י לא כוי גלות אלא ע"ז כיי
לכם כו"א שיען שבא למקום חורכ לכן לא כוי
גלות וגם ע"ז כשיב שכיון שלא בא מדעת אלא מאימת
מלכות כוי זכ גלות ולא נמלא אח"כ בש"ם שום
תשובה ע"ז וכוא פלא אף לדעת שארי הראשונים
ז"ל שסברי שאין מ"ע בישיבה בא"י מ"מ זכה כרבה
בכל מאות החלויות בארן וגם כל חורתו ועבודתו
לכשי"ת חשוב שמה כרבה יותר וכל השתוקקות שלהם
כיי רק לעבודת כשי"ת, ואינו מובן למה נקרא זה
אצלם גלות, ולא ראימי מי שיתעורר לחרץ זה, ובעיני
כל כשיעות אדבר עוד מזה.
כל כשיעות אדבר עוד מזה.

2

הבה בנידון מלוח ישוב א"י אשר כאבני וזר כתב סברא לכאן ולכאן אם כמלום כיא דווקא

במי שכוח לדיק או אין נ״מ ניחזי אנן כנה בחשרי מהר"ם הובא בכלבו סיי קכ"ו בדין ההולך לא"י אחר שהפליג מחד בשבח ההולך לח"י כחב וז"ל ובלבד שיהי׳ פרוש ומהר מכל עון ומקיים כל המלות הנוהגות בארז שאם יחטא יטנש יותר מאם יחטא בחו"ל כי כ' דוכש אותב חמיד ועיני כ' בב ובשנחתו חמיד ואינו דומה מורד במלכות בפלטין למורד חוץ לפלטין והיא ארץ אוכלת יושביי וכוי ואותן ההולכים לשם ורולים לנהוג קלות ראש בפחזותם ולהתקועע שמה הורא אני עליהם ותבואו ותעמאו את ארלי מי בקש זאת מידכם רמום חלרי, אבל מי שכלך לכתנכג בקדושה וטהרה אין קן לשכרו ובלבד שיוכל להתפרנם וכו׳ עכ״ל יעיי״ש. ומבוחר בזה שחף שגדול מחוד ענין ישיבת ח"י מ"מ חין זה חלה במי שנוהג שם בקדושה ובעהרה ומהר מכל עון. ולא חימא שאולי רה המהר"ם לשיטתו שהינו סובר בזה כשיטת הרמב"ן דגם בזכ"ו יש מ"ע בישיבת ח"י כחשר נתבחר במחמר הרחשון וחדבר עוד מזה להלן ולכן כחב כן וחין זה לדעת ברמב"ו, כי בדברים אמורים לכל בדיעות.

ובחרדים בדין מלות התלויות בארן הביא בפ"א שיעת הרמב"ן שמלות ישיבת ח"יו היא מ"ע דאורייתא והאריך עוד אח"כ בפ"ב בגודל חביבות מצוב זו וכחב שבכל עת ובכל רגע שהאדם כוא בח"י כוח מקיים מלוכ זו ולריך כיושב בח"י לכיות שמח חדיר במלוה החדירה באהבחו אוחה ואעפי"כ סיים אח"כ שהבאים לא"י ואין שמים על לב כי כם בהיכל המלך ומורדים ופושעים ומרבים במשחחות של סטודת מריעות ומרוחים עליכם ככחוב חומר ותבוחו ותטמאן את ארלי ונחלתי שמתם לתועבה, וכתיב כי תבואו לראות פני מי בקש זאת מידכם רמום חלרי ולא יעלה על לבם שאחרי מוחם ישארו בא"י אלא במותם יגרשום חולה ככלבים. וז"ל פרדר"ה פ' ל"ד וכל במתים מו ברשעים בארץ ישראל נפשוחם נשלכות בקלע חוץ לחרץ שנחמר וחת נפש חויביך יקלענה בחוך כף כקלע ולעחיד לבוא הקב"ה אוחז בכנפות ארץ ישראל ומנער אותה מכל טומאה ומשליך אותן לחוץ שנאמר לאחוז בכנפות הארץ וינערו רשעים ממנה עכ"ל. והביא עוד החרדים אח"כ גם מדברי הרמב"ן על חומר בעונש לעונות שבח"י וסיים לכן כל חדם

יחרד בבואו אל א"י להיות י"ש כפלי נפלים ממה שהוא בחו"ל יעוי"ש שהאריך.

והבה לא דבר בחרדים ממחללי שבחות או אוכלי טריפות וכדומה מהעבירות החמורות כי לא הזכור בדברוו אלא אומה העבורה שמרבים במשתאות של סטודת מריטות. ונודע כי לפעמים יש בזה מלוה כמבואר בסי החיים מהקי אחי המהר"ל ז"ל בח"ג ספר פרנסה וכלכלה פי ג' וז"ל אל חהי סעודת מריעים קל בעיניך בזמן שאין שחוק וקלות ראש, ולא לחנם אמרו חכז"ל בענין הסעודה שאם התחיל אין מפסיקין אף לחפלה כי גדולה לגימא שמקרבת את כרחוקים ומחזקת את כאכבה שבין איש לריעהו וכן ביי במנכג אף מימים קדמונים לכיות לכל משפחה ומשפחה יום מיוחד בשנה שיהיי להם למשחה ושמחה כמ"ש דוד כי זבח משפחה לנו בעיר, עכ"ל. א"כ אנו רואים שיש בסעודת מריעים גם מלוכ גדולה אלא דאעפי"כ אם מרבים בזה יותר מדאי ויש ביטול תורה או אם הוא בדרך שחוק וקלות ראש כוי עבירה כמ"ש חז"ל במשנה אבות פ"ג שחוה וקלות ראש מרגילין האדם לעבירה, ומדלא פרע בחרדים עבירב אחרת אלא זו וחרד עלי׳ את כל בחרדה בזאת שלא יהיי בא"י וקרא עליי את הקריאה של מורדים ופושעים בהיכל המלך מבואר בזה שכל מה שהפליג בשבח הישיבה בח"י חין זה חלח לי"ש גמור שאינו פושה שום עבירה ואינו מבטל כלל מלימוד בחוב"ה. ואף שמחזיה טובא בשיעת ברמב"ן שמקיים מצוב בכל רגע שיושב בא"י מ"מ בעוברי עבירה נכפוך כוא.

גם השלה״ק בשער האותיות אות קי גבי קדושת המקום העתיק דברי החרדים האלו גם בתחלה כשחלק על הר״ח שבתום׳ שאמר שעכשיו אין מאוה לדור בא״י כי יש כמה מאות התלויות בארץ וכמה עוכשין דאין אנו יכולין לחהר בהם כתב שם השלה״ק דע״ז נאמר לדיקים ילכו בם ופושעים יכשלו בם דוודאי מי שדר בא״י ואינו מקיים מה שמחויב לקיים אז הוא פושע אבל המקדש עאמו ומקיים מה שהוא מחויב אז אשריו עכ״ל, א״כ חזיכן בזה דדעתו ברורה של מחלוקותו על ר״ח במה שאמר שעכשיו

אין מצום לדור בא"י סובב רק על המקיים ככל שמוכל לומר עליו המקרא לדיקים ילכו בס, אבל במי שאינו מקיים ככל סובר גם כוא ז"ל שא"י כוא לו למכשול ואמר עליו ככ' ופושעים יכשלו בס. גם המהרי"ע בפלוגחחו על הר"ח כתב טעם זה שאפשר לקיים ככל אבל לא בעובר ח"ו. גם בפ' לך כתב בשלה"ק דלכן נשאר שם כנען להארץ הקדושה אחר שביתה לישראל כי כנען הוא עבד, גם כנען לשון שכיעם וזכו קיום כארץ שנהי עבדי כ' וכשפרקנו עול ולא היינו עבדים לו אז עבדים משלו בנו, ועיקר מעלח וקיום כארץ כוא בהיוחינו עבדים וכנעים וכנעים וכנעים הארץ בוא בהייתינו עבדים וכנעים לו והאריך עוד בזה שלריך להיות בא"י בחי' גר ולא ביי חושב, וכתב אח"ב וסימנך ארץ אוכלח יושביי היא מכלה ברוצים לשב בה בשלו' ובחוקף לאכול הילוחיי ולהיות בה לבד עכ"ל.

## NT)

ובחרדים סוף פ"ב ממלות התשובה שמדבר שם מעון הבא על אשתו שלא כדרכה שהיא פלוגתת הפוסקים בעוש"ע אה"ע סיי כ"ט והוא ז"ל החמיר מאוד בעון זה והביא מעשה שהיי פה לפת שנת הש"ח לילירה שבמעמד הרבנים מוהר"ר יוסף קארו ומורי"ר ילחק מסעוד ומוה"ר אברהם שלו' ומורי הרב החסיד ר' יוסף שאגים וכמה רבנים אחרים באה אשה ואמרם שבעלה היי בא עליי שלא כדרכה ונידוהו וחרפוהו וכו' וסוף גרשוהו מא"י, והביא מעשה זה גם בשלה"ק שער האוחיות אות קי קדושה. ומבואר בזה המעשה שהי שהעחיקו שניהם שעל עבירה שעשה בלנעל אלא שגילתה אשתו עליי גרשוהו מא"י כי לא בניתו לדור בא"י בעלי עבירות ר"ל

גם היעב"ץ ז"ל בסידורו בהקדמה שהפליא לדבר משבח מלוה זו של ישוב א"י ומרעיש בחמי קיימת על ישראל קדושים בכל מקום הם החמירו על עלמן בכמה דקדוקי מלות מדקדקים בהם ביותר ומפזרים ממון רב ועורחים מאוד לקיימם בשלימות האפשרי ומדוע מתעללין במלוה החביבה הזאת והאריך בזה עובא וכחב שם באמלע גם במו"מ וסחורה הנה הארץ רחבת ידים לפניהם לא תחסר כל בה יגיע כפיך כי חאכל אשריך אך אל יחפון לרדוף שם אחר הבלי

רמב

עולם ח"ו כאוחן שנאמר עליהם וחבואו וחטמאו את ארלי עכ"ל. א"כ מבואר שלא דבר אלא במי שהגיע ארלי עכ"ל. א"כ מבואר שלא דבר אלא במי שהגיע לידי מדה זו שלא לרדוף אחר הבלי עולם ועל הרודף שם אחר הבלי עולם קרא עליו המקרא הזה וחבואו וחטמאו את ארלי, ואינו מזכיר שם רשעים או בעלי עבירות וכדומה אלא רדיפה אחר הבלי עולם שזה יכול להיות אף במי שאינו עובר על מ"ש בחורה אלא שלא זיכך נפשו למנוע מהבלי העולם אמר עליו שמעמא את הארץ ואינו מדבר אלא מישראל קדושים שמתקדקין בכל דקדוקי מלות.

דיותר מזכ אנו רואים לבסוף שהחנלל עלמו שלא יאמרו עליו קשוע עלמך חחלה במה שלא נסע הוא ז"ל לא"י ובחוד טעמי ההתנלות כתב גם זה שעדיין לא הכינותי מזון לגוף ולידה לנפש כראוי שלא לבא בהיכל המלך ביאה ריקנית חלילה לרש אין כל לכביא תשורה. ומבואר בזה שהיי מפחד גם על עלמו ז"ל שעדיין לה הכין לידה לופש כרחוי שלא לבוא בהיכל המלך ביאה ריקנית. ואם הוא ז"ל אחר רוב כח תורתו ועבודתו במס"ג כ"כ בהדושתו לשנומה עדיין היי מפחד שלח חיהו את נפשו שיוכל לבוח לח"י בהיכל המלך מה יענו חיזובי היר, וע"כ שכל מה שטרח כ"כ בהרחבת לשונות חרופים על זירוז מצוב זו לנסוע לח"י לא טרח אלא בשביל לדיקים גמורים שכבר זיככו את נפשותם בתכלית. גם אנו רואים שכתב שם לוואה חמורה על בניו שכשתזכו להשית י"ח לעוב להם וישתר בידכם ברכה להולאת הדרך ולעשות איזה מעמד פרנסה אפילו בלמלום פנו וסעו לכם ובוחו אל ארץ בקדושה וכוי, ואינו מובן דאחר שהאריך שם כ״כ בשבח מלות הארץ שביי אז בעת כבוא שביי שם ברבלת תורב יותר מבכל העולם גם במסחר ומו"מ החרץ רחבת ידים א"כ למה בלוואחו החמורה על בנין שיסעו לא"י כתב רק אחר שיזכו להשיא את יו"ח לעוב להם, ולמה לא יסעו שמה גם עם בניהם ובנותיהם להשיחם שם בחב"ק כיון שיש שם הרבלת תורה גם מו"מ למה ישחירו את כל דורוחיהם בחו"ל.

ואולי הוא כמו שמבואר במד"ר ס' בראשית פי כ' סוף סי' ו' אר"א בר"ש נוח לו לאדם

לגדל לגיון א' משל זחים בגליל ולא לגדל חינוק א' בח"י. ופירש"י ז"ל שם לפי שמתפרנסים בלער ובדוחה. והרי שהשה מחוד הגידול בנים שם בח"י יותר מבכל בעולם וע"כ לא אמר להם ליסע עם הבנים, אולם ביפ״ת פי׳ בהיפך שהוא רבותא שאפילו בא״י דכתיב בה לא במסכנות תאכל בה לחסילא תחסר כל בה ג"כ השה הגידול בנים דלפי"ז הוא כש"ב בשאר ארלות. אבל הב״ח כתב באהע״ז סי׳ ע״ה בעעמו של בר"מ שמחלק בבך דינא שביא חוכל לכוף אותו לעלות לא"י שאיו זה אלא בזמן הבית לא בזה"ז שכות בשביל דבזכ"ב לה כיי שם דוחק מזונות ובזכ"ז איכא שם דוחה מזונות. ומשמע מזה דהבעחת הכתוב ארץ אשר לא במסכנות תאכל בה לחם אינו אלא על זמו כבית שישראל שרויין על אדמתם, והלח משמע בתום׳ קידושין דף כ״ע ע״ב ד״ה הא שהיי בא״י יותר הרחבה בפרנסה מבבבל שהרי כחב שם מל בני בבל שהם עניים ועל בני אייו שהם משירום

אמנם בגמ' יבמות דף מ"ז ע"ח שהולרך הכת מיוחד שמהבלין גרים בח"י דסד"ה משום טיבוחה דח"י המיגיירי והשתח נמי דליכה טיבותה היכה לקע שכחה ופיחה ומעשר עני ופירש"י ז"ל דליכה טיבותה שפסה זבת חלב ודבש, וכרי שהבעחת הקרא בעיבותא דח"י פסק אחר החורבן דלא מלא אחר בחורבו עיבותה החרינה בה"י הלה מה שיכוליו ללהוע להע שכחה ופיחה וליחח מעשר עני, ונמנח לפי"ן דלח שייד פירושו של היפ״ת אלא בזה״ב. וזה וודאי דוחה גדול לומר על מימרא דר"א בר"ש שהיי הרבה שנים אחר החורבן שיאמר מימרא בסתמא ואין כוונתו אלא על זכ"ב וכמ"ש החוסי בבילה דף הי ע"א ד"ה הא דלא ניחא ליי לפרש מימרא דרי יוסי על קודם בחורבן כיון שרי יוסי ביי לחחר בחורבן ישייש ול"ל דיש חילוק דברייתה או משנה השנויי סחמה חפשר לומר שהיח מימרא מאותן התנאים שהיו חודם החורבן ומשנה לא זוה ממקומה אבל כשמזכיר שם התנה שחידש מימרה זו וידענו שחותו התנה כיי אחר החורבן השה לפרשו על קודם החורבן. ובדברי כתום׳ דקידושין שהבחתי לעיל שהיו בני ח״י עשירים ובני בבל עניים י"ל שאין כוונחם לומר כן בדרך כלל אלא שאותו בתלמידים שביו או לפני שמואל ביו בבני

א"י עשירים ובני בבל עניים דבלא"ה א"א לומר דכללא הוא על בני א"י שהכל עשירים ובני בבל הכל עניים ומיסתבר דקאי על אותן התלמידים דאיתרמי כן, וא"כ אין ראי' משם כלל דבכל המקומות אפשר לומר דאיתרמוי' איתרמי עשירים או עניים וה' מוריש ומעשיר ואה בכל כדור הארץ. ועכ"פ דברי רש"י שם במד"ר מפורשים דקשה הגידול בנים יותר בא"י.

# מב

ובתשובת מעיל זדקה סיי כ"ו אחר שהאריך בשיטחו כדעת הרמב"ן שהיא מ"ע וחיוב גדול לעלות לא"י מ"מ כחב אח"כ דלריך בתחלה חמאי אחד שיש לו מקום מוכן ומזומן שם להיות מלוי לו שם פרנסה בריות, והביא כן מכמה פוסקים שכחבו דכל שאין לו שם פרנסה מוכנת עניות מעבירה על דעתו ועל דעת קונו ח"ו וסיים לבסוף שכבר נהגו העם שאינם נוסעים עם בנים קענים והכל בשביל קושי השגת הפרנסה שם שאינה מלוי' בקלות וחוב הוא לקענים וח"ו יש לחוש שילאו לתרבות רעה עד הוא לקענים וח"ו יש לחוש שילאו לתרבות רעה עד בזה עכ"ל. והחת"ם באהע"ז סיי קל"ב כחב על דבריו אלו שבמעיל זדקה שהם מחקו לחיך. וחזינן עם בנים קענים מחשש שלא ילאו לתרבות רעה ח"ו.

ואפשר דבשביל טעם זה לא ליוה היעב"ץ ז"ל לבניו ליסע לא"י אלא אחר שישאו אח יו"ח לבניו ליסע לא"י אלא אחר שישאו אח יו"ח דאף שכתב שהארץ רחבת ידים גם במו"מ מכל מקום החנה חנאי שלא לרדוף אחר הבלי עולם, ונראה שהי לורך למדת הסתפקות להסתפק במיעוע וע"ה חשש להבנים שמא לא השלימו נפשם עדיין במדת הסתפקות כראוי וח"ו זיק להם, גם בשאר מדות אם לא השלימו אח לרלי כמ"ש בישב"ץ שם על רדיפה אחר הבלי העולם, וכבר הבאחי שגם על עלמו חש שעדיין לא הכין לידה לנפשו לעלות לא"י וזה פלא, גם הוא פלא שכל בניו של היעב"ץ ז"ל לא קיימו בזה לוואת אבים ולהלים לדיקים וקדושים, ולהלן אדבר מחה, ועכ"פ זה וודאי ברור וחדושים, ולהלן אדבר מחה, ועכ"פ זה וודאי ברור

שלא אמרו מלוה זו של ישוב א"י אף לדשת הרמב"ן אלא להמקיימים כל החורה כולה, לא לעוברי עבירות ח"ו. ויש עוד ראיות ברורות לזה אלא שאין להאריך כ"כ ודי במה שהבאחי. וכדי שלא ישאל השואל הלא אין אומרים במלוח דאורייתא אף לרשע שימנע מן המלוח ולמה במלוה זו אומרים שאינו שייך כלל לעוברי עבירה וכאן הבן שואל מה נשחנה, לכן אבאר בזה דברים פשועים וברורים.

משה

## מג

הנה בגמ' ב"מ דף קט"ו פלוגחל דר"י ור"ש אם דרשינן טעמה דהרה ולר"י לה דרשינן טעמה דקרא והקשו מהך דלא ירבה לו נשים ותירצו לעולם ר"י לא דרש טעמא דקרא ושאני הכא דמפרש קרא ולא יסור. ומבואר בזה דהיכא דהעעם מפורש בקרא אף לר"י דרשינן טעמא דהרא. ובישוב א"י איכא כמה הראי דמפורש בהדים שחלוי רה בהיום התורה כמו שאה"כ ויתו להם ארלות גוים וגו' בעבור ישמרו חהיו ותורותיו ינצורו. ובמכילתה ס' יתרו מסכתה דוישמע פ"ב שלשה דברים ניתנו על תנאי ארן ישראל וביהמ״ה ומלכות בית דוד. א״י מנין שנאמר השמרו לכם פן יפתה לבבכם וגו' וחבדתם וגו' והובח זה גם בילקוט שמעוני מלכים רמז ק"עג ובמדרש תנחומה ובתנדב"ה ה"ר פי י"ה היחה כשעשו בני בנימין דברים מכוערין ודברים שאינם ראוין באותה שעה ביהש הקב"ה להחריב את כל העולם כולו אמר בהב"ה לא נחחי לאלו א"י אלא כדי שיהראו וישנו ויעסקו בתורה כל ענין בזמנו וילמדו דרך ארץ, ובגמ׳ ב"ב דף קי"ו ע"ח גבי חלוקת כחרן כביח כרשב"ם שם ד"ה כחלה חת לשון הספרי שכתב מה ח"ל לחלה תחלק החרץ לפני כשרים וקדושים, כלומר לחפוקי רשעים שבהן שלח הי׳ להן חלה בה. והרי שהכ׳ מיעע בפי׳ שרשעים אין להם חלק בארץ. וכן הוא בספרי פ׳ עקב סוף פיסקא ל״ח עה״כ לא כארץ מלרים היא, הפריש בין ביאחה של זו לביאחה של זו, ביאח ארץ מלרים רשות ביאת א"י חובה, ארץ מלרים בין עושים רלונו של מקום בין שחין עושים רלונו של מקום כרי לכם ארץ מלרים, ארץ ישראל אינו כן אם אחם עושים רצונו של מקום כרי לכם ארן

כנשן ואם לאו ברי אתם גולים מעליב, וכן כוא אומר ולא תקיא בארץ אתכם בעמאכם אותב, עכ"ל ובתו"כ סוף פ' קדושים עהייכ ולא תקיא אתכם הארץ וגו' ארץ ישראל אינה כשאר כל הארץ אינה מהיימת טוברי עבירה, משלו משל למה"ד לבן מלכים שהאכילוהו דבר שאינו שומד במעיו אלא מקיאו. כך א"י אינה מקיימת עוברי עבירה, לכך נחמר ולח חקים חתכם כארץ בעמאכם אותה כאשר האה את הגוי אשר לפניכם עכ"ל. ועי' רמב"ן פ' שופטים בפ' ואם ירחיב וגו' ונתו לד את כל כארן וגו' כי תשמור את כל כמלוכ כואת וגו' ונתקשה שם הרמב"ן במה שהתנה הכ' על נחינת כשלש עממין כי תשמור לעשותה שדבר ברור הוא כי כשבעה גוים עלמס לא ירשו אותם בעברם על בחורה כחשר חמר פעמים רבים למען חשר חבוח אל כארן כי אם שמור תשמרון את כל כמלוב כואת ומכ כתנאי כזכ אשר יתנה בשלשת בעממין כאלב לבדם ועייש מה שתיי כי לירושת השלשה עמים באלב לריך זכותים יותר אשר כל ישראל כולם יקיימו כל כתורם כולם מחכבה. ובחוב"ח בק' ביחר שזה אם יקיימו כולם מאהבה לא מיראה בלבד. וכרמב"ן בפ' ואחחנן בפסוק בכל לבבך כחב באמלע הדברים ח"ל וחשר חמר להם משה חמיד למען ייטב לך וגוי ולמען תחיון ובאחם וירשתם אח הארץ יזהירם ביראה ע"ד התוכחות לומר שאם יחטאו לא יירשו את הארץ או לא יאריכו ימים עלי׳ עכ״ל. ועכ"פ מבוחר שגם בחרן זי שממין שהוח ח"י של עכשיו יש כמה הראי בתורה שתלוי רק בשמירת כל כתורב כולב.

ובגמרא סנהדרין דף ל״א ע״א כשבאו בני אפריקא

לדון עם ישראל לפני אלכסנדרום מוקדון אמרו לו ארץ כנען שלנו היא דכתיב ארץ כנען לגבולותי׳ וכו׳ אמר להו גביהא בן פסיסא לחכמים תנו לי רשות ואלך ואדון עמהם וכו' אמר להם מהיכן אחם מביאים ראי׳ אמרו לו מן בחורב, אמר לכם אף אני לא אביא אלא מן החורה שנאמר ויאמר ארור כנען עבד עבדים יהי׳ לאחיו עבד שקנה נכסים עבד למי ונכסים למי, ונחקשה שם במהרש"ח דכיון דבני אפריקא ביו באים בראי׳ מב״ת מדכתיב בה ארץ כנמן לגבולותי׳ ע"כ יאמינו במה שכחוב בתורה

וא"כ אין להם פתחון פה כלל דכמה כתובים שהקב"ה נתן לישראל ארץ ז' עממין. ותי' המהרש"א ז"ל דכיון שהיי המעשה הזה בתחלת בית שני כי אלכסנדרום היי בזמן שמעון כלדיק וחמיד מיום חורבן בית כראשון היתה ידם תקיפה עלינו בחחלה יד כשדים ואח״כ יד מלכי פרס ומדי ואח"כ יד מלכות יון ומוקדו והיי טענת בני אפריהא על פי דברי התורה דכיוו דכבר אתם עשיתם כמונו כחטאת כל הגוים אשר סביבותיכם וקאה אתכם הארץ בחורבו בית ראשוו ועד כיום כזכ אתם בחטאתכם ובטונש כזכ שיד אוכ״ע חקיפה עליכם ולא עובים אחם מאחנו, יעיי״ש שהאריך. ותמלית הדברים שאף דאיכא כמה הראי בחורה שח"י ניתנה לישרחל מ"מ כשיש חטחים בישרחל אין להם טענה מכל אלו הקראי כי גם זה מבואר בתורב שאין נתינת כארץ אלא בתנאי של שמירת בתורב וכאשר הבאתי לעיל מכמה מקומות.

ובזוה"ה פי ויקבל דף קל"ח ע"א כחב ח"ל אמר ר"א כחיב מן ביום אשר בולאחי את עמי את ישראל ממלרים לא בחרתי בעיר מכל שבעי ישראל ואבחר בדוד וגו׳ לבנות בית להיות שמי שם, האי חרא לאו רישיה סיפיה ולאו סיפיה רישיה דכחיב לא בחרתי בעיר ואבחר בדוד מאי כאי עם כאי ואבחר בירושלים מיבעי׳ לי׳ אלא כד קוב״ה אית רעותא קמי׳ למיבני הרחה הסתכל בקדמייחה בהכות רישה דנהיג עמא דקרתא ולבתר בני קרתא ואייתי לעמא בי׳ כב״ד לא בחרתי בעיר עד דאסתכלנא בדוד למיהוי רעיא על ישראל בגין דמחא וכל בני מחא כולהו היימין ברעים דנהיג לעמח. חי רעים חיהו טבא עב לי׳ עב למחא עב לעמא. ואי רעיא איהו בישה ווי לי׳ ווי למתה ווי לעמה עכ״ל, ומבוחר בזה בזוה"ה פירושה דהך הרה שלה בחר ד' בירושלים שישבו ישראל שמה אלא כשיש שם מנהיגים עובים שעל ידם מתנהגים העם בדרך העוב אבל לא כשיש שם מנהיגים לא עובים דממילא גם העם אחריהם אינם הולכים בדרך העובה ואזי לא בחר ה' בירושלים לישיבת ישראל שמב.

ובאוה"ח כק׳ פ׳ בחקותי עכ״כ וכארן תשב וגו׳ כחב ש"ד אומרם ז"ל על מה אבדה הארץ

על עזבם את תורתי ואז"ל דבר זה נשאלה וכני עד שבת ההב"ה ופירשה ויחמר הי על עובם חת חורתי פי׳ בשאלב ביא שאם ישראל חעאו ארץ מה חעאב שבי"ל לבע"ד ליפרע מהם ולא תיחרב הארץ וחורבתה ביא ביניאת בני׳ מתוכב ויבואו בב ערל ועמא שבוא אבדו בארץ ויאמר ב׳ על עזבם את תורתי וכו׳ כי ללד שחין חורה חין חשק לחרץ בישיבחם בה, עכ"ל.

והכתוב לווח ביחזהאל ל"ג כ"ה על הדם תאכלו וגו' וכארן תירשו ופירש"י ז"ל בתמי אם נלטוויתם אין אתם שומרים. ולשון הרד"ק בחמי׳ איך תירשו את כארץ וחעשו אלה המעשים שאינה עבע הארץ. וברי שהכחוב מחמי׳ האיך יעלה על הדעח שיהי׳ א״י לישראל בלי קיום התוה״ה. ועכ״פ נתבאר מכמה מקומות שהרבה כתובים מפורשים שישיבת א"י כוא בעבור ישמרו חוקיו ותורותיו ינלורו, ובלי תורב ומלות אין רלון בשי"ת שישבו ישראל בא"י. ובכב"ג וודאי דדרשינן טעמא דקרא שלא לוב בקב"ב מעולם לישב בח"י חלח במי ששומר כהתו"כ חבל בעוברי עבירות ר"ל לח נכנסו כלל בגדר מלוה זו כי לא לוה הקב"ה מה שהוא נגד רצונו יח"ש ואין בישיבתם של חלו שמה שום סרך מלוה חבל עבירות גדולות בידם ע"י ישיבתם שמה כמו שנתבחר לעיל.

מד

והנה בכרבכ לאוין מפורש בחוכ"ק ולא חטמא את כארן ולא תחטיא את כארן, ודעת כרבכ ראשונים שזה נמנה במנין המלוח לשני לאוין שמלבד שעובר על כלאו בעלם העבירה עובר עוד בזה במעשה בעלמה על לחו אחר במה שמעמא בזה את הארץ וגורם לשכינה שתסחלק מישראל כמ"ש בסי יראים סי׳ רמ"ע. אלא שהרמב"ם בסה"מ בשורש בחמישי פליג על זה שאין זה לאו אחר אלא עעם לאסור מה שקדם כאילו יאמר כי אחה אם חעשה זה תרבה הפסד בארן. והרמב"ן עם הקשה על הרמב"ם שאם הוא טעם על מה שהדם א"כ אינו אסור בחו"ל כמה שאמרו בלאו דלא ירבה לו נשים שבוא משום לא יסור כיון דהטעם מפורש בקרא.

ובמג"א חי׳ דכיון שבאה ההבלה דמצות שאינו חלויות בחרן נוהגין בין בחרץ בין בחו"ל לכן ע"כ חין לדרוש כן לפטור אלו בחו"ל. ובמפרשים אחרים כתבו עוד חירולים שיש ראיות מהראי על כל אלה שהמה חועבה בעלם ולכן מה שאמר הכי ולא חעמא אח כארן זהו טעם נוסף שבא"י איכא עוד טעמא אחרינא שחמיר יותר יען שמטמה הת כהרץ, וכרבה כהריכו בזה המפורשים לא עת האסף פה מה שולפענ"ד 513

משה

דעב"ם זה וודחי שיש כמה לחוין שמבוחר בפיי בתוכ"ה שמעמה הת כחרץ וחין כפלוגחה בין בראשונים אלא אם בוא נמנה בין המלוח ללאו אחר או כוא רק תוספת חומרא על כלאו, אבל לכל כדיעות חמיר מאד מי שמעמא את כארן וגורס לשכינה שחסחלה מישראל. וגם החונף לרשעים הוא בכלל זה שסיים עליו הכי ולא תעמא את הארץ כמבואר בס׳ יראים סי׳ רמ״ע חה עיכוב הגאולה ר״ל כאשר יתבאר עוד להלן מלבד שכל העבירות שעושה בא"י חמורים ברבה יותר מבחו"ל כמבוחר לעיל, וח"כ מובן היעב מה שמבואר בחשו' מהר"ם ובחרדים ובשלכ״ק ועוד כמה פוסקים שלא ישבו בא״י אלא יראי כשם, ופרטי בדברים בזה יחבארו עוד להלן.

מה

והגה לא הבנתי לכאורה מאה"כ בישער אי י"ב כי תבואו לראות פני מי בקש זאת מידכם רמום חלרי, ופירש"י ז"ל לרמום את חלרי אחרי שאיו לבבכם שלם עמי. והרד"ה כחב פ"ז בשלש רגלים זו בראי׳ מי בקש זאת מידכם שתבואו לפני וחמרו את דברי איני חושב לכם זה לכבוד אלא לבזיון שתרמסו חלרי יעייש. ואינו מובן לכאורה דכיון דבמצות ראיי אינו מוזכר שום פעם בקרא א״כ הכל חייבין בראי׳. ואף לדברי הרד"ה שאינו לכבוד אלא לבזיון, וכי מוזכר בקרא שהטעם הוא בשביל כבוד, הלא בטעם שאינו מפורש בקרא לא דרשינן טעמא דקרא ואנחנו לא נדע טעמו של יוצר בראשית ב״ב למה צוה כה וכבר כתב הרמב"ם בה' נשיחת כפים דבמנוה שהיה על כאו"א אין אומרים אף לרשע מוע מן המלוב

ואף שאפשר שאין המצות שלו מקובלות לפני השי"ח הבל הוח נועו׳ על ככה וחיך חפשר לומר הלשון מי בקש זאת מידכם במה שהוא ליווי מפורש בתוה"ה בלי שום טעם. ובפרט לדברי רש"י שכחב אחרי שאין לבבכם שלם עמי כלא כל בעושה שלא לשמה אין לבבו שלם עמו יח"ש ואעפי"כ אמרו לעולם יעסוק אדם בתורב ומנות אפילו שלא לשמב.

והמלבי"ם כתב בזה שנוה להם לעלות לעיר הקודש ג"פ בשנה ללמוד שם ירחת ה' ודרכיו מפי

הכהנים הנביחים כמ"ש למען חלמד לירחה חת הי אלקיך. ולפי דבריו שהקרא דלמען חלמד ליראה קאי גם על מלות ראיי והוי הטעם מפורש בקרא שפיר קאמר דדרשינן טעמא דקרא דאס אין לומדין שמכ לירחה לה נצעוו כלל על מצוח רחיי חבל לה ידעחי מי כגיד לו דכקרא דלמען חלמד ליראה קאי גם על מצוח ראי׳ כלא כקרא דלמען חלמד כחיב במעשר שני שלריך לכעלותו למקום אשר יבחר כ׳ לאוכלו שמה ומנא ידעינן דהאי גם על מלות ראי׳ שהיא מלוה אחרת ולא נכתבה בסמוך למלות מעשר ויש חילוקים ברבב בין אלב במצוח ואולי יש במצוח ראיי טעם אחר, ואף שברא"ה בסי בחינוך כחב עעם זה במלות ראי׳ אבל כיון שאינו מחכר בקרא אף שאפשר לומר טעמים לא דרשינו טעמא דהרא.

ואפשר עפ"י מה שמבוחר בגמ' סוכה דף נ"ה ע"ח

ועוד מנים בחולו של מועד בשני כיו חומרים ולרשע אמר אלקים, ופירש"י ז"ל כל המזמור דברי כבושין כן לנחספים לעזרה למלות החג ושמחים שמחת בחג ומוכיחם מה לד לספר חקי. כלומר למה לך לבוח לבית זה עם שחר עמי חם חינך חחר בחשובה, ובחותו מזמור כתיב זבח לחלקים תודה ושלם לעליון נדריך על שחג כסוכות זמן בל תאחר כוא לשלש רגלים וסוף המזמור זובה חודה יכבדנני ושם דרך אראנו וגו' עכ"ל. ומבואר בזה דקים להו שאוחו המזמור סובב על הנאספים ביוזרה בחג להקריב הרבנות ויש הוכחות לזה מהקרא ומבואר באותו הקרא שאומרים להנאספים בעזרה מה לך לספר חהי שאם אינו חוזר בחשובה אין לו לבוא לבית הזה, וא"כ הוא מבואר בקרא שטעם בראי בשורב הוא בשביל לעשוח

תשובה ולכן דרשינן טעמא דקרא ואומרים לאותן שאינם חוזרים בחשובה מי בקש זאת מידכם. ואף דמלות ראי׳ היא בתוב״ה וטעם זה הוא בתהלים. מכל מקום י"ל כמ"ש בגמ' יומא דף ע"א ומו"ק ד"ה דבר זה מחורת משה לא למדנו מדברי יחזקאל למדנו כא מקמי דאתי יחזקאל מאן אמרב, גמרא גמירי לב ואתא יחזקאל ואסמכי׳ אקרא, ובכמה ענינים אנו לריכים לומר כן כנודע. ובתום' מ"ק דף כ׳ ד״ה כא כחבו הרבה דברים דקים לן דאסורין מה"ת דלא כתיב בקרא אלא בהלכה עד דאתא יחזקאל, וכאי ככי גמי.

או חפשר עפ"י מ"ש בברייתה דמכילתה כנ"ל ג׳ דברים ניתנו על תנאי א"י וביהמ"ה ומלכות בי"ד, ביהמ"ק מנין שנאמר והבית אשר אתה בונה אם תלך בהקותי וגו' והקימותי את בריתי אתך וגו' ואם לאו וכיחה הארץ לשמה, וא"כ מבואר בקרא גם ביהמ"ק שניתן על תנאי של שמירת התורה כמו שמבואר בקרא בא"י. ומלות ראיי כיא מלוב בתלויי בביהמ"ה וא"כ אפשר שכמו שביהמ"ה הוא על תנאי כמו כן מלות ראי׳ שהוא למקום המקדש חלוי באוחו בתנאי של שמירת בתורב ובוי כמפורש בתורב.

אך אפשר דכמו דחזינן בנשיחת כפים שהיא מייע דאורייתא על כל כהן ולהן ואעפי"כ אמרו בגמי ברכות דף ל"ב כהן שהרג את הנפש לא ישא חת כפיו ולמדו זה מקרח דישעי' ובפרישכם כפיכם אפלים עיני מכם וגו' ידכם דמים מלאו. וכן כהן שהמיר למדו בגמ' מנחות ק"ע שלא ישא את כפיו מהרא דכתיב במלכים אך לא יעלו כהני הבמות אל מזבח כי בירושלים, ולדעת כרמב"ם אפילו עשו תשובה, ול"ל ג"כ כנ"ל, דהלא המלוה כבר כתובה בתוכ"ה וכאיך עקרו לה הנביאים, וע"כ שהוא ג"כ כנו"ל דגמרא גמירי לכו ואחו כנביאים ואסמכוי אהראי, ואין למדין משם על שאר עבירות דבשאר עבירות נושה את כפיו כמ"ש הרמב"ם והעור או"ה סי׳ קכ״ח, ול״ל דביכא דגלי קרא גלי וביכא דלא גלי לא גלי, כמו כן י"ל גם במצות ראיי, דבאותו קרא דישעי׳ שאמר מי בקש זאת מידכם גלי לו דמי שאינו בא ביראת שמים אינו בכלל מלוב זו ועד דאתא

ישעי׳ גמרא גמיר לה ואחא ישעי׳ ואסמכי׳ אקרא ואין ראי׳ משם לשאר מצות כמו שהוא בנ"כ.

מו

אלא שלשון הרמב"ם ז"ל בהי תשובה פ"ז ה"ז קשים להביו לכאורה שכתב ח"ל כמה מעולה מעלח כחשובה אמש היי זה מובדל מה' אלקי ישראל שנאמר טונוחיכם היו מבדילים וגו׳ וטושה מלוח וטורפיו אותן בפניו שנאמר מי בקש זאת מידכם רמום חלרי וכו׳ וכיום כות מודבה בשכינה וכו׳ ועושה מלות ומקבלין חוחן בנחת ושמחה שנחמר כי כבר רלה החלקים את מעשיך ולא עוד אלא שמתאוים להם -שנחמר וערבה לה׳ וגו׳ ומימרא זו הובחה גם בחרדים בהקדמה שכתב ח"ל וכל מי שהוא מלוכלך בעונות וחטאים והרי הוא משוחן ומחועב כש"כ שעורפין לו מלותיו בפניו וכן מבואר בדברי הרמב"ם עכ"ל. אבל לשון הרמב"ם שלמד זה מקרא דמי בקש זאת מידכם רמום חלרי אינו מובן דמשמע שלמד מאוחו הקרא על כל המלוח ולא קאי רק על מלוח ראיי שמבוחר שם בהרח וכלה לשוו מי בהש זחת מידכם

משמע שלח נלעו׳ כלל דהחיך חפשר לומר על המלווה

ועומד על הדבר מי בקש זאת מידו, והאיך אפשר

לומר שהרשע לא נלטו׳ עוד במלוח ופטור מכהח"כ.

והרחב"ם ז"ל בעלחו כתב בהי נ"כ שחה שהיה מ"ע

על כאו"א אין אומרים אף לרשע מנע מן המלוח.

ועיקר המימרא מ"ש שטורפין לו המלות גפניו זה
אפשר ליישב אף שנלטו' על המלות ואינו בן
חורין להבטל ממנו ע"ד שאמרו בגמ' ע"ז דף ב'
ע"ב ראה ויתר גוים ראה ז' מלות שקבלו עליהן ב"ל
ולא קיימום כיון שלא קיימום עמד והחירן להם,
איתגורי איתגר א"כ מלינו חוטא נשכר, אמר מר
ברי' דרבינא לומר שאף שמקיימים אינם מקבלין שכר
ומסיק שאין מקבלין שכר כמלווה ועושה אלא כמי
שאינו מלווה ועושה והוי הפי' והחירן כאילו החירן.
וחזינן בזה דאף שלא החיר להם הקב"ה את המלות
שלא יהא חוטא נשכר מכל מקום אינם חשובים לפני
הקב"ה והוי כאילו החירן אלא שכך היא המדה
הקב"ה משלם שכר אף למלות כאלו שאינם חביבים

לפניו וכמ"ש הכ' ומשלם לשונאיו אל פניו להאבידו ופירש"י ז"ל בחייו משלם לו שכר מלוחיו להאבידו מעוב"ב, ואינו מובן כ"כ בלשון אל פניו. ועי באוכ"ח בק' שנדחק בזב. ולהנ"ל אפשר לומר בלשון אל פניו דר"ל דאף שבמלוח נערפין בפניו מ"מ משלמין לו בעוב"ז. וכעין זכ גם בהך דאף שנלעו' על כמלות מ"מ עורפין לו בפניו, אבל הלשון מי בקש זאת מידכם לומר כן על כל במלות אינו מובן.

מז

ובעיקר המימרא שכתב הרמב"ם על המלות שעושין בעודו מלוכלד בעוגות כעין זה כחבו הזוה"ה וכל חכמי האמח דהמלות שעושין בעודו מלוכלך בעונות חוטפין הס"א ומוסיפין כח בהטומאה ר"ל, והובא גם בנושחי כליו של השו"ע בחו"ח סיי תקייע בעערת זהנים ובבחה"ע סיי חקע"ח שכל המעשים או חורה שחדם לומד בעודו רשע חל"ל שחינו נותן כח בקדושה חגה אדרבא מוסיף כח בקליפה וכשחוזר בחשובה מוליא אותו הכח מהקליפה ומכניסו בקדושה יעיי"ש. והיע"ד בדרוש הרחשון ח"ח פיי בזה מה שחומרים נחנך מיד גוזזים דכמו שמאכילין את כלאן מלח כדי שיוכלו לגוזום כמו כן הס"א מביא לפעמים בעל עבירה לעשות מלוה שיהיי להם יניקה מזה והוספת כח ר"ל ומתפללין להנלל מזה. ועי׳ מ"ש בזה ז׳ החוו"ד בספרו פלגי מים על מגלח איכה בפסוק חעא חעאה ירושלים, וכבר פירשו בזה הכי נירו לכם ניר ואל חזרעו אל ההולים, וע"ז ידוו כל הדווים בעו"ה. וכבר עמד ע"ז בספה"ק דרך פקודיך בהקדמה והאריך בזה טובא באומרו שכיון שכל התורה ומלות שעושה בעוד נקרא רשע לא ירצה לקרבן אשה להי אלא הדרבה מוסיף כח ר"ל בקליפות, ולפי"ז יחמר כחדם ח"כ חפטיר נפשי מעסק חורה ומלות ח"ו עד אשר אחקן את חשר עויתי ואעשה כל התיקוני תשובה, אבל ח"ו לומר כן וכי ס"ד שלא יחפלל אדם ולא יקרא ק"ש ולא יניח טלית ותפילין ולא יחן לדקה עד אשר יתענה כל הימים הנקלבים לכל חטא ועון והלא אם לא יניח תפילין באיזה יום נקרא קרקפתא דלא מנח תפילין ואת פושעים כוא נמנה וכן כוא בכל כתורה ומצות שאין לו רשות לבעל אף רגע. אבל העלה לזה

שלא יוסיף כח בטומאה בחורתו ומצוחיו, והאריך לבחר ביסוד זה שחין התעניתים והסיגופים מעיקרי כחשובה אלא עיתר החשובה החרטה גמורה על כחטאים עד שתסמר שערות ראשך וחבוש מפניו ית"ש באמת ובקבלה גמורה שאפילו יהבי לוי כל חללי דעלמא לא ישוב עוד לכסלכ עד שיעיד עליו יודע תעלומות שבוודאי לא יחטא עוד כמ"ש כרמב"ם ז"ל בכי תשובה, ואם ככה היא מחשבתו ולבו ערם עסקו בחורם ומלות יקובל ככל לרלון לפני כשי"ת ואם לאו כוא ח"ו כזורע אל בקולים, יעיי"ש שכאריך טובא והעתקתי תמלית דבריו בקילור נמרץ.

והגה סגנון דבריו ז"ל כוח לכקל עלינו שחין לורך לכמתין על כתעניתים וסיגופים אלא סגי בהחשובה והקבלה האמיחית עד שיעיד עליו יודע חשלומות. שלדעתו ז"ל יוכל כאדם לבוא לידי מדב זו בכל עת ובכל שעה. אבל בעו״ה לפי שפלות דורינו היא דרך קלרם וארוכה דוודאי מחשבה וקבלה אמיתית כ"כ שיחאמת לפני יולרינו מקור כאמת ויעיד עליי סגי בזמן הלר ואם באמת מגיעין בדברים לנהודה בפנימית שבלב עד שיודע תעלומות חדרי לבבו יעיד על חוחה כנקודה הרי זה לב עבור שרגע אחת מלב עבור כזה יקר וחשוב מהכל עד אין שיעור וערד, אבל בעו"ה ארכה לנו השעה ולא הגענו לידי מדה זו, ובשפלות דורינו כלבבות סתומים ואטומים וזעיריו אינון שיוכלו לככנים בלבבם חרעה וקבלה אמיתית שלא ישובו עוד לכסלה אף מה שהוא לפי לשוו בני אדם, אבל כאמת כגמור לפני יולר בראשית כמו שאמרו כראשונים כמלאכים בעו"ה האמת נעדרת כמשמעו וכמדרשו. ובמקום אחר הארכתי בזה. ועכ"פ אם נימא שח"ו ימנע מתורה ומלות עד שהגיע לנקודה האמיתית הזו לא מלאנו ידינו וכגלינו בביבמ"ד וח"ו תפוג חוכב ולא ניחא ליי למרייבו דלימרי בכי.

אמנם בהקדמת ספרו אגרא דכלה שם כתב דינא רפים ממ"ש בהקדמת ספרו דרך פקודיך וז"ל שם והנה לא נעלם מאמר הנביא נירו לכם ניר ואל תזרעו אל בקולים ובתורב ובמלות שכאדם עוסק בעודנו בחלאות בעומאות בתבל יוחשב כזורע אל בקולים וח"ו יוסיף כח בקון ודרדר כמה כחות

הסט"א עכ"ז כך היא דרכה של חשובה מדאורייחא בביטול בטלמה סגי עד השר יהיר הליו בשי"ת ברחמים ע"י עסק כתורב וביא חלמדבו דעת ותבונב לתקן מדותיו באהבה רבה, וזה נרמז בפ׳ מי פתי יסור כנה היינו כשהפתי רולה לשוב בתשובה אזי יסור הנה ותלמדבו בתורב דעת עכ"ל, ובזב מבוחר שחם עכ"ם יש לו איזה ברהור חשובה אף שעדיין אין לו דעת אף לכבין מכ כיא תשובה שלימה וחרעה באמת לאמיתו מ"מ יעסוק בתורה ומלות הרבה חה ישפיע עליו לעשות תשובה יותר.

וכעין זה אמרתי לפרש מה שאומרים ודרך חשובה בורית שלכאורב סגי לומר תשובה בורית כי מזה אנו מדברים ומה שהוסיף תיבת דרך הוא לכאורה מיוחר, גם אינו מובן ככוונה. אלא נראה שאמר שחף שחיו בכחו לעשות תשובה שלימה מהוצר דעתו וכשגתו ומלב לבבו בסתום וכאעום מ"מ כורכ לנו הקב"ה לילך בדרך תשובה שחם יש לו חיוה כרכור תשובה זהו הדרך שיוכל להביה הח"כ לידי תשובה שלימה ובאמת אם זוכה אח"כ לעשות תשובה כראוי ואף אם ברגע אחרונה הודם מיחחו יבוא לידי תשובה אמיתית יחזור בכל אל בקדושה.

ולש"ו בישמח משה פי תלא אות זי כתב במה שאמרו חז"ל מתוך שלא לשמה בא לשמה שבאמת מה שנעשה שלה לשמה שובה הסע"ה רק הח"כ כשבת לשמה הוחזר הכל יעייש, ועכ״פ מי שרולה לילך בדרך כתורם זה תקנתו שירבה לעסוק בתורה ומלות כמ"ם חז"ל במד"ר פי חחרי כי בחחבולות תעשה לד מלחמה אם עשית חבילות עבירות תעשה מלות כנגדם וישים אל לבו לחקו מדוחיו ולכטות לבבו לחשובה שלימה והשי"ת ברוב רחמיו יח"ש מציל שני מחזק ממנו כיא כסט"א כעלומכ וכנוראב בעו"ב. ובספה"ה אור לישרים נתן עלה ע"י אמירת לשם יחוד שזכ חקנה שלא יחטפו הס"א המצוח דקיי"ל מלות לריכות כוונה, ואף למ"ד אין לריכות כוונה אם אומר בפי׳ שאינו רולה לנאת בו אינו יולא כמבואר בר"ן ובפוסקים, וז"ש אני עושה מלוה זו רק על מנת לשם יחוד קוב"ה אבל אם ח"ו עונות גרמו לבלי לגרום יחוד איני רולה לנאת בו כלל ממילא אין להם

מה לחטוף, והביא זה ה"ז בישמח משה כ"פ, ועיי בתפלה למשה הפיטל מ״ה בפסוח אומר אני מעשי למלך וגו׳, ואף שהנוב"י פליג על אמירת לשם יחוד מ"מ אנו רואים שנתו הסכמה חמה על אותו הדרושים שבס׳ אור לישרים וכחב עליו שהוא בעלמו שמע מפיו דברים מתוחים ונכנסים בלב השומע להלהיב הלבבות לי"ש ושם בחותו הספר בדרוש הרחשון כתב בטעם בנ"ל על אמירת לשם יחוד, ונראה דאחר שאמר טעם זה קבלה ממנו אלא שעכ"פ לריך לכוין דעתו לידע מה הוא אומר באמירת לשם יחוד.

שוב ראיתי גם בשמחת כרגל על רות מכחיד"א ז"ל בלימוד ב' שהתמרמר מחוד ע"ז שכל זמן שלא שב החורה שלומד והמלות הולך הכל לס"א. וכתב דע"ז ידוו כל הדוים וזו רעה חולה כי לרה שמה וכמעע לא שבקת חיי לרוב המון ישראל אוי ואבוי. והאריך בזה עובא עד שסיים לבסוף שהעלה היעולה שקודם כל חורה ומלוה יהרהר בחשובה ויגמור בלבו שאינו חפץ להיות רשע ח״ן וה' יאיר עיניו לחקן מעוותו וגם רולה לשמור לשונו כדת מה לעשות ובכוונה הלרה זו ינלל בעזהיית שיעלה לימודו לרלון. וירגיל עלמו לומר לשם יחוד קוב"ה כי בזה מגלה דעתו בפי' שהוא לשם ה' דוהא ולא יגע זר באותו הלימוד ואוחה המצוה עכ"ל יעיי"ש. וכפי הנראה כיוון גם כוא ז"ל בעלמו לאותו התועלת שיש באמירת לשם יחוד כי אלו כי' רואב זב באור לישרים כי' אומר דבר בשם אומרו.

## מח

בחזוך לענינינו שעיקר המימרא מ״ש הרמב״ם ז״ל על המצוח הנעשים בעודו מלוכלך מעונות הוא כמ"ש כזוכ"ק וחכמי כאמת, ואף שבוודאי לא כיי לפני הרמב"ם ז"ל אלו הספרים אבל נמלאים מימרות בדברי הרמב"ם שלא נמלא להם מקור אלא בזוה"ק ולכן יש אומרים שראה ס׳ הזוהר, אבל אין האמת כן כחשר בוכיחו שבחגלות בזובר ביי ברבה שנים חחר פטירתו של הרמב"ם ז"ל. אבל הנראה בזה כנודע שהיי לפני הרמב"ם ז"ל הרבה מדרשים שאין בידינו עכשיו (וזכו מסיבת המדפיסים) והרבה מימרות שבזוה"ק

מובחים גם במדרשים ע"י תלמידיו ותלמידי תלמידיו של רשב"י ולזה מלא הרמב"ם ז"ל אותו המימרות במדרשים ועכשיו אין בידינו אלו המדרשים ומולאין אותן רק בזוכ"ק. וכמו כן נראה בזה שבוודאי מצא הרמב"ם ז"ל בחיזה מקום חותה המימרת שעורפין לו המלוח בפניו. אלא שעדיין מה שהביא ע"ז הקרא דמי בקש זאת מידכם אינו מובן. וגם אין ללמוד כל במצות ממצות כחיי בנזייל

משה

ואפשר שכות ע"ד שכתב כלח"ת ברוש כלי חלכים דכבר נודע דרכו של הרמב"ם דראיות הפסוקים דבר שאינו נוגע לענין הדין לא קפיד אגמרא דידן אלא הביא מכל מקום שימלא היותר פשועה, וכתב זה הלח"מ בכמה מקומות, גם הביא ראיות מפסוקים שאינן אלא אסמכחא בעלמא כמ"ש הלח"מ בפ"ב מה' חגיגה, גם בטעמים כתב המהר"י קורקום בפ"ז מה' תרומות הל' ח"י שדרכו במהומות רבים להבית אף מה דאידחי׳ בש״ם, ועי׳ יד מלאכי בכללי הרמב״ם מה שמסף איש עהור בזה. וא"כ י"ל שהביא הרמב"ה ז"ל כך הרא דמי בהש זאת מידכם לסמך בעלמא. ואפשר מלא באיזה מקום דאסמכיי להאי, וכן מוכח מסיפה שהביה להך דהבעל חשובה מעשיו רלוים מהקרא דכבר רלה האלקים את מעשיך ולא מלינו שיהי׳ סובב אותו ההרא על בעל תשובה. עי׳ במפורשים מה שפירשו, ואין ראי׳ משם על בעל חשובה, אלא נרחה דחסמכי׳ להחם, ולשון דכבר רוב מיושב שפיר בבעל חשובה דע"י החשובה מרולים אף המעשים שעשה מכבר ערם שעשה תשובה.

או הפשר די"ל דלכחורה קשה בלשון הפסוק מי בקש זאת מידכם דמ"ש זאת היא מיותר וכי לא סגי למימר מי בקש מידכס, אלא דאס עושין תשובה אח״כ נעשה למפרע רלוי לפני השי"ח אף המלוח ראי׳ שעשו קודם תשובתם וע"כ אמר הכחוב זאת דאך בזאת כמו שהוא עכשיו שלא עשו חשובה אין המלוה נחבקש לפני בקב"ה, וי"ל דחין ה"ל שמלווין ועומדין גם במלות ראי׳ כי יכולין לעשות תשובה כמו שהוא בכל כמלות ואמר זאת ככתוב כדי לכחזירם בתשובה וא"ל לכל התירולים שכתבתי לעיל גם במצות ראיי ושוב לק"מ מה שהביא מזה הרמב"ם ז"ל לכל המצות.

20

הנה כי כן הוא בכל מצות התוה"ה שמועל על כל איש ישראל לקיימם אין חילוק בין גברא לגברא אבל במלות ישיבת א"י שכבר הבאתי דאף המפליגים טובה בחשיבות מצוב זו מ"מ תנהי בתנו שחינו חלה בשומרי תורה וזהירין מכל הטא ופשט, ע"ז נתחי טעם לשבח שטעמס ונימוקס מפורש בחוה"ק ודרשינן טעמא דהרא. גם חזינן בגמרא חולין דף ה"מ דא"א לאוהמיי בציפורי עיר הנדחת לשילוה דלא אמרה תורה שלח לחקלה ופירש"י ז"ל דפשיטא דשל עיר הנדחת לאו בר שילוח כיא דלא אמרכ חורב שלח לחקלה דממון עיר הנדחת אסור ואם ישלחנה יהיו בני אדם לדין אותה לאחר זמן, וכבר ביארו בזה דאף שוודאי כל מה שיהיו לדין אח"כ יהי׳ היחר גמור עפ"י הלכה דכל דפרים מרובא פרים, גם אולי לא יבוא כלל אותו הציפור ליד ישראל מ"מ כיון דאין מבטלין איסור לכתחלה הוי זה המשלח הליפור שאפשר שיבוא עי"ז ליד ישראל שלח לחקלה ובוי בוכחה שלא אמרה החוה"ה מלוה בכה"ג שאפשר לבוא לידי חקלה, ומכש"כ בזה שעלול לחעות שזה חקלה גדולה ליושב בא"י שהעבירות שם חמורין הרבה יותר, ובפרע במי שעונותיו מרוביו מזכיותיו גם כוא מעמא את כארץ שמסלק שכינה מישראל והוי תקלה גדולה לכלל ישראל בכב"ג בוודאי לא אמרה החוב"ה שהיא מלוה מה שמביא חהלה גדולה לו ולכל ישראל, וגם זה הוכחה ברורה דהמצוה היא רק בחנאי של שמירת החוה"ק ככו״ל

ובשל"ה כקי בשער כאותיות אות קדושה כאשר התחיל לדבר במצות החלויות בארץ כתב וז"ל ובנב שנה אחת אחר בואי לירושלים תובב"א ביי שנת כשמיטה ורבים מיושבי אה"ה רלו לפטור עלמם מחמת הדוחה הגדול שהיי ערב שביעית רעב במדינה ולא היי סיפה בידם לאכול דבר יום ביומו ק"ו להכין איזה ענינים בביתם על שנת השביעית ואמרו שינויי דחיקי ואני דנתי עם עלמי וחשבתי בלבבי אני מחויב לקיים יותר מהם ואפילו למכור גלימא דעל כחפאי כי יאמר לי בקב"ה למה באת ממקום שהיית פטור מזכ ובאת למקום כחיוב, ועתה במקום כחיוב

חעזוב המלוה הזה מדוע באח לעמא את ארלי, בשלמא הדרים שם אין עונשם גדול כ״כ. ועוד כל הנוסע לחרץ הקדושה נוסע בשביל לקדש חת עלמו ולקיים המלות אשר שמה וכו' עכ"ל יעיי"ש. והנה לא הזכיר מה היי הקולא שהקילו בזה דוודאי לא מיירי באופו שלא כיי שום כיתר דאטו ברשיעי עסקינן העוברים במזיד על דבר שאין לו שום ביתר ומה לו להאריך בזה שהוא מחויב יותר מהם וכי ס"ד שיהי' מותר ח"ו להיות רשע וע"כ דמיירי בחופו שהי׳ דרך היתר אלא שהיי היתר דחוה בעיניו כאשר כתב שהיי שנויי דחיקי ועכ"פ סיים שם על הבא מחו"ל לא"י ומקיל שם אומר לו הקב"ה למה באת ממקום שהיית פעור ובחת למהום החיוב ומדוע בחת לעמה חת הרלי. וברי שאין לאלו חיוב לבוא אלא אדרבא בקב"ה אומר לו למה בחת. גם סיים חח"ב שכל הנוסע לחרץ הקדושה נוסע בשביל לקדש את עלמו ולקיים המלוח אשר שמה, והרי שכללא היא בעיניו ז"ל שאינו נוסע לשם אלא כבא לקדש את עלמו ולקיים המלות. ואף שכתב אח"כ שהיא מ"ע מ"מ איו זה אלא בהבא להתקדש וקדוש יאמר לו ולכן סיימו בחרדים ובשל"ה הק׳ בסוף המחמר שכל חיש יחרד בבוחו לח״י להיות ירא שמים כפלי כפלים ממה שהיי בחו"ל, והנה לא דברו מאותן שלא היי להם ייש כלל בחו"ל כי לא שייך לומר כפלי כפלים על דבר שחין בו כלל, חבל לא דברו אלא מאותן שהיו יראי השם גם בחו"ל ועל אלו אמר שבא"י לריך להיות הי"ש כפל כפלים וכל מה שהפליגו בשבח יושבי החרץ ובמלות ישיבחה בה לא דברו אלא ביראי השם האמיחים אשר זעיריו אינון בדורינו בעו"ה. וז"ב לכל הדעות כאשר יתבאר עוד להלן בביאור יותר.

ובאבני מר הקשה על סברת זו שחין מלות ישיבת ח"י אלה בלדיקים ממ"ש במדרש שנתיירא יעקב מעשיו שמא חעמוד לו זכות כיבוד אב וזכות ישיבת ח"י והלח ידע יעהב רשעתו של עשיו וח"כ מה מצוה בישיבתו בא"י, ותיי דצ"ל משום שקיים כיבוד אב והיי כפוף ובעל לילחק ע"כ סבלה אותו הארץ אגב ילחק ולא קאב אותו. ובאמת לפי מב שנתבאר

שאין מצום כלל בעוברי עבירם לישב בא"י אינו מחורץ לכחורה הקושי מעשיו גם לח היי עשיו כפוף לילחה כי לא הלד בדרכיו אלא שהי׳ מרמה אומו. ובלא"ה כאיד אפשר לומר שהיי שייך בעשיו מלות ישוב א"י כלא אדרבא נלעווינו לגרשו מן כארז שנאמר לא ישבו בארלך ולא תחנם לא תחן לכם חניי וכאיד אפשר לומר שזה שאסרה החוב"ק יהיי בו מלוה, וממ"ג קודם מ״ת לא כיי שום מלוכ זולת מלות ב״נ אלא שהאבות היימו כהת"כ ע"ש שעתידין ישראל להלעוות בזכ אבל גבי עשיו שאחר שבא כליווי כחיוב לגרשו כאיד כוי מלוכ בכיפך. ועי׳ במג"א סי׳ חקל"א סק"ו דאין לעשיו חלק בארץ דאמר רחמנא לילחק לזרעד אתו את כל כארנות וגרי ואיו עשיו בכלל זרע ילחה.

אמנם בחמח לפענ"ד לק"מ דלא אמרו במדרש הלשון שביי לעשיו מצוח ישוב ח"י חלח ז"ל חמר

כל כשנים כללו כוא יושב בא"י מאמר שכוא בא אלי מכח ישיבת א"י, והענין הוא שזה הי׳ קודם מ"ח וכבר כתב ברמב"ן ז"ל שגם באבות בקדושים לא קיימו כהת"כ עד שלח ניתנה חלח בח"י לח בחו"ל ולכן נשה יעקב שתי החיות כשכיי בחו"ל כי לה כיי מקום לתורה ומלות אלא בא"י, ואך אחר שניתנה תורה נתחייבו במצוח גם בחו"ל. ועשיו כשהיי בח"י אלל אביו קיים גם כרבה מלות שאמרו חז"ל שאמר אבא כאיך מעשרין את כתבן ואת כמלח וגם במלות שלה לשמה יש עכ"פ חים קיבול שכר כמו שחמרו חכז"ל מיר כ"ג בשכר מ"ב קרבנות שהקריב בלק כרשע זכב וכו׳ ולכן חמר שמחיירה שמה בה מכח ישיבת א"י ואין הכוונה מכח אוחה המלוה של ישוב א"י אלא מכח איזכ שאר מלות שעושה ואך בשביל שהודם מ״ת לא היי נחשב שום מלוה בחו״ל כ"ה בה"י לכן המר שבה מכח ישיבתו בה"י שעאי ישיבתו שם יש לו חיזה מלות ומקבל שכר ע"ז והוי ליי מזכ חחום בעוב"ן ואף שכל מלוחיו ומעשיו של עשיו חינם רצוים לפני הקב"ה מ"מ כך היא כמדה לשלם שכר על כל מלוה וכמ"ש חכו"ל במסי ב"ב דף י' חסד לאומים חטאת כל לדקב וחסד שבעכו"ם עושים חטה היה להם לפי שהין עושין אלא לחרף אוחנו, מ"מ מבואר שם בגמ' אח"כ שאין

לקבל לדקה מן העכו"ם משום דכתיב ביבוש הצירה השברנה ופירש"י ז"ל משתכלה זכות שבידם וייבש לחלוחית מעשה לדקה שלהם אז ישברו, וביאר שם השבות יעקב בספרו עיון יעקב דאף שאמר וחסד לאומים חטאת מ״מ אמר ביבוש הלירה תשברנה שיש להם זכות במעשיהם דהיינו בעוה"ז להאבידם בעוה"ב יעיי"ש. ומובא זה להלכה בטוש"ע יו"ד סי׳ רנ"ד. ומבואר בזכ דאף שמנותיכם כם חטאת מ״מ יש לכם כח עי"ו בעוב"ו וח"ו יכוליו בכח זכ לכרע ח"ו לישראל, אלא שמביא להם אח"כ אבדון יותר בעוב"ב ולפטמים גם בעור"ז, וכמו שאמרו חז"ל בסנהדרין ל"ו על נבוכדנחלר שהקשה מדוע דרך רשעים ללחה ופירש"י ז"ל מפני מה הללים נבוכדנאלר וכבש ירושלים ואמרו אח"כ בשכר ד' פסיעות ששלחתי לאותו רשמ שרן אחר כבודי ואמרו אח"כ אר"י אלמלא לא בא גבריאל והעמידו לא היי חקנה לשונאיהם של ישראל ופירש"י ז"ל שביי שכרו מרובה וכיי לו רשות ח"ו לאבד שאריתינו, ובוודאי שאוחו כשכר שהבל שכיי ביכולתו לכבוש ירושלים ולחבד ברבה מישרחל ביח לו רעה ומרה גדולה כי הקב"ה ינקום נקמח עמו מכל המליריו לישראל ובפרע מו המחריביו האלו שיהיו עי"ו לחרפה ולדרחון עולם ולהבדון נורא מ"מ או בעוכ"ז לפי שעם היי לו זה לחשלום גמול והיי לו מהמלוה של הד׳ פסיטות חיזוק גדול לעשות רעות גדולות ר"ל, וכך כיא כמדכ, וכן כוא במכ שאמרו בגמ׳ סנהדרין דף ק״ב בעמרי שבשביל שהוסיף עיר שומרון בח"י היי לו השכר שוכה למלוכה ואף שהרע במלכותו וכחטים חת ישראל וח"כ כי׳ לו מלכותו לרעה גדולה מ"מ לפי שעה היי לו בזה קיבול שכר על המצוה שעשה כמו שהיי בנבוכדנאצר.

משה

הבתנדב"א א"ר פ"ע הביא מימרא זו שלכן זכה שמרי למלוכה ולהושיב מלך בן מלך בשביל שהוסיף עיר שומרון בישראל ואמר אח"כ באחאב שרל"ב מלכים בקשו למרוד בו שלח והביח בן של כאו"א וכושיבן תחת ידו בירושלים ובשומרון, ואמרו חכמים כל חוחן רל"ב בני מלכים עובדי ע"ז כיו וכיון שבחו לירושלים ולשומרון היו נעשים ירחי הי

לאמיתן, ואינו מובן לכאורה הלא עמרי ואחאב היו עובדי ע"ז ואמרו שם בגמ' אין לד חלם וחלם בא"י שלא בעמיד עליו אחאב ע"ז וכשתחוי לו וכסית את כל ישראל לע"א כמבואר בהראי ובגמ' עד שאמרו במס׳ חולין ד׳ על בי עבחת דתחתב דהוי שחיטתן שחיטת מומרים לש"ז יען שכל אנשיו ביו בחזהת עובדי ע"ז וכבחתי במחמר ג' שבועות דברי כרמ"ע שבכל אנשי המדינה הדרך הוא שנמשכין אחר המלוכה וכאן הי' בהיפך שהביא אחאב רל"ב בני מלכים שביו עובדי ע"ז וכשכושיבן תחת ידו נעשו יראי כי לאמיתו, ומה נשתנו אלו שנהפכו מע"ז להיות יראי כ׳ לממיתו ע"י שבחו תחת יד החתב. כלה דבר כות. בשלמת בירושלים שמה היו לדיקים מכבר, גם הלת ירושלים כיתב תחת מלכי יכודת חסת ויכושפט שכיו בימים ההם והיו לדיקים גמורים, גם היי בירושלים עבודת ביהמ״ה כהנים בעבודתם ולוים בדוכנם וכבר כחבו הראשונים שזה מן העעמים בעליי לרגל ובהבאח המעשר לירושלים וכדומה שע"י שבה לירושלים ירחה שם עבודת הכהנים וזה מכנים י"ש בלב הרוחה העבודה ולכן יוכל להיות שבשביל זה נהפכו לירתי הי אבל שומרון שביי תחלת בתייסדותו וישיבת אנשיי ע"י עמרי שעבד ע"ז והי׳ תחת ידו וכן אח"כ ביד אחאב בנו שהפכו את ישראל לעובדי ע"ז אינו מובו כחיד נעשה בחלו הבני מלכים להיפך.

ובראה דידוע שהיו חכמים גדולים וידעו הכל והיו יראים ממאמרי הנביאים אלא שלא יכלו עמוד

נגד ילרא דע"ז דתקיף להו טובא, וכמבואר בגמרא במנשה שאף שהי׳ עובד ע"ז מכל מקום הי׳ חכים טובא אף בדבר הלכה בטנין ברכת המוליא יותר מהתנאים. וא"כ הבינו או אפשר שמעו מהנביאים אותה המימרא דבשביל שהוסיף כרך שומרון בא"י זכה למלוכה ואלו היי מושיב באותו הכרד עוברי עבירה ר"ל לא הוי זה שום זכות כי המוסיף כרך של עוברי עבירה המעמחים את הארץ הוא מוסיף בזה טומאה על הארץ ואין בזה זכות אלא הוספת פשע על פשע ויען שידעו שקיום ממלכתם חלוי בזכוח אותו בעיר לכן כוכרתו לכשתדל על אותן שכושיב שמה שיביו יראי השם וזה יוכל להיות סיבה שאותו בבני תלכים שישבו שמה נתהפכו מע"ז שלהם להיות

יראי כשם לאמיתן שלכן כיי לכם זכות בכרך כזכ וע"כ בשכר זאת זכו למלוכה אבל וודאי שעוב ועוב ביי לכם ברצב יותר אלו לא ביי זכות זב בידם ולא כיו זוכין למלוכה שלא היו מחריבין את העולם כ"כ ולא כיו באים לאבדון כנוכא כאשר כבאתי לעיל מנבוכדנחלר כ"ל.

## נב

ובתנדב"א ח״ר פי כ״ד כחב וו״ל לחה נדחה משיו

ואליפז עם בני עמלק וירבעם בן נבע ומרודך עם נבוכדנאלר ואגג עם המן לאחד שמלא כסות בדרך סמוכה לעיר תפסה בידו והכניסה לתוך העיר והי מכריז ואומר של מי אבידה זו נחקבלו כל בני העיר וילאו להראתו ואומרים זה לזה ראיתם פלוני זה כמה כות לדיה כמה הוא חסיד כמה כשר הוא מיד עמדו בני בעיר ועשחובו רחש וקלין של בעיר עליהן. לחחר שתים ושלש שנים עמד והחריב כל המדינות וכל הארץ וכוי. לכד נדמה טשיו ואליפז ועמלה ומרודד וירבעם בן נבע ואגג עם המן, עשיו בשכר שלש דמעות שהוריד נתנו לו הר שעיר. אליפז בשכר שכיבד את אביו ילא ממנו עמלה לעולם, ירבעם בשכר שהשיב דבר לפני המלד נחנו בידו עשרת השבטים וכו׳ שכרו של אגג וכו׳ ילא ממנו כמו לעולם. ומכ יכא סופו של עמלה וכו׳ עכ"ל. וכנה לכחורה חיו המשל דומה לומשל דבום שבכריו אבידה בעיר ביי מרמה את בני כעיר שאינם יודעין מחשבות ואינם יודעין מכ יכא לבסוף וטעו בו שהוא איש לדיק וחסיד לכן נתנוכו לרחש עפ"י טעות ודין גרמה הח"כ הת כחורבן. הבל כל אלו שחשב בכנמשל קבלו שכתן מכקב"ה שנחן לכם מלוכה שעי"ו היי להם כח להרע כ״כ והקב״ה הוא לופה ומביט עד סוף כל הדורות ויודע הכל וח"כ אינו דומה להמשל הנ"ל, ול"ל שהוא כמו שהבאחי דכך היא המדה שאין הקב"ה מקפח שכר כל בריי ומשלם בעוכ"ז על דבר עוב ה' שעושה הפילו שיודע גודל בחורבו שילמה מזה אח"כ. ובזה המשל דומה להנמשל שע"י איזה דבר עוב שעשה זה היי הסיבה למה שעשה אח"כ חורצנות נוראות ר"ל. וכעין זכ כוא פיי הזיקוקין עם יעיי"ש, ואנו רואים זה בחוש כ"פ שהס"א מחמין לפעמים למכרסי כדת ומחריבי בעולם אחב

דבר טוב שבכח זה יכולין להפוך את העולם כולו והוא כעין שכתב היע"ד בדרוש הראשון על פיוע לאנך מיד גוזוים שהבאתי לעיל.

### 23

וביו"ב מלינו גם במדת כשלוי לרשעים שאמרו במס' דרך ארן זוטא פי עי גדול כשלוי שאפילו עובדין ע"ז ויש שלוי ביניכס וכו׳ שנאמר חיבור עלבים אפרים הנח לו, וכן כחב רש"י ז"ל בפי נח בדור הפלגה עה"כ ומשם הפילם למד שחיו להם חלה לעור"ב, וכי אחה קשה של דור המבול או של דור הפלגה אלו לא פשעו יד בעיקר ואלו פשעו יד בעיקר להלחם בו ואלו נשעפו ואלו לא נאבדו מן העולם, אלא שדור המבול היו גזלנים והיי מריבה ביניהם לכך נאבדו ואלו היו נוהגים אהבה וריעות ביניכם שנאמר שפה אחת ודברים אחדים לחדת ששנאוי במחלוקת וגדול כשלו׳ עכ"ל. ונראה לכאורה שהיא מובה לרשפים אם יש להם שלוי, וקשה טובא הלא מבואר במשנה סנהדרין ד' ע"א ע"ב פחור לרשעים כנאב להם והנאב לעולם. כינום לרשעים רע להם ורע לעולם. ופירש"י ז"ל שע"י הפחור שנפרדין זמ"ז אין יכולין להועץ עלה רעה ולסייע זא"ז, עכ"פ מבואר שרעה גדולה להם ולהעולם אם יש שלוי ביניהם שמסייעים זא"ז להחריב העולם. ודהע"ה החפלל ע"ז יחפרדו כל פועלי און. ובפרט בפושטים יד בעיהר כמו בדור הפלגה אמרו חז"ל במס' שבת ד' הע"ז על המינים שמעילין חיבה ותחרות בין ישראל לאביהם שבשמים ועליכם אמר דוד כלא משנאיד כ׳ אשנא ובתקוממיך אתקושע.

במחלוקת טובר בלחו שנאמר ולא יכיי כקרת במחלוקת טובר בלחו שנאמר ולא יכיי כקרת וכעדתו, ושוב אח"כ באות מ"ג כתב מי שאינו מחזיק במחלוקת של כמחיילבים של דרך לא טוב כוא נעש מפשטיבם לכל חטאחם ועובר בלאו שנאמר ולא חשא שליו הטא. וכרי שכחמיר יותר במי שאינו מחזיק במחלוקת של כמחיילבים של דרך לא טוב ממי שכוא מחזיק במחלוקת במקום שאין זורך אף שוודאי לכחזיק במחלוקת במקום שאין זורך כוא שו פלילי ונורא במחלוקת במקום שאין זורך כוא שו פלילי ונורא

מאוד כי גדול השלו׳ כנודע, מ״מ למנוע ממחלוקת על המחיילבים על דרך לא עוב גרע יותר. ועכ״פ זה וודאי שרעה גדולה ומרה הוא שלו׳ הרשעים אלא שמה שאמר שנילו דור הפלגה ועובדי ע״ז ע״י השלו׳ שביניהם הוא בשביל שעלם השלו׳ היא מדה כשלו׳ שביניהם הוא בשביל שעלם השלו׳ היא גמול בעוה״ז עובה לכן מקבלין גם הרשעים עי״ז גמול בעוה״ז ולבסוף גם אוחו הגמול בעלמו שקבלו הוא לרעה גדולה להם כי ע״י אוחו הגמול יש להם כח וחיזוק יותר לעשות חורבנות, והוא ע״ד ומשלם לשונאיו אל פניו להאבידו מעוה״ב כאשר הבאחי לעיל כמה עונים כיו״ב.

משה

ומביאים מדרש פליחה חין שלוי חמר הי לרשעים מכאן שבקב"ה אוהב את הרשעים, ובדמש"א פ׳ בהעלותך נדחק ליישב זה. ולפענ״ד הדברים ברורים כפשוטן שחם זוכין שהקב"ה מונע מן הרשעים השלוי בזב מליל אותם ואת כל בעולם כולו מברעות שיכוליו ח"ו לבות ע"י כשלוי שביניכם וכוי זכ וודתי תכבכ נם לרשעים. שוב ראיתי שכיוונתי בזה לדעת הנדול בחיד"ת זלב"ב בספרו כסת רחמים בפירושו למסכת אדר"כ פי י"ב שכתב כעין זה ח"ל אמרו רו"ל אין שלוי אמר כי לרשעים מכאן שהקב"ה אוהב אח הרשעים, והוא חמו׳, ולפי פשוטו יאמר נא דכשהרשעים באגודה אחת יכולים להחריב העולם ולעשות עבירות גדולות וברוב רחמיו לא יהיי שלוי ביניהם ובזה ימטעו העונות, וז"ש מכאן שהקב"ה אוהב את הרשעים שמפרידם וזהו לעוב להם שלא יהיי להם כ"כ עונות. עכ"ל, וגם בדור הפלגה שהי׳ להם הצלחה יעו שביו שפה אחת ודברים אחדים כמו שהבאחי לעיל מפירש"י ז"ל אבל הקב"ה עשה פירוד ביניהם והפילם וביטל מהם אותו המדה טובה ועי"ז חדלו מלהחריב

ומובן בזה מה שאמר מרע״ה בפ' קרח על דחן
ואבירם אל חפן אל מנחחם ומביא רש״י ז״ל
מהמדרש שאמר יודע אני שיש להם חלק בחמידי ליבור
אף חלקם לא יקובל לפניך לרצון חניחנו האש ולא
חאכלנו, וכחב באוב״ח הק' שהכוונה בזה ללד שאין
לך אדם שאין בידו מצוח ומע״ע וכבר קדם לנו שאין

מוד וכיי בפירוד שביניהם עובה גדולה להם ולכל

בעולם כולו.

הקב"ה מקפח שכר כל ברי׳ ואפילו של רשעים ולא ולמד מפסיעותיו של אותו רשע אשר ע"כ חש משה שתעמוד להם איזה מצוה שבידם. לזה בחש מהי אל חפן אל מנחתם פי׳ אפילו זכות שכבר הגיעה מנחה לה׳ לא יפן לה ולא יביע אלי׳. וכ"ז הוא מעעם הנ"ל שאם יעמוד לכם איזה זכות עדיין יוכלו לעמוד ברשעתם שביה תקלה גדולה להם ולישראל.

ומעתה מובן היטב מה שנחיירת יעהב מעשיו שכיון

שע"י ישיבתו בא"י יש לו איזה מצות כמ"ל ח"ו עו"ז יכיי לו כח לכחריב כמו כל אלו שזכרתי לעיל שהחריבו והשחיחו בכח חחה חלוה שמשו. ועכ"פ זה וודחי שישיבת רשטים בח"י היא נגד רלוגו יח"ש ואין לכם חלה ונחלה במצות ישוב א"י. ובאפיהורסים כוליאו שם רע על ההפלאה שכותב שמי שדר בא"י אף אם ח"ו עובר על כל החורה כולה הוא יותר ממי שמקיים כהתו"כ בחו"ל, וזה עלילות שוא ושקר כדרכם לחפום באיזה לשון לחלות בו בוקי סרוקי. אלא שבהפלאה נחקשה במה שאמרו הדר בא"י דומה שיש לו אלוה שהלשון דומה משמע שבאמת אין לו אלא דומה כמי שיש לו. והדר אמר כל הדר בחו"ל דומה כמי שאין לו משמע דבאמח יש לו וא"כ העלה חו"ל יותר מא"י. ומחרן די"ל דכל הדר בחו"ל אפילו מקבל עליו עול תורה ומצות דבאמת יש לו אלוה אלא שנדמה לו יען שדר בחו"ל שהוח כמו שחין לו חלוקי והדר בח"י נדמה לו שע"י מלוה זו בלבד יש לו חלוהי. כי אף שמקיים שם כהת"כ מ"מ נדמה לו שהסיבה למדה זו שיהיי כמי שיש לו אלוקי הוא לבד בשביל מצוה זו של דירת א"י יען שלפי הדמיון כל המצוח אינם תועילים לזכ כתו שדותב לו בחו"ל שבוא כמי שאין לו אלוקי אף אם מקיים כל המצוח. אבל כ"ז אינו אמת אלא דמיון בעלמא כמו שמבואר בהדים בדבריו. גם לם מיירי כלל בעוברי עבירה ח"ו כי קיום בתורב ובמלות בוא מוכרח גם בלא"ב אלא ככל סובב מה שהוא גורם למדה זו להיות כמי שיש לו אלוקי כי כל מלוה ומלוה יש לה מעלה מיוחדת לשכר מיוחד, ואמרו הז"ל במד"ר פ' תלא פי ני סוי בי הקב"ה לא גילה לבריות מהו מתן

שכרן של כל מלוה ומלוה כדי שיעשו כל המלות בחום מנין שנאמר נעו מעגלותי׳ לא חדע, ובישיבת א״י מחמת מעלת א"י נדמה להם שהיא הגורמת להיות כמו שיש לו אלוקי אבל אין האמת כן כמו שכתב בהדים שלשון דומה מורה על כך שחינו חלם דמיון ואינו אמת, ולמסהנת הש"ם הדר ביי לגמרי מלשון מימרא זו אלא מסיק דהכי האמר כל הדר בחו"ל כאילו עובד ע"ז, וכל הפירושים במימרא ההודמת אינן אלא כו"א ולא נשאר לפי המסתנת. ויש לדבר עוד בדברי הפלח"ה האלו אלא שאין כדאי להאריד בזה כי הדברים פשוטים וברורים לכל מי שיש לו מח בקדקדו. וכבר הבאחי מהרבה ראשונים ז"ל דברים ברורים ויתבאר עוד להלן באורך. ובספרו של מרן הקדוש משינאווא זלה״ה דברי יחזקאל נדפס שם מכתב שקלל בקללה נמרנת את האומרים מימרות שרולים בהם להעעות את הבריות שיסעו לא"י וילכו בשרירות לבס. וזה וודאי אמת וברור לכל הדישות שאין מלות ישוב א"י אלא למקיימי בתוב"ה ומלותיי.

## 23

והנה בעיקר ההלכה של דין מלוח ישוב א"י יש לפנינו בראשונים ז"ל די שיטוח, ואנירם אחת לאחת בקלת ביאור בעובייית. \_ בשיעב באי כיה שיטת כרמב"ן דמלות ישוב ה"י כיה מיש דחורייחה וחף עכשיו בזמן הגלות יש לפנינו מייע זו. וכבר הבחתי שיש להסתפה בדבריו אם סובר שגם עכשיו יש מ"ע לעלות ליחידים אם אינו בחומה. או אפשר עכשיו שיש גזירת הגלות תו אין חיוב עוד לעלות אף לדעת הרמב"ן אלא שכוונתו שהיושבים שמה בח"י מלווין ועומדין שלח לנחת, ולזה נועה גם דעת האבני מר בסוף התשובה. וכבר כחבתי שלשונו ז"ל אינו מבורר בזה ואדבר מזה אי"ה עוד בסוף במאמר

והנה משמע מלשון הגמי ב"ב די ל"ה ע"ה חין יולאין מא"י לחו"ל ובשלהי כתובות במשנה אמרו הכל מעלין לא"י ואין הכל מוליאין ובגמי שם מבקש לריכותה למה הולרך לומר תרווייהו הדינים דמעלין והדינים דחין מוליחין, וברש"י שם ד"ה חיידי

דכיון דאשמעינן דמעלין כש"כ דאין מוליאין ועכ"פ זה וודמי דמעלין כוי רבוחה יותר מחין מוליחין וח"ה למילף לומר דמעלין מהך דקחני אין מוליאין וא"כ קשה מה שאמרו בגמ' ב"ב אין יולאין מא"י ולא אמר רבותא יותר שלריך לעלות לא"י מחו"ל, גם לא נמלא בכל הש"ם שיהיי חיוב לעלות. ואין לומר דסמכי על מה שאמרו בשילהי כתובות דהכל מעלין דכבר הבאתי באורך מה שכתבו שמשם אין ראיי כלל שהרי שם אמרו כמו כן דהכל מעלין לירושלים ובזה וודאי לא מלינו שום חיוב לעלות מא"י לירושלים ואף ללאת מירושלים לשאר עיירות בא"י לא מלינו שום איסור כי לא אמרו אלא אסור לנאת מא"י לחו"ל אבל לא מירושלים לשחר עיירות. חבל שם בהכל מעליו חיו כדין אלא שאם כוא רולה לעלות לא תוכל לעכבו. וככפי כית מכ שמפסדת כתובתב ולת תמרו בזב אלא שלא לעשות עיכוב למי שרולה לעלות. אבל אם שניהם אינם דולים לעלות לא אמרו בזה שום חיוב. וא"כ מדאמרו רק אין יולאין ואינו מחכר בש"ם בשום מקום דעולין נראה מזה שאין האזהרה אלא שלה לנחם חבל לה למלום

ולדעת הסוברים שאין מ״ע בישיבה אלא הטעם שאמרו שלא לגאת הוא כמו שכתב הרשב״ם בשביל דמפקיע עלמו מן המלות ניחא שאין זה אלא כשכבר יושב שמה ונתחייב באותן המלות, אבל לדעת הרמב״ן לריך להבין לכאורה. ונראה מזה דאף הרמב״ן מודה דבזה״ז אין האזהרה אלא שלא לגאת, לא לעלות, ול״ע עוד ויתבאר להלן. ובעיקר הדבר נמשכו אחר דעת הרמב״ן הרשב״ץ בספרו זהר הרקיע ובנו הרשב״ם ועוד כמה גדולי אחרונים ז״ל.

### 13

השימה הבי היא דעת רש"י והרמב"ם שאף בזה"ב
אין מ"ע בעלם הישיבה בא"י ואינו נמנה
כלל במנין המלות. ומה שבאבני נזר רולה להעמים
גם בדברי הרמב"ם שסובר דהוי מ"ע אלא .דלא
מנאה במנין המלוח יען שנכלל במלוח החרם חחרימם,
כבר הבאחי שהרמב"ן עלמו כחב שלא להשחבש בזה
וכתב דברים ברורים שאין לדחוחם כאשר כתבחי לעיל.

ומבואר זה בכמה פוסקים שהבינו כן מדברי הרמב"ם שסובר שאינו מלוה דאורייתא מדלא מנאה במנין המלות. אף הרשב"ש בסי׳ ב׳ שהחזיק בשיטת אביו הרשב"ן שסובר כדעת זקינו הרמב"ן דהוי מ"ע דאורייתא מ"מ כחב שם שאף לדברי הרמב"ם שלא מנאה מ"מ אם אינה מלוה נמנית היא מלוה מדרבנו והרי שפשוע בעיניו דלהרמב"ם ז"ל כיון שלא מנאה וודאי דלא כוי מלוב דאורייתא. וכן מביאב בס׳ שיורי כנה"ג יו"ד סי׳ כל"ע בהגה"ע אוח ל"ג דהנשבע שלא לדור בח"י שבועה חלה עליו כיון שחינה מצוה המפורשת בתורב אלא מצוב דרבנן, והביא שם מכמה פוסקים שסברי כן דמדלה מנחה הרמב"ם במנין המלוח לה כוי אלא דרבון, וכל ספק שנסתפק בה לקולא. וחמה על המבי"ע שכתב שחין שבועה חלה עליו הגם שאפשר שסמך על הרמב"ן מ"מ חמה שעזב סברת ברתב"ם ומוו"ם.

והמהרי"י אלגזי בספרו ארעא דרבנן העתיק דברי הכה"ג האלו ככחבם וכלשונם ולא העיר מאומה, גם החיד"א בספרו יעיר אוזן אות י׳ סי׳ כ׳ בעתיק דברי בכב״ג בחלו ולח בעיר מחומה על דבריו אלא שהביא דברי הספרי ומפלפל על פירושו של המג"ח בדברי הספרי, חבל במה שכחב הכב"ג ועוד כ"פ שלפי דעת הרמב"ם שלא מנאה במנין במלוח אינו מלוה דאורייחא והאומר שהיא מלוה דאורייתא אין סמיכתו אלא על דברי הרמב"ן זה הביאו בסחמא ואין פולה פה ומלפלף נגד זה. וכן הוא עוד בכמה פוסקים אלא שלא ביארו העעם למה אינו חושבו הרמב"ם ז"ל למצוה. אבל לפי המבואר בדברי רש"י בפי׳ שאינו מלוה אלא הבטחה. והרמב"ן ז"ל בעלמו כתב שכן הוא דעת רש"י ז"ל כחשר הבחתי לעיל, בזה מובן היטב טעמו של הרמב"ם ז"ל. ותלי"ת ישבתי דברי רש"י והרמב"ם מכל ההושיות כחשר החרכתי לעיל, גם הבחתי שחף מדברי החום׳ וברח"ש נרחב כדעת רש"י וברמב"ם.

וחוץ לזכ לפי מה שהבאתי מדברי הפוסקים דכיון שלא מנאה הרמב"ם במנין המלוח ש"מ דסבירא לי שאינו מלוה דאורייתא הנה רוב ראשונים סברי דמנין המלוח כדעת הרמב"ם ז"ל וכמ"ש הרא"ה

ז"ל, גם הסמ"ג וסמ"ק שחלקו באחה מלות על מנינו של הרמב"ם ומנו מלות אחרות כנגדם לא חשבו ג"כ מלוכ זו של ישוב א"י. וכמשנה למלד בדרד מלוחיד סידר בפרטיות המצות שמנאם הסמ"ג ולא הרמב"ם ועי׳ במלות השם שסידר המלות מסמ"ג וסמ"ה. ועכ״פ רובא דרובא ממוני המלוח הראשונים לא כביתו מצוב זו, וח"כ רוב ברתשונים בלכו בזב בשיטת ברמב"ם ז"ל שאינה מצוב.

ומה שכחבו הרשב"ש והכה"ג ועוד כ"פ שהיא מלוה דרבנו לה כבנתי לכחורה דכיון שלה נמלח בהרת שום מלום בזם מנ"ל שבית מלום דרבנו דמ"ש ברשב"ש בסיי א' ראיי שהיא מנוה דרבון מהא דאמרו ככל מעליו כבר כתבתי שאינו ראיי. גם מרוב הפלגה שהפליגו חכז"ל בחשיבות ישוב א"י י"ל שהוא בשביל חשיבות העבודה שם גם בשביל חשיבות מלות התלויות בארץ כאשר כחבתי מזה למעלה שאין מכ"ז ראי שיש מלוה בעיקר הישיבה. גם במה שאמרו במס' ב"ב אין יולאין מא"י לחוץ לארן פי ברשב"ם שבוא בשביל שמפקיע עלמו מו המלוח וא"כ גם משם אין ראיי שיש מלוה בעלם הישיבה. אך יייל דוה גופא שלא לבפקיע עלמו מו המלוח היא מלוה דרבנו. וכבר הבחתי דברי הש"ם דלפעמים ענשינן בעידן ריתחח אף מי שאינו מחויב טדיין יען שלא כביא שלמו לידי חיוב, ול"ב בפרטיות מתי לריך להביא שלמו לידי חיוב המצור גם מחי שאסור להפקיע עלמו מן המצוח כי גם בזה יש סתירות בדברי הפוסקים, ואדבר מחה להלן. ועכ"פ רואין שהרבה פוסקים פשוע בעיניהם שהרמב"ם וסייעתו שלה מנחו ישוב ח"י במנין המלוח סברי שהיא מלוה דרבנן. שוב ראיתי בעקרי הד"ע בדיני נדרים סי׳ כ"ג אות א׳ שהביא מס׳ סמא דחיי שאין בעלף לא"י בזכ"ז אפילו מלום דרבון, ונראם שמחלה דבזה"ב היי עכ"ם מלוה דרבנן, ועכשיו אפילו מלום דרבנן אין בזם, ואין הס' סמא דחיי בידי לעיין בו.

13

והשד"ח בכללים מערכת כאלף אות רמ"ג כתב דמדברי הסמ"ג בלאוין סיי רכ"ז ובהגמ"י

פ״ה מהי מלכים שכתבו בשם ר״ה ממין דמה שחסרה תורה לשוב למלרים חינו חלח בדרך הזה. כלומר מח"י למלרים, אבל משאר ארלות מותר, מזב מתבאר דרק למלרים בית דחסרב חורב לנחת מח"י. חבל לנחת מא"י לשאר ארצות חו"ל מדאורייתא שרי, ולפענ"ד משום כא לא אריא ואין ראיי מזכ כלל, חדא דיייל דאף אם נימא דמדאורייתא אסור לנאת מא"י אף לשאר ארלות מ"מ אינו יותר ממ"ע שיש לדעת הרמב"ו בישוב א"י וא"כ בולרך למימר ביליאה מא"י למלרים שבזה יש גם איסור לאו דל״ת לשוב בדרך הזה עוד ועובר בזה על עשה ול״ח, ולשחר חרצות חינו חלח באיסור עשה. ולפי המחבאר לעיל שאיז מלוה זו של ישוב א"י שייך אלא במקיימי כתוכ"ק ומצותיי כדמוכח מהראי, ובחרדים וכשל"ב הביאו מעשב רב בקיבון כמה חכמים עם הב"י שגרשו מח"י אדם ח' עבור עבירם אחת שביי עובר עליי אף כי עבירה גדולה היי מ"מ זה וודאי שמא"י למלרים היי אסור לגרשו כי אף מי שעשה עבירות גדולות ר"ל מ"מ אסור לכפותו לעבור עוד על לאוין אחרים אשר עומד ומלווה פליהם, וכי מי שאכל שום יחזור ויאכל שום. וע"כ שחך מח"י לחו"ל היו יכולים לגרשו כי בעל מבירם אינו מלוום על ישוב א"י כאשר בארכתי למעלב, וא"כ נ"מ עובא באיסור זה של יליאה מא"י למלרים אף לדעת הרמב"ן שהדירה בא"י היא מלוה למורייםם.

## 113

ובשוית מעיל לדקה סיי כייו שהחזיק עובה במלוה זו של ישוב א"י וכתב שכוא מ"ע דאורייתא גם בזכ"ז וכים מ"ע חמורה לדעתו ז"ל כחשר החריך שם ומ"מ כתב אח"כ שאם אין לו שם מקום מוכן ומזומן לביות מלוי לו שם פרנסה בריווח לא יסע לא"י. וכבית ע"ז מכמה רתשונים דכל שחין לו שם פרנסה מוכנת מעבירו על דעתו ועל דעת קונו והלא יולאין מא"י לחו"ל ללמוד חורה וסיים לבסוף שעכ"פ אלו הנוסעים לשם ולריכין עי"כ להחפרנם מן הלדקה ואלו כיי בחו"ל כיו יכולים להתפרום ממעשה ידיהם לא עוב עושין כי גדול הנהנה מיגיע כפו אלא שאח"כ כתב שלריכין להתיישב בזה ואין לו בו הכרע יעייש,

ומבואר בזה שאף שהחמיר טובא במנות ישוב א"י וחושבו למ"ע חמורם מדאורייתא מ"מ אינו דוחם את בחשיבות של הנהנה מיגיע כפו,

ובכתבי הקודש של מרן הקדוש ר"מ מוויטעבסק זלה"ה שהי׳ דר בח"י וכתב במכתביו שנדפסו בספר ליקועי אמרים מכתב ב׳ שהשיב לשואליו ששאלו אותו אם ליסע לא"י וזל"ה אחרי ראותי גיה"ה ומשם ניכר באמת שתשוחתם אל באמת ויודעים ומכירים חסרונם ומחמת הנ"ל רולים לעקור סיכי ולרבוע ולבוח חל חב"ה ממש כם רולים לכבות בחש בתבן כי בכאן עירדת הפרנסה מערידה עד למאוד ובפרט במילחה דתלי ביי טפלי הם לה שיש ביכולת בידם להניח כמה מאות אדומים אלל בטוחים גדולים באיזה ההלה בכדי שישלחו להם הריוות מדי שנה בשנה חמידין כסדרן ולהחפרנס מן הריווח ההוא אזי באמת ביי עוב למאוד ואם אין יכולת בידם כנ"ל אזי עלתי לעובתם שיניחו מחשבה זאת ויחליטו בדעתם לישב במהומס והשי"ח יהי׳ בעזרס עכלה"ה. והרי שחף חלו שהעיד עליהם הקדוש שהיי חשוקחם ליסע לאה"ה עבור חשוקחם אל האמת ויהיו מסתופפים שם בלל רבס הקדוש ישראל ואעפי"כ בעבור טירדת הפרנסה שבשם כחב אליהם שבנסיעתם לא"י מכבים כאש בתבן והחליט שאין זה לטובה. זולח אם יש להם סכום רב שהפרנסה בטוחה בכל שנה מהריוות אזי ראה לטובה שיהיו אתו עמו באה"ה. לא זולת. וחזינו לדעתו הגדולה החלעה זו שבדעת הפוסקים שחין ליסע לא"י אא"כ הפרנסה בטוחה שם. וכו הוא אף בגדולים ואנשי מעשה שהכירם וידעם הה"ק ז"ל שכוונתם ליסע אד בשביל כאמת מ"מ אין לסמוד על תשוקה זו בשביל נסיון הפרנסה וקרא עליהם שבנסיעה לא"י מכבים כאש בתבן ומי כמוהו מורה, בפרט בזמנינו בחולשת כדור בכח כאמת ושאר ענינים.

ובגמי ב"ב די ל"ח גבי חין יולחין מח"י לחו"ל אמ"כ עמדו סאחים בסלע אמרינו שם ע"ב אר"י לא שנו אלא מעות בזול ופירות ביוקר אבל

מעות ביוקר אפילו עמדו ארבע סאין בסלע יולאין ופירש"י ז"ל מעות ביוקר שהפרקמטיא זלה מאוד יולאין, ומזה משמע דלה מיירי שם בש"ם אלה מאוחן

שיכוליו להתפרנם שם מפרהמטיא או מלאכה וכדומה אבל אם יצטרך ע"י ישיבתו שם להתפרום ממתות בו"ד מזה לה דברו שם בש"ם שיהיי היסור לנחת כדברי המעיל לדהה שי"ל דלהנות מיגיע כפו חשוב טפי ממצוה זו של ישוב איינ

משה

והמעיל לדקה כתב בתחלה סתם שאם ע"י ישיבתו בא"י ילטרך למתנת בו"ד לא טוב עושה בנסיטתו לח"י, וחח"כ כתב שלריך להתיישב בדבר וחין לו הכרע, אמנס החח"ם באה"ע ח"א סיי קל"ב לא העתיק מהמעיל לדקה אלא לשון זה שכתב שלא טוב טושה בנסיעתו לא"י אם ילערך עי"ן למתנת בו"ד וע"ז סיים שמתקו דבריו לחיד ולא העתיק כלל מה שכתב אח"כ שלריך להחיישב ואין לו הכרע ומשמע מזה שהחת"ם הכריע כן בהחלע. ובמ"ש המעיל לדחה שאם אין לו בא"י פרנסה מוכנת ויש חשש עניות איז לו לנסוע לא"י זה הביא המעיל לדקה מכמה ראשונים שמפורש יולא כן בדבריכם אף אותן שהפליגו מאוד בגודל חשיבות מלות ישוב א"י ולא נמלא שום חולה ע"ז לא בראשונים ולא בגדולי האחרונים.

ובראה הענין ממ"ש חום׳ והרי"ף והרח"ש ושחר ראשונים שא"ל לפזר כל ממונו עבור מ"ע ומהורו מגמ' ב"ה ד' ט' שאמר אלא מעתה אי מיתרמי לי׳ חלחת תצוחת ליחיב לכולי׳ ביחי יעייש וברתשונות וכחב שם בש"מ בשם הרחב"ד השיח לי וכי יש דמים למלות ואיך יוכל לומר שלא יקנה לולב ואתרוג אלא כדי כך וכך ומי שם להם דמים וכלא מצוב אחת חשוב מכל ממונו וי"ל כדי שלא יבוא לידי טוני וילערך לבריות. ובב"י או"ת סוף סי׳ תרנ"ו הביא כו מהרשב"ה שכתב בשם הרחב"ד שהעעם הוח כדי שלא יבוא לידי עוני ויטיל עלמו על הליבור וכו׳ שהעוני כמיתה, ומ"מ לא כמיתה ממש אמר הרב שלא אמרו אלא במ"ע אבל במצוח ל"ח אפילו כל ממונו עכ"ל. וכן הביא להלכה שם בשו"ע או"ח סי׳ תרנ"ו וביו"ד סי׳ קנ"ז, ונראה שזהו דאורייתא שחייב לפזר כל ממונו שלה לטבור על ל"ח. וכן הנו רואים בדברי הב"ח שטרח ליישב שלא יקשה ע"ז

מה שאמרו בגמ' אם נאמר בכל נפשך למה נאמר בכל מאודך, לפי שיש אדם שחביב עליו ממונו יותר מגופו לכך נאמר ובכל מאודר, ולא אמר דהאי בכל מאודך על שאר מלות ל״ת שיפסיד כל ממונו יעיי״ש מה שערח לחרץ בזה שלא יהיי שום סחירה על אותה ההלכה, ואם אין זה מדאורייתא אלא מדרבנן אין לזה שייכות במקרא. ועכ"פ הדבר ברור בזה שלגבי מצוח ל״ח לא חיישינן לעוני ולא מצינו חילוק בזה אף במי שיש לו בנים הענים דסחמא אמרו שיפזר כל ממונו עבור מלוח ל״ח ולא חיישינו לומר על עניות שילערך להעיל עלמו על הליבור שהיח כמיחה אלא לגבי מייעג ואייכ מה שאמרו דבשביל חשש עניות יבעל חלות הדירה בח"י ל"ל בשביל שבית מ"ע דתף בסוברים שבית מלוב דתורייתה גם בזכ"ו כות בשביל שכות מ"ע וזה מ"ל לעשות במקום שנעשה עני עי"כ אבל לילך מא"י למלרים שהיא ל"ח בוודחי שחף חם נעשה עי"כ עני מדוכח ר"ל חסור לו לעבור על הל״ח כמו שלריך לפזר כל מה שיש לו שנעשה עי"כ עני מדוכא ר"ל, וא"כ נ"מ טובא במה שהיי לורך ליתו ל"ת על היליחה בחותו הדרך שמח"י למלרים אף לדעת ברמב"ן שגם לשאר ארלות כוי דאורייתא מחמת מ"ע ואין ראיי כלל מזכ.

אלא שמדברי הסמ"ג בלח"ה רחי׳ שסובר דלח הוי ישוב א"י מצוה דאורייתא מדלא מנאה במניו המצות כמו שכתבתי למעלה, ובשו"ת תומת ישרים סי׳ ס״ו כתב גדולה מזו שהסמ״ג דעתו כדעת ר״ח שעכשיו אין מלוה כלל לדור בא"י אף לגבי הך דינא דהכל מעלין, והביא ראי׳ לזה, ולהלן בביאור שיטח ר"ח אדבר מזה שאין זה הכרח בדעת הסמ"ג, אבל זה וודאי נראה שסובר דלא הוי מצוה דאורייתא.

b

ואחשבה לדעת שאפשר שגם החרדים שהעתיק דברי הרמב"ן שישיבת א"י היא מ"ע ממנין המלות מ"מ אין ראיי שהכריע כוותיי שהרי אנו רואים דרכו של החרדים שהעתיק כל הדיעות במנין המלוח אף מה שאינו אלא דעה יחידית בלבד. ובמלוה שהיא

ממנין תרי"ג לכל הדיעות כותב בסתם בלי שום מקור ובמלום שבים לדיעות יחידות חומר דבר בשם חומרו ויודעיו מזה שחינו חלה לדעת חותו המ"ד שהביה. לא לדעת הראשונים האחרים, וגם כאן בפ״א ממלות החלויות בארן אות ט"ו שהעתיה שמ"ע מה"ת לדור בח"י כתב חח"כ מתרי"ג לרמב"ן ורשב"ן כדרכו בכ"מ שהביא המלוח שהם לדיעוח יחידות, וגם כאו במ"ש שהיא לרמב"ן ורשב"ן העיר שאין זה לשאר ראשונים, וכנה במה שהעתיה כל הדיעות א"א לומר שסובר כדעת כולם דח"כ יהיו הרבה יותר מתרי"ג כי כל מי שמונה איזה מלוה שלא מנה אותה חבירו ע"כ כוא מחסר כנגדה איזה מלוה אחרת דהכל מודים שהוא חרי"ג כמבואר בגמי אלא שמחולקין איזה מהם שבאו למנין, ול"ל דבמה שהעתיק דעת כולם לה בה לככרוע הלה שדעתו ז"ל די"ש יולה ידי כולם וכל מה שאומר איזה גדול מהראשונים שהיא מלוה מכראוי לקבלו בשמחה לעשות רצון קונו בכל אופן ואופן.

ואפשר סובר כדעת המהר"י חלפנדרי בספרו מולל

מחש סי׳ י״ג שכחב שם דחף שבכל החיסורים אנו מתירים בס"ם לכחתלה איסור ערוי ואיסור מאכל ובדרבנן בס' ח' לכתחלה מ"מ אין זה דווקא אלא לענין איסור שהוא ל"ת שרינן ס"ם אפילו לכתחילה משום דממזר ודאי אסרה חורה אבל ס' ממזר אינו בבל יבוא וכן בכל האיסוריו ספיהו לא אסרה תורה אבל לענין היום מלוה או דרבנן או דאורייתא שהיא עשה כד וכך אין לפוערו מעעם ס"ם שהרי אפילו באלף ספיהות כיון שיש ספה ח' מני חלף שהוח חייב א"כ כרי לא היים בעשה וכרי החיוב מועל עליו מכ"ל ועיו"ש. וברבה מגדולי האחרונים נמשכו אחר סברת זו. וכעין זה הם דברי החוו"ד בסיי ק"י שכתב דאף לדעת הרמב"ם שספיקא דאורייתא מה"ת לקולא מ"מ אין זה אלא בל"ח אבל היכא שאמרה תורה קום ועשה לריך להיות וודתי וגם הרמב"ם מודה שלריך להחמיר מה״ת בספיקה. אלא שלדעת החוו״ד אפשר שלא אמר זה אלא בסי אחד דבעשה כיון שלריך להיות וודאי גם הרמב"ם מודה שלריך להחמיר מדאורייתא אבל ברוב או ס"ם שהוא כרוב אפשר דזה הוי מה"ח כוודאי ובכה"ג לא החמירה החוה"ק.

אמנם במוצל מאש מבואר דאף אלף ספיקות לא מהני ואף בס' אחד מני אלף כיון דסוף סוף לא עשה מועל עליו החיוב לקיים. ואפשר שזה חלוי אם אמרינן רובא וס"ם הוי לי' דין וודאי או עדיין הוי ספיקא אלא שספק כזה החירה החוב"ק, וזהו פלוגתא ישנה בין החום' ושארי ראשונים כנודע, ואין להאריך פה בזה. והברוך עעם בסוגי' דקנין פירות הביא משם הר"ן במס' חולין לגמרי להיפך דאף דספיקא דאורייתא מה"ת לחומרא זה אינו אלא בספיקא דאירייתא מה"ת לחומרא זה אינו אלא בספיקא דאירייתא שנמלא לפי"ז קיל יותר מ"ע בספיקא להיכות דברים בזה שאין מקומו פה. ועכ"פ היא פלוגתא. והפלחי בסי' ע"ז סוף ס"ק ג' כתב למנוע ממלוה לא אמרינן ס"ס וזה הוא כדעת המהר"י אלפידרי במוצל מאש

ואפשר לומר הסברא לחלק דבעשה לריך לקיימה אף בספק א' מני אלף, ובל"ת אין לחוש כשיש ס"ס או רוב, דהפמ"א בח"ש יו"ד סיי מ"א ובח"ג סי' י"ט כתב דמי שאכל עוף ואח"כ מלאו בו א' מי״ח עריפות שא״ל כפרה דלא הוי לי' דין שוגג אלא אונס וכביא ע"ז ראי' מגמ' וחוס' יעיי"ש. ולפי"ז בל"ת היכח שיש רובח חו ס"ם חף חם נתברר אח"כ שבי' מבמיטוט שאסור לא טבר טל כל״ת דכיון דיש לו דין אונס כללא כוא דאונסא כמאן דלא עבד ונמלא שלא עשה מאומה, אבל בעשה עי' בש"ד חו"מ סי' כ"ח דחונסה כמחו דלה עבד אמרינן אבל לא אמרינן אונסא כמאן דעבד כיון דסו"ס לא נעשה, וא"כ אף אם יש רוב או ס״ם ליפטר מ״מ יוכל להיות לפטמים שהמיטוט אמת ואף שיש לו דין אונס כיון שסמד על הרוב ואיו לו עונש אבל העשה לא נתקיימה כי לא אמרינו אונסא כמאו דעבד ולדינא יש פלוגתא בזה.

ובשו"ת ב"ש יו"ד ח"ב סיי קט"ו האריך בדין ס"ס במ"ע ומביא הרבה ראיות דמועיל ס"ס להקל גם במ"ע, אמנם בשו"מ מהדו"ק ח"ג סיי פ"ז החזיק בשיטה זו דאינו מועיל רוב במ"ע, וכן הוא דעת המהר"ם שיק באו"ה סיי קכ"ה, וק"ק דהרבה אחרונים מפלפלים במלות מילה לומר רוב

מלוין אלל מילה מומחין הם כמו שאמרו בשחישה וכחבו הראשונים כן גם בניקור ובמקואות ואם נימא וכחבו הראשונים כן גם בניקור ובמקואות ואם נימא דיש חילוק בהך דאזלינן בתר רובא בין מ״ע לל״ת אין לדמות מילה שהיא מ״ע לשאר ענינים שהוא ל״ת. גם המהר״ם שיק בעלמו מפלפל בזה בכמה תשובות ביו״ד בה׳ מילה ולא העיר במ״ש באו״ח שדעתו כזה. ואפשר אין כוונת המהר״ם שיק באו״ח שדעתו כן בכל מ״ע ולא אמר זה אלא על מ״ע דשמירה דלשון שמירה לא שייך אלא בוודאי לא בספק דאם הוא ספק אינו נקרא משומר, ואפשר יש לדחוק כן הוא ספק אינו נקרא משומר, ואפשר יש לדחוק כן בזה ולא בזה. גם החת״ם ביו״ד סי׳ רמ״ח מפלפל בזה ולא בעיר מאומה והדבר לריך ביאור רחב והיא מבוכה ביו בפוסקים.

משה

### ND

ועב"ם אפשר לומר שלדעת החרדים שבמ"ע חיובא רמיא לעשות אף כדיעה יחידית שבין הראשונים כי באמת דברי הראשונים כמלאכים אלו ואלו דברי אלקים חיים כמ"ש חז"ל על פלוגתת כאמוראים וא"א לדחות דעת ה' מן ברחשונים אלה ביכה ששחרי בראשונים בחולקים במה מרובים וזהו מעעם רוב וא"כ האומר שבמ"ע אינו מועיל לא רוב ולא אלף ספיקות שחף בס' אחד מני אלף עדיין חיובא רמיא להיים א"כ מחויבין להיים כל המצות אף מה שהיא לדעה יחידית. ואפשר שבשביל זה אסף איש עהור כחרדים זלכ"כ את כל כדיעות בקיום כמצות ובשביל זה הביא מהרמב"ן והרשב"ן דישוב א"י הוא ממנין המלות אף שידע שרוב הראשונים חולקים לא הכריע: כדרכו בכל המלוח. ומה שהפליג כ״כ בשבח ישוב א"י זהו העיקר מעעמים אחרים שאף הסוברים שחין חיוב דחורייתה בעלם הישיבה שם מ״מ הכל מודים בקדושת ח"י וגודל חשיבות בעבודה של עובדי השי"ת באמת שמה, ובפרט קדושי טליונים כהחרדים זלה"ה הן המה המרגישים את הדושת א"י ונכספה נפשם גם כלתה באהבתה, וכמו שהביא שם בפ"ב מאברכם אבינו שבאותן החמש שנים שלא הורשה לחזור לח"י כיי משתוקק מחוד חחר שכיי בפעם ברחשונה ורחה יקר תפחרת קדושתה, וחף שנלעוה

בפיי שלא לחזור מ״מ היי תאב מאוד לחזור לא״י בעבור שהרגיש גודל הקדושה שבשם. וככה המה בזה כל הלדיקים וקדושים כמו שהאריד שם בחרדים. וכשמלורף לזה עוד שיש עכ״פ יחידים בין הרחשונים שסוברים שיש מ״ע דאורייתא בישיבתה וחיובא רחיי עליהו ששים ושמחים בזה לעשות רלון קונם. חבל בפירוש כתב שם החרדים שאין דבריו אלו אלא וחרדים המלאים יראת שמים כפלי כפלים וראוים הדברים למי שאמרם ולכל ההולכים בדרכיו להיים כל הכתוב בספרו הקדוש חרדים שלא יעה ימין ושמחל, חבל מי ומי ההולכים, וכבר הבחחי מ"ש החרדים על חותן שחינם מקיימים שם תורה ומלות ככחוי.

גם בשל"ה הקדוש אף שהעתיק דברי החרדים שהביא דעת הרמב"ן שיש מלוה דאורייתא בישוב א"י אין ראי׳ שהכריע כן להלכה כאשר אבאר להלו דעת השל"ה בזה. ויהי׳ איר שיהי׳ כבר נתבאר שהרבה ראשונים המה בשיטה זו שמעולם לא אמרה בחוב"ה כלל שום מצוב וחיוב על ישוב א"י אלא בחשיבות היא לעובדי ה' באמת שחשוב יותר במקום כמהודש.

## מב

שימה ג׳ היא שיעה ממולעת בין ב׳ שיעות הנ״ל שסברי שבזכ"ב כוי ישוב ה"י מלוכ דאוריימה כדעת הרמב"ן אבל אחר שנגזר עלינו גלות וגלינו מארלנו שוב אין מלוה וחיוב לדור בא"י. וגדולה מזה כחב הריטב"ה ביומה די ל"ח דחף הלחו שלה לשוב למלרים לא נאמר אלא על זמו שישראל שרוייו על אדמתם אבל בזה"ז שנגזר עלינו להיות נדחים בכל קלוי ארץ בעל גם האיסור שלא לשוב למלרים דכל חולה לחרץ חחד הוא יעייש, והגם שבמ"ש שעבור גזירת הגלות בעל גם החיסור שלח לשוב למצרים לח נראה כן מדעת הראשונים האחרים שאינו מבואר בפי׳ בתוה״ה שגם מלרים בכלל אבל גזירת הגלות להיות גולה מארלינו זה מבואר בכמה הראי.

ונראה שזה דעת הר"מ שהביא הרא"ש ז"ל בסוף כחובות שמחלה בהך דינה דהכל מעלין בין

זמן כבית לזמן הזה והוא מטעם שכתב הריטב״א. והמג"א כתב לתרן בזה דברי הרמב"ם שלא חשבה במנין המלוח יען שחינו נוהג בזמו הגלוח. ונמלח לפי דבריו שגם הרמב"ם סובר כשיעה זו לחלק בין זמן הבית לזמן הזה אבל כבר הבאתי שחלהן עליו האחרונים ונראין דבריהם שכיון שהיא מלוה בכל משר זמו כבית וגם לעתיד אחר ביאת כמשיח כוי מלוה הבועה לדורות כמו תרומות ומעשרות וכדומה וראוי לחושבו במניו אלא טעמו של הרמב"ם וכל ההולכים בשיטתו לרחה דסוברים כדעת רש"י שחינו מצוה כלל אלא הבטחה כאשר הארכתי למעלה. אבל דעת בר"ם נראב לפרש כדברי בריטב"א דאלו ביי סובר הר"ם שגם בזב"ז הוי מלוה דאורייתא כדעת הרמב"ן לא היי מחלק בדין זה בין זמן הבית לזמן הזה דכיון שהיא לעולם מלוה דאורייתא אין מהום לחלה ביו זמו לזמו.

וגוראות נפלחתי על מה שכתב במעיל לדהה דישוב א"י כיא מלוכ ואס כן לא נשתנו בזמנים וכל הזמנים שוים להיום המלות אפילו בזכ"ז ובכלל רמ״ח מלות עשה יחשב שאין לה ביטול טולמית חלילה שהמלות זמניות עכ"ל. ודבריו נפלחו במ"ש חלילה שהמצות זמניות שהלא הרבה מצות אינם נוהגים אלא בזמן שישראל שרויין על אדמתם לא בזכ"ז ולדעת כרמב"ם אף בזמן בית שני לא נתחייבו בתרומות ומעשרות בשביל שלא היו כל יושבי׳ עלי׳ וכן שביעית למ"ד שבוכ"ז אינו מכ"ת ויובל אליבא דכו"ע לא כיי אלא בזמן שכל יושביי עליי וא״כ כל אלה כס זמניות אף שהמה מרמ"ח עשין. והלא גדולה מזה מבוחר בפי׳ בריטב״ח שחף הלחו שלח לשוב מלרימה כוא חלוי בזמן שישראל מיושבין בארץ ומכש"כ במלות הישוב בא"י דוודאי י"ל שתלוי בזמן ישיבתה לא בזמן שאנו רואים הביפך שהגלם הקב"ה מארצו, והלא לדעת ר"י יש איסור שלא לעלות בזמן הגלות מבבל לא"י וא"כ וודאי דלא חל עליו אז מצות ישוב א"י כיון דחדרבח יש חיסור, וע"כ שהמלוה זמנית רק בזמן שישראל שרויין על אדמחם וגם ר"ז לא חלק עליו מטעם זה שחלילה לומר שהמיות זמניות חלח מטעם אחר כמבואר בגמרא. גם הרמב"ן שסובר שישוב א"י כיא מ"ע גם בזכ"ו ערת לכביא ע"ו כוכחות

מן הש"ם שהחשיבו את ישוב א"י גם בזמן הגלות, אבל לא אמר סחס מכח סברא שחלילה לומר שהיא זמנית, דוודאי אפשר לומר כן בכר"ג דטעמא רבה אית במילתי שמבואר בחור"ק שהקב"ה הגלם מארלו.

### מנ

והגאוו רי"פ ז"ל בספרו יש סדר למשנה הנדפס במשניות עם נ"ה פירושים במסי חלכ פ״ד כחב שם באמלע דבריו בהך דינא דמם׳ גיעין ד' ח' וב"ה ד' פ' דכותבין אונו בשבת להנות בית מן העכו"ם בח"י וז"ל והוי יודע דהרי"ף בגיעין ובב״ה לא הזכיר מזה כלום, גם הרא״ש בגיעין לא הביא מזה, אבל בב"ק סו"פ מרובה כתב והלוקח בית בא"י כותבין עליו אונו אפילו בשבת וכו' משום ישוב א"י לא גזרו ודוקא משום ישוב א"י אבל לנורך מלום אחרת לא שרי׳ אמירה לעכו״ם. גם העור בסי׳ ש״ו לא כתב כלום מדינא דההונה בחים בא"י שכותבין עליו אונו אפילו בשבח. ולכאורה טעמם ונימוקם טמם דס"ל להרו"ף והרח"ש והטור דמשום ישוב ח"י חינו אלא בזמן שישראל שרויין על אדמחם אבל עכשיו בעונותינו ברבו מאי ישוב א"י שייכי. והרא"ש שהעתיה הסוגי׳ שכותבין עליו אונו אפילו בשבת היינו משום דרולה לבחר דיני דחמירה לעכו"ם במלוה חחרת. לפיכך מדהשמיטו הרי"ף והטור נראה וכו' דבוה"ז לא בתירו לכתוב אונו אפילו בשבת וכו׳ איברא דבסי׳ ש"ו סו"ה כתב המחבר מותר לקנות בית בח"י מן בעכו"ם בשבת וחותם ומעלה בערכאות וכו' נראה דגם בזב"ן בתירו. ולהולר דעתי ל"ע לדינא מכל הני טעמי באמורים למעלה עכ"ל.

ולפענ"ד אולי ו"ל כיון שדין זה שבמחבר סי" ש"ו הביא הביא הב"י מקורו מהג"א פ"ב דמו"ק שהביא מהחא"ז וכחב שם הב"מ דכתב האו"ז דלא שרי אלא משכותבים בכתיבה של עכו"ם דאינו אסור אלא מדרבנן אבל בכתיבה שלנו שהוא דאורייתא אסור וכן הגיה ברמ"א שם על הא דכתב ומעלה בערכאות וז"ל: שלהם בכתב שלהם דאינו אסור רק מדרבנן ומשום ישוב א"י לא גזרו, או"ז, עכ"ל. וא"כ כיון שכל מקור דין זה שבשו"ע הוא רק מהאו"ז שכתב

בפי׳ שאין כהיתר אלא בשביל שכתב שלהם הוא דרבנו א"כ ע"כ לא החירו בזה אלא שבות דשבות ומבואר בשו"ע סי' ש"ז ס"ה ששבות דשבות מוחר גם בשאר מלוה ודהדהו בזה לומר לשון ערכאות כי בערכאות בוודאי כותבין בלשון המדינה שלהם שאינו אלא דרבנו. וברי"ף ובטור שבשמיטו כד מימרא שבש"ם גיטין וב״ה דכוחבין טליו אונו ואפילו בשבח אפשר שסברי דכיון שסתמו הלשון לכתוב אונו שפירש"י ז"ל שהוא שער ולא הוזכר בזה רמז של ערכאות אלא סתם שטר משמע שאין נ"מ באיזה לשוו וגם בלשוננו שהות איסור דאורייתה מותר. וזה אסור בשאר מנוה כמ"ש החוס' והרח"ש. ול"ל דישוב ח"י שחני. ע"כ השמיטוהו הרי"ף והטור דזה אינו בזה"ז, אלא שסמכו בשו"ע על האו"ז שהתיר היכא שהוא שבות דשבות דיכול להיות שגם הרי"ף והעור מודי בכה"ג ולא נחלקו עם האו"ז אלא בפי׳ דברי הש"ם, ולדינא היכא שכות שבות דשבות חותר בכל דבר חלוב וזב כוי עכ״פ מלוה גם בזה״ז דאית בי׳ משום לא ישבו בארלך ולא תחנם, גם הישוב שמתיישב שם ישראל אף אם עכשיו אין מלוה בעלם הישוב אית בי׳ ג"כ מלוה במה שמקיים שם מלות החלויות בארץ ושאר מצות בחשובים שמב אלא שאינו דומב לזב"ב דאית בי׳ תרתי גם מצום בעלם הישוב והתירו אז אף במלאכה דאורייתא ע"י אמירה לנכרי כמו שמחלהין בגמ' ע"ז ד' כ"ח בין היכח דחית בי' חרתי. אלח שמהלח מן האחרונים אף שהכריעו כדעת החולקים על האו"ז וכשו"ע דגם כחב שלהם אסור מדאורייתא אעפי"כ הביאו דין זה שבשו"ע דכוחבין אונו אפילו בשבת, ולפענ"ד כיון שסברי שהיא מלאכה דאורייחא אין לסמוך על היחרו של השו"ע שהוא בשיעת האו"ז שכתב בפירוש שאין ההיתר אלא בדרבנן אבל לא בדאורייתא. ומה שנמשכו אחר דברי הש"ם שהתירו. כיון שהרו"ף והעור השמיעוהו ולא זכרו מזה מאומה נראה דסברי דלא שייך בזה"ז כדעת הגאון הנ"ל, ומה שהביאו הך דהכל מעלין ולא ניחא להו לחלק בין זה"ב לזה"ז כמ"ש העור בסיי ע"ה. אפשר דהחם מסתימת הדברים אין שום משמעות לחלק בין הזמנים כמ"ש הטור שם, אבל הך דינא דכוחבין עליו אונו למדוכו בגמ' גיטין ד' ח' מהברייתה דהנכנס לחרץ בעמים דמיירי כל בברייחה בדיני עומהב שגזרו על

משה

רמב

ארן בעמים ובאותה הברייתא סיים והקונה שדה בסורי׳ כקונה בפרוארי ירושלים וע"ז אמרו למאי הילכתא לומר שכותבין עליו אונו אפילו בשבת דמשום ישוב א"י לא גזור רבנן, וכיון דדיני טומאה שגזרו על ארן העמים היי בזה"ב והרי"ף והרא"ש והטור ושו"ע לא הביאו כלל מאלו הדינים שאינם בזה"ז אם כן כל הברייתא מיירי בזה"ב דסיפא בתר רישה גרירה וכך סיומה שלומדין ממנו כדין דכוחבין אונו אפילו בשבח מיירי ג"כ בזה"ב. וע"כ סברי שאיו ללמוד מזכ לכחיר גם בזכ"ז דליכא מלוח ישוב איינ.

ובאמת אף אם נימא דשייך גם עכשיו הך דינא דכותבין אונו אפילו בשבת אפילו במלאכה דחורייתה חין רחי׳ משם למלות ישוב ח״י כמ״ש הריב"ש שחין רחי׳ מקנין בתים למלות הישוב והחרכתי לעיל דעעמא רבה אית במילחי׳ שבקנין בית שהוא לגרש העכו"ם יש בו ענין מהלחוין דלח ישבו בחרלך ולא תחנס, וכן נראה הלשון במג"א סיי ש"ו ס"ק כי שכתב הטעם שהחיר בברייתה אף בסורי׳ בשביל שסובר כיבוש יחיד שמיי כיבוש וח״כ חסור ליחן להס חני׳ בהרקע מלאו דלא תחנם לכן מותר לעבור איסור דרבנן יעיי"ש, והרי שכחב הטעם בשביל דלח חחנם ואין ראי׳ מזה שיש עשה בישוב א״י כאשר הארכתי למעלה אלא מדהשמיטוהו הרי"ף והטור נראה דסברי שאינו בזה"ז. ועכ"פ דעת הגאון הנ"ל שהרי"ף והעור סברי לחלק במלות ישוב א"י בין זכ"ב לוכ"ז דלא שייך בזמו הגלות כאשר הבאתי עוד שארי ראשונים בשיעה

## פר

וכתב היד אפרים סיי תקס"ה בענין סעודת חינוך הבית אם הוי סעודת מלוה דבירושלמי סוטה איתא יכול הבונה בית בחו"ל יהא חוזר ח"ל ולא חנכו את שמלוה לחנכו ילא זה שאין מלוה לחנכו וכתב בקרבן העדה דמכאן שמעינן דסעודת חינוך בית בחו"ל לאו מלוה הוא וסיים ע"ז ביד אפרים ואפשר דדוהא בזמן שהיו ישראל שרויין על אדמתן אז אין מלוה בחו"ל שברי אמרו כל בדר בחו"ל דומב וכוי משא"כ

בזה הזמן דר"י אמר כל העולה מבבל וכו׳ ודעת כמה פוסהים דעכ"פ איו מלוה לעלות לא"י שפיר י"ל כמ"ם שם שיש בזה מלוה ועיי"ש. הנה מבוחר בדבריו שיטה זו דדעת כ"פ דיש לחלק דעכשיו אין מלוה בעלי׳ לח"י כ"ח בזמן שישרחל שרויין על חדמתו שמזה דן שאין ראי׳ מירושלמי על זמן הזה שאיו סעודת חינוך הבית בחו"ל מלוה. גם כתב בסתם שמה שאמרו כל הדר בחו"ל דומה וכוי אין זה אלא בזמן שישראל שרויין על אדמתן לא עכשיו, וכבר הארכתי בזה למעלה שזהו דעת רש"י והרמב"ם והוא דלא כהרמב"ן. ועכ"פ אנו רואים ביד אפרים שבנה יסוד על חותן הפוסקים שסברי לחלק במלות ישוב א"י בין זמן הבית לזמן הזה. והב"ש בסיי ע"ה הבית שיטת הר"ם שמחלק בין זה"ב לזה"ז בסתמת, ונרתה שסובר כן להלכה. ומה שהקשה עליו באבני נזר מהי עבדים כבר הארכתי במאמר ג' שבועות דלק"מ ושכן מבואר בקרבן נחנאל דיש חילוק בין אשה לעבד ובעבד גם בר"ם ובר"ח מודי. וביולא לנו מזב שביא שיעב ג' דבזה"ב סברי כהרמב"ן דיש מלוה דאורייתא בישוב א"י אבל בזה"ז אין מצוה דאורייחא אבל עדיין יש קלח מלוה או שהיא מדרבנן כמ"ש הרשב"ש והכנה"ג או שכוא בשביל שלריך לכדר אחר מלות כתלויות בארץ וחשיבות העבודה שבשם מחמת קדושת המקום, ועכ"פ יש בזה מלוה מדחזיכן דהכל מעלין לח"י.

שוב ראיתי בשו"ת האלף לך שלמה מהגאון מהרש"ק ז"ל באהע"ז סי׳ ק"ו שהביא דברי הרמב"ן עה"ת שמחמת שיש מ"ע לישב בח"י לכן יכול הבעל לכוף לחשתו וכחשה לבעלה ללכת לח"י בשביל מ"ע זו וכתב ע"ז דכיון דמבוחר מהרמב"ן שדוקה מכח מ״ע יכול הבעל לכוף לחשתו והנה מ״ע זו משמע דלח חל רק בעת שישראל שרוין על אדמתם שכך נאמר וירשתם אותה וישבתם בה ולפי"ז בזה"ז ליתא להאי מ״ע כלל וא״כ חו אין הבעל יכול לכוף לאשחו, ומזה מוכח דהרמב"ן ס"ל כדעת המרדכי הוא באהע"ז סי׳ ע״ה יעיי״ש עכ״ל. וזה חמו׳ שהרי בסה״מ כתב הרמב"ן ז"ל בפי׳ שלדעתו שייך מלוה זו אף בזמן הגלות, ודברי המהרש"ק אפשר להעמים בדבריו שעה"ת אבל כוא נסתר מדבריו שבסה"מ. ובעיקר מ"ם שחינו חל מ"ע זו של ישוב ח"י חלה בזמן

שישראל שרוין על אדמחן כבר נחבאר שכן דעח במה ראשונים וגדולי האחרונים ז"ל אבל אין כן דעח הרמב"ן. גם במ"ש דהך דינא דהכל מעלין חלוי אם יש מ"ע בישיבה כבר כחבתי שיש סחירה גדולה ע"ז מהך דאמרו גם הכל מעלין לירושלים וכחבתי מזה באורך. אמנס זה ודאי אמח ויליב שהרבה ראשונים וגדולי האחרונים סברי חילוק זה שבזה"ב יש מ"ע בישוב א"י ולא בזמן הגלוח כאשר הבאחי דבריהם ויחבאר עוד להלן שישה זו באורך בעוטו"ד בס"ד.

כה

שימה כדי כית שיעת כ"ת כמובת בתום׳ שלכי כתובות על הך דינא דהכל מעלין דעכשיו אין מלום לדור בא"י כי יש כמה מלות התלויות בארץ וכמה טונשין דאין אנו יכולין ליזהר בהן ולעמוד עליהם. והמהרי"ט בסוף כתובות הרבה לתמוה עליו דלמה לא יוכל לקיים מלות בתלויות בארץ ומסיק דכלכה רווחת דבכ"מ שאין סכנה כופין לעלות ולית דחש להם דר"ח ז"ל. מבל בתשובותיו ח"ש סיי כ"ח שם כתב יותר דבתחלה כתב שכל הפוסקים לא ס"ל הד דר"ח שכולם העתיקו אלו הדינים דהכל מעלין, ושוב כחב דמ"ם שיש כמה מצות החלויות בחרץ שחין חנו יכולים לחבר בכם דברי תימב כם שמי שירלב להנות לו הרקע בח"י יכול להיים כל מ"ע ומי מעכב על ידו. ולבסוף כתב וכאיר את עיני שמלאתי בהגבות מרדכי כלשון הזה כחב רח"כ בחשובחו דה"מ בימיהם שהי׳ שלום בדרכים אבל עכשיו שהדרכים משובשים אינו יכול לכופה וכו׳ ע״כ. הרי שתשובת רח״כ ז״ל לח באה אלא מעעם סכנת הדרכים, ומ"ש בחו' דאין מלוב לדור בח"י בגבות תלמיד בוא ולאו דסמכא כוא כלל עכ"ל.

רוה פלא שנמלא לפי דבריו אותו בתוס' שהוא בכל ספרי בש"ס שבידינו מדור דורות הוא משובש, שהתוס' כתבו כן בסתמא בשם הר"ח ולפי דבריו אין האמת כן, וחילא דידיי הוא ממה שמלא בהג"מ תשובה מר"ח שכתב הטעם בשביל סכנה, ואינו מובן שיהי' בזה סתירה לדברי התוס' כי יוכל להיות שיהי' בזה סתירה לדברי התוס' כי יוכל להיות

דתרווייהו איתנהו וסובר שני הטעמים ואפשר דבהג״מ לא הביא טעם זה דעכשיו אין מלוה לדור בא״י בשביל שרוב הפוסקים חולקים ואינו סובר כוותיי בזה לכן לא הביא אלא הטעם בשביל סכנה והחוסי מביאים כל דבריו ז״ל, וכן הוא מבואר בדרכי משה מביאים כל דבריו ז״ל, וכן הוא מבואר בדרכי משה באהע״ז סי׳ ע״ה שבחחלה הביא אותה החשובה שהביא המהרו״ע מהג״מ בשם רח״כ שהטעם הוא משום סכנה ושוב כתב אח״כ שכן כתבו החוס׳ בכתובות דאמר רבינו חיים דליכא בזמן הזה מלוה לדור דאמר וברי שהביא אלו השתי מימרות מרח״כ בלי שום טירעור וע״כ שאין בזה סתירה.

וביותר חימה שנם אביו של המהרושט ז"ל המבישט

משה

ז"ל כביח ג"כ בת"ח סיי רמ"ה חותה החשובה מהמרדכי בשם ר"ח שהשעם הוא משום סכנה ושוב אח"כ באותה התשובה כתב ג"כ וז"ל וכ"ש עם מה שכתב ר"ח עלמו דבוכ"ז אין מלוה לדור בא"י כמו שהביאו התום׳ סוף כתובות עכ״ל. ואף שכתב אח״כ ואט נקטינן דלא כר״ח בהך מילחא ורמיט אנפשין למיתי לח"י לאצטערי בה טפי ולפוס צערא אגרא. אבל זה וודחי החליט ששני המימרות החלו חמרם ר"ח ואין בהם סתירה, ודקדק עוד בלשונו לומר שכתב ר״ח עלמו והרי שלא נסתפה כלל לומר שחלמיד כחבו ולא הוא עלמו ז"ל אף שהביא מקודם את תשובתו שבהג"מ, וצ"ל שלא כיי אז לפני כמכרי"ע ז"ל אותה התשובה של אביו ז"ל כי בכ"מ הוא מחבב דברי אביו מאוד ואינו זו מדעתו וכאן אף לא הביאו כלל, ואפילו אם היי בדעתו לחלוק עליו עכ״פ היי מביאו לבאר למה הוא חולה עליו וע"כ שהיי בהעלמה ממנו ז"ל. וחזינו זה גם ממ"ש האיר את עיני שמלאתי בהג"מ ואלו ביי אז לנגד עיניו וראה את המליאה שכבר מלא זה אביו ז"ל לא הי׳ כותב האיר עיני שמלאתי וע"כ שביי בבעלם ממנו באותה שעה, וכחב הרמ"א בחו"מ סי׳ כ"ה סוף סעיף ב׳ וכן כתב הש"ך יו"ד סי׳ רמ"ב בקיצור הנהגת הוראות או"ה אות חי שאם נמצא חשובת גאון ולא עלה זכרונו על הספר ונמלא אחרים חולקים עליו אין לריך לפסוק כהאחרונים שאפשר לא ידעו דברי הגאון ואי הוי שמעי הוי הדרי בהו, וכן בזה שלא היי אז לפני המהרי"ע ז"ל תשובת אביו אמריכן וודאי אלו הוי ידע ביי לא הוי כותב כן.

מו

ומ"ש המהרייע ממהריים והראייש שלא הביאו דברי בר"ח, כנה וודחי שהר"ם והרח"ש לח סבירא לכו בזה כוותי׳ דר״ח אבל גברא אגברא הרמיח דאף שעפ"י רוב המהר"ם והרא"ש הולכים בשיעת בתום׳ אבל כמה פעמים פליגי על החום׳ ולא הביאום כלל כנודע מכללי הפוסקים, וכל הפוסקים שחלקו על ר"ח כתבו מטעם זה שהרי"ף והר"ם והרח"ש לח סבירא לכו כוותי׳ וכוי יחיד כנגד רבים אבל לא עשו מזה הוכחה שאינו מדברי החום׳ יעו שהר״ם והרא"ש לא ס"ל כוותי׳. ועי׳ בחשובת מהריב"ל ח"ג סי׳ מ״ח שכתב שדעת כתוס׳ כיח דעכשיו חין מלוכ לדור בח"י כמו שהביחו דעת ר"ח חלח שלח פסק כן מחמת שברי"ף והרמב"ם ושחר פוסקים שהביחו כך ברייתא בוודאי שחולקים על כתום׳ בזה, ואח"כ כתב שבהלערף עוד ספק הוא מסתפה ללרף דעת החום׳ לס"ם אלא שכתב שיוכל הבעל לומר הים לי יעיי"ש. וכרי שהוא מוחלע בעיניו שזה דעת החום׳ אף שכל ברחשונים בחחרים לח סבירה להו כן וחשב ללרף דעת כתום׳ לם״ם.

גם בשלה"ק כשחלק על הר"ח כחב העעם בשביל שהיא דעת יחידי ועכ"פ החליע בזה שהוא דעת ר"ח ולא עלה על הדעת לשלוח יד בדברי החום׳ לשבש את הספרים. ובחומת ישרים סי׳ ס״ו האריד לחרץ דברי הר"ח שהיא כעין שיעת הר"ם שגם הוא מחלק בין זמן כבית לזמן כזכ לענין לכוף אותו אלא שהר״ח מחלק יותר אף לענין לכוף אותה. ובקרבן נחנאל סוף כחובות העתיק מדברי החום׳ על שני הטעמים שהם מדברי ר״ח הן הטעם מחמת סכנה והן העעם שעכשיו אין מצוה לדור בא"י והביא זה לפלוגתה על הר"מ יעייש, גם הב"ש בחה"ע סיי ע"ה ס"ה כי כתב שהיא פלוגתא דהחום' בשם ר"ח כתבו דחין מלוה בזה"ז לדור בח"י וברח"ש ואגודה וטור משמע דוש מלוה, ובטו"ו שם מביא שני המימרות מר"ח כן מ"ש בכג"מ משום סכנה וגם מ"ש התוםי דאין מלוכ, ולא כעיר מאומה שיש פלוגחא בזה. ומשמע דסבר כן לכלכה. ובכה"ג אה"ע סי׳ ע"ה

בהגהות הב"י אות כ"ה הביא הרבה פוסקים שפסקו להלכה כדעת ר״ח שבזמן הזה אין מצוה לדור בא״י. ובחומת ישרים כתב על הך פלוגתא דר״ת דכיון דאיכא בלוגתה דרבוותה מי יוכל לכוף הת מי שחינו רולה לעלות, וכן הובא בבאה"ע סיי ע"ה. והנוב"יו סיי ר"ו כתב דלכן לא עלו בעלי תוס' לא"י שסברי כשיעת כר״ח דאין מלום בזמן הזה. ועכ״פ הבאתי פוסקים מרובין שאין להסתפק בדבר שזהו דעת ר"ח כמו שהובא בחום׳. ויש עוד הרבה פוסקים כזה אלא שאין להאריר.

וחוץ לזה הנה הב״ח והמהרש״א והמהרש״ל והגר״א ועוד הרבה גדולים עד אין שיעור ערחו הרבה להגי׳ כל דברי הש"ם ורש"י ותוסי. לא הניחו דבר גדול ולא דבר קטן ולא דלגו אף תיבה אחת שלא שמו עינם עליי, וכולם הניחו את דברי החום׳ האלו בלי שום הגבה והערה לעשות איזה ספה בזה ולומדיו כן דור אחר דור תו אין מקום להסתפק לחשש שיבוש ח"ו. וכחבו גם על כרמב"ם כובה בכללי כרהב"ד שבכ"מ שהרחב"ד ושחר המשיגיו לח השיגום בוודחי סבפי כוותי׳ וכרי דכיון שבדקו אחריו לכתוב מה שיש להשיג הוי מה שהניתו בלא השגה הסכמה ומכש"כ בכל אלה הגדולים וקדושים שערחו כ״כ לחקן כל דברי כש"ם וכתום׳ כוי ודתי מה שהניתו בלי שום סגסה והערה הסכמה מעלית, ודור הולך ודור בת ודברי החום׳ החלו לעולם עומדין וקיימים במקומם בכל ספרי כש"ם ואין פולה פה ומלפלף בכל המפרשים שאנו רגיליו ללמוד בכם בכל יום. ולדברי המהרי"ע שכות משובש כוי כל ספרי כש"ם שבידינו ספר שתינו מוגה וח"ו עוברים הכל על לאו דאל חשכן באהליך עולה שאמרו חכו"ל כו על המשהה ספר שאינו מוגה בחוד ביחו, ומהחימה על המעיל לדקה שנמשך בזכ אחר דברי כמכרי"ט וכוסיף עוד לומר כלשון תלמיד טועה ושוב נמשכו עוד אחר זה איזה אחרונים וכבר נחבאר שדברי המהרי"ט בזה הוא ממש דעת יחיד נגד כל הני רבווחא שהבאתי. גם אין ספק שאלו ביי כואב אז תשרי אביו ז"ל לא ביי כותב כן כאשר בבחתי למעלב.

TD

ולהבין דעת המהרו"ע מה ראה על ככה לשבש את כספרים וכרבה פעתים חלינו בחום׳ שנדחקו מחוד ליישב הגירסות בשביל שקשה לשבש הספרים ומכש"כ אחר שעברו כמה דורות של גדולים וקדושים אשר רוב״ה הופיע בבית מדרשם ולמדו בזה ולא העילו שום ספק בדברי התוס׳ האלו וממה שמלא עוד בהג"מ חשובה אחרת מר"ח שכחב העעם משום סכנה לכאורה אין שום ראיי כאשר הבאחי מכמה גדולים והדושים שהביאו שני הטעמים מרח"כ בלי שום ברגש שיביי בזה חיזה סחירה כחשר בחחת לכאורה הסברא ברורה שאין בזה שום סתירה, ולריך להבין גם סברתו של המהרי"ע ז"ל מה הביאו לידי כד. ולכחורה חשבתי שעיהר טעמו של המהרי"ט כוח בשביל שרחב חת דברי בר"ח בזב לדברי חימב כחשר ברבה לחמוה עליו החיך חפשר לבעל המלוה החשובה בשביל שקשה לעמוד במצות התלויות בחרץ דהלא מי שרולה להיים מלוח החלויות בארץ מי ימחה בידו, ובשלהי כתובות הוסיף עוד לבחר שגם בשנת שביעית אפשר ליקח מחבואה הבאה מחו"ל דשכיחא ועוד עלות כחב שם, ובאמת גם השלה"ק כחב על דברי בר״ח באלו שאינו מובן מב אמר דבלא אין מדברים מפושעים אשר יכשלו בם כי פושעים בלא"ה אסורים להיות בא"י ואין המדובר אלא מאנשים כשרים ולדיקים ילכו בם ומה זה ועל מה זה אינם יכולים לקיים מלות התלויות בארן כמבואר כ"ז בשלה"ק וע"כ בחברו"ט ז"ל בשביל שראה בדברי הר"ח האלו דברים מחמיבים לזב נטב לבו לבלילו מתמיבות בחלב.

אבל בכ"ז לא מלאו לבו לחשוב שכוא כולו מזויף וכחב אי בשמו דברים שלא כיו ולא נבראו ושוב הכניסו בדברי החוס' דבר בדוי לגמרי שזה א"ח. אבל כאשר ראה שאמר ר"ח אותה ההלכה מטעם אחר בשביל סכנה, ומבואר ברשב"ם מסי ב"ב ד' ה"ל ע"ב גבי הא דאמרו אין למדין הלכה מפי מעשה אם יראה רבו עושה מעשה אל יקבע הלכה בכך דשמא טעה בטעם של פסק דין של אותו המעשה דהרבה טועין בדבר הלמוד כדאמרי׳ והא דפלוני לאו בפי׳ איחמר אלא מכללא איחמר וטעה

בסברת עכ"ל, וחזינו בזה שתף בימי התמורתים היי לפעמים טעות בהלכה שאמרו בשם רבם יען שהיי יו"י שינוי טעמו, וע"כ שפט המהרי"ט ז"ל שכן היי גם כאן שיען שזה אמח שר״ח אמר אוחה ההלכה שאין נוהג דין זה עכשיו והחלמיד טעה בטעמו של הכלכה ומזה נלמח הטעות. ואין הכוונה שבמה שראה בחשובה בהג"מ ראה סחירה לדבר אלא שמחמת אוחה החשובה נחיישב לו במה לחלות הטעות. ולהלו אכתוב עוד באופן אחר, אבל תחלה ראיתי ליישב דברי הר"ח מהחמי רבתא שההשו עליו המהרי"ע והשלה"ה. והנה לפנינו שהרבה פוסקים עד אין שיעור מביאים את דבריו ולא כהשו עליו מאומה והרבה גם מהחולהים עליו שכתבן הטעם בעבור שרבים לא סבירא להו כוותיי אבל לא כתבו שום חושיי עליו.

משה

## 

והנה נראה מלשון המהרי"ט והשלה"ק שלא היי דבר קשה בזמנם לקיים מלות התלויות בארץ, אמנס מלשון המבי"ע שכחב ואנן נקטינן דלא כר"ח בהך מילחה ורמינן הנפשין למיתי לה"י להצטעורי בה עפי ולפוס לערא אגרא, בלשון זה מבואר שגם הוא ז"ל ראה בדורו שלא בנקל הוא לעמוד בדבר אלא בלערת עפי, וחולי לחו כל הזמנים שווין. ועכ"פ חם הר"ח ראה בדורו שהוא ענין הבא בלערא עפי וודאי שיש בזה נסיונות ואין זה תימה כ"כ אם דעת הר"ח כות שלת לכבית עלמו לידי נסיון כמו שחנו מתפללין בכל יום ואל חביאנו לידי נסיוו.

אבל יותר אפשר לצאר בכוונתו העמוקה כי דברי הראשונים כוללים הרבה ענינים במלות קלרות. ובנה ז"ל: והיי אומר ר"ח דעכשיו אינו מלוה לדור בא"י כי יש כמה מלוח החלויות בארץ וכמה עונשין דחין חנו יכולין ליזהר בהם ולעמוד עליהם. ולכחורה אינו מובן דכיון דהתחיל לומר דיש כמה מלות התלויות בארן למה הארוך עוד לומר וכמה עונשין, הכי לא ידעינן שאם עוברין על המלוח יש עונשין, ואם לומר שהעונשין שעל מלות התלויות בארץ חמורין יותר מבשאר עבירות זה אינו שהרי יש בין שאר עבירות שאינס תלויות בארץ שחמורין יותר כמו ע"ז ושבח וחכ"ש

וכדומה, והאמת שלדיקים מתייראין יותר מן העבירות עלמן ממה שמתיראין מהעונש, ואמרו ז"ל הוי זהיר במלוה קלה כבחמורה שאין אחה יודע מתן שכרן ומה לו להזכיר העונשין.

וגראה לפענ"ד שלא על מלוח החלויות בארץ בלבד סובבין דבריו אלא גם על כל החורה כולה

אף על אותן המלוח והאיסורין שמלווין בהם גם בחו"ל מכל מקום בח"י העונשין חמורין יותר כמ"ש הרמב"ן דלא נענשו סדום ככה אלא בשביל שהיו בא"י. גם הכוחים כשהיו בארצם לא נענשו אלא כשבאו לא"י ועשו כמעשיהם נענשו כ"כ, ולכן הזהיר הקב"ה את ישראל ערם בואם לארן בלשון כמהפכת סדום שזהו לאות לבני ישראל ליזכר בא"י טפי, והאריך בזכ הרמב"ן כנודע. וע"כ אמר בזה הר"ח שני ענינים שקשה יותר בח"י, החחד בשביל מלות התלויות בחרץ והוסיף עוד לומר וכמה עונשין שבזה כלל כל החו"כ שעל הכל יש כמה עונשין יותר בח"י מבחו"ל. וכחב בתו"ח ב"ק ד' פ"ז על חמרם גדול המלווה ועושה לפי שהילה"ר מחגרה עפי במלוה כדי להכשילו לכך שכרו יותר גדול, וח"כ בח"י ששם עיקר הליווי כמ"ש הרמב"ן והמכשול יותר גדול אם אינו מקיים מתגרה בילב"ר עפי

ובזה הבנתי מ"ש הרמ"ע מפאנו בספרו עשרה

מאמרות מאמר חק"ד חלק ב" פ" ז" וז"ל יובן לפי הדרך הראשון פשט אמתי נכון וברור בפסוק יגער ה" בך הבוחר בירושלים אשר כי ראוי ומחויב שיחמה השטן מגערה ראשונה בכלל ומגערה אחרונה בפרט על היות השטן בוחר להתגבר כנגד הפכו בירושלים עיר הלדק קרי נאמנה. ופי' בזה המפרש יד יהודה דכחיב בפסוק ויאמר ה" אל השטן יגער ה" בך השטן ויגער ה" בך השוחר בירושלים שלפי יצרי המפו" מלת הבוחר מחובר עם ה" כאילו כתיב יגער ה" הבוחר בירושלם בן והוא דוחק שמלבד יגער ה" הבוחר בירושלים בן והוא דוחק שמלבד שהמקרא מסורם יקשה ג"כ מה טעם לחאר הבוחר בירושלים לכאן, וע"כ נראה להרב לחברו כפשוטו, והכיונה יגער ה" בך השטן על היותו בחבר בירושלים. והזינן בזה שהשטן הוא הבוחר בירושלים. והפיל מובן שכמו שבוחר יותר להתגרות במאוה ולפי הכ"ל מובן שכמו שבוחר יותר להתגרות במאוה

ועושה יען שרולה להכשילו כמו כן בוחר יוחר בא"י ובירושלים שהליווי שם חזק יוחר והמכשול יותר גדול. ובוודאי מי שמחגבר שם על ילרו ומדר מכל חטא ובוודאי מי שמחגבר שם על ילרו ומדר מכל חטא ומלטער עובא להחגבר על ילרו לפום לערא אגרא ושכרו יוחר גדול, אמנם בעו"ה סחם בני אדם אף המוחזקים בכשרות עלולים לחטוא למו שאומרים בווידוים אנו מלאי עון, ואמרו חז"ל ב"ב ד' קס"ה ע"א רוב בגזל ומיעוע בעריות והכל באבק לשה"ר וכחב הרמב"ם בפ' כ"ב מה' איסורי ביאה הלי י"ע אין אחה מולא קהל בכל זמן וזמן שאין בהן פרולין בעריות, ולכן אמרו חז"ל נוח לו לאדם שלא נברא משוברא כמ"ש המהרש"א שהעבירות מרובין וקרוב להפסד יותר מלשכר זולת בלדיקים שטוב להם ועוב לעולם כמ"ש החום'. ועכ"פ אין קושיא על הר"ח ועוב לעולם כמ"ש החום'. ועכ"פ אין קושיא על הר"ח במ"ש שקשה ליזהר.

### 20

וניהזי אנן לדינא למ"ד שאין מ"ע דאורייתא לדור בא"י אלא שבא"י יש מלות התלויות בארן וגם חיובי שחר מלות המה שמה יותר חם יש מלוה או חיוב להביא עלמו לידי חיוב המלוח כמו שאמרו בגמ' מנחות ד' מ"ח ענשינן חעשה דבעידן ריחחת טנשינן על שלח הביח עלמו לידי חיוב חף שעדיין לא בא לידי חיוב כלל, ובשני מקומות מבואר בחום׳ שיש עונש ע"ז במנחות ד' מ"ל ע"ל ד"ה ענשיתו שאמרו כי האי להנות טלית המחויב אם איו לו וכן כתבו בפסחים ד' קי"ג ע"ב שחשב שם בין המנודין לשמים מי שאין לו לילית בבגדו וכחבו שם בתוס׳ ד״ה ואין לחד תי׳ דמיירי אף באיו לו עלית שיש לו לחזור ולהביה עלמו לידי חיוב כדהשכחו במשה שהי׳ חאב ליכנס לארץ כדי לקיים המצות שבה. אמנס החום׳ בערכין ד' ב' ע"ב ד"ה הכל שם כחבו דמה שאמרו דבעידן ריתחא ענשינן אעשה אין זכ אלא דווקא בימיהם דכל הטליחות ביו בת ארבע כנפות איכא עונש לאותו שמשנה אותו להפער אבל בזה"ז שרוב הטליחות פטורין אין טוגש למי שאינו קונה ארבע כנפות. וזה סחירה בדברי החום׳. ובמס׳ שבת ד׳ ל״ב בתו״י ד״ה בעון טשה פשר שעונש ליכה הם חין לו עלית הלה כשמשנה עליתו

ואטפי"כ טוב לקנות טלית. אף, אם אין לו כמו שמלינו גבי משה, וזה פשר דמלוה איכא לקנות טלית אבל עונש ליכא אם אינו קונה אלא כשמפקיע עלמו מן המלוה. וגם זה היא סחירה למ"ש בפסחים ובמנחות דשם מבואר דאיכא עונש.

והאחרונים האריכו בזה הרבה בכמה חילוקים שונים זה בכה וזה בכה והרבה מהם סוברים שלח אמרו זה בגמ' שיש עונש על מי שלא הביא עלמו לידי חיוב אלא במצות לילית שיש בה זכירה לכל המצות שנאמר למטן הזכרו וכן משמע מלשון הרבינו יונה בשערי חשובה שער השלישי במדריגה השניי אות כ"ב דו"ל שם ועל מלות לילית ארז"ל בספרי שכלילית מוספת קדושה שנאמר למען תזכרו ועשיתם את כל מצותי והייתם קדושים לאלוקיכם וגם כי אין מצוח ליציח זולחי על מי שיש לו בגד אשר לו ארבע כנפות ואם אין לו בגד כזה אינו חייב לקנותו אף גם זאת ארז"ל כי ענש יענש לעתות בלרה על דבר אשר לא חמד בלבבו יופי המלות ושכרה לבעבור סבב פני דבר חיובה עליו ולהחת לו בגד שיש לו ארבע כנפות לעשות בו לילית על כנפיו עכ"ל. ומשמע מלשון זה שכל הענין סובב רק על מלות לילית שמוספת קדושה אלא שהטעם שכתב בשביל שלא חמד בלבבו יופי במלוח זה אפשר דהאי גם על שאר המלוח.

y

ודברי המק"ח בזה לא אוכל להבין שכתב בריש כ" פסח בדיני בדיקה וביטול לתרץ לדעת האומרים שבחמן שא"י אינו עובר על בל יראה ואין מיוב כלל מה"ח לבדוק אחר החמן למה אמרו בגמי מדאורייתא בביטול בעלמא סגי לי' משמע דבלא ביטל מייב מדאורייתא בביטול בעלמא סגי לי' משמע דבלא ביטל הפיי בחשביחו דקרא שריפה דווקא הי' הבדיקה חיוב כדי לקיים המ"ע שמחויב לחזור אחר קיום מ"ע כדאמרינן בחולין פ' שלוח הקן ד' קל"ע יכול יחזור בהרים וגבעות כדי שימלא קן חלמוד לומר כי יקרא וכו' ומוכח דבסתם מלוה מחויב לחזור אחריהם כדי לקיימה. וכבר העיר הגאון מהרש"ם בהגהוחיו לם' אחרות חיים ה' פסח סי תל"א שהרי מבואר ברש"י

ז"ל דכתם כוי ס"ד משום דכתיב ב' פעמים שלח תשלח וא"כ מוכח להיפך דבשאר מלות אין שום כו"א שילטרך לרדוף אחרי' אם אינה לפניו.

ולפענ"ד ביותר חמו' מה שנראה מדבריו שיש בזה חיוב דאורייתא שהרי מחרן בזה לשון הגמי שאמרו מדאורייתא בביעול בעלמא סגי לי', דהנה מה שאמרו במנחות דף מ"א ע"א ענשיתו אעשה מה שלא הביא עלמו לידי חיוב אין זה אלא בדיני שמים כמ"ש שה הביא עלמו לידי חיוב אין זה אלא בדיני שמים כמ"ש שה בחום' שאינו חייב לקנות עלית כמו שהוא בשו"ע סי' י"ז אלא בדיני שמים יוכל להיות עונש ח"י, ואלו היה עשה גמור אף בי"ד שלמעה היו כופין. גם לא דמי לגמרי למה שאמרו שלמעה היו כופין. גם לא דמי לגמרי למה שאמרו שעונש לעולם אף שלא בעידן ריתחא מדאמר סחם חייב בדיני שמים, אבל כאן לא אמר אלא בעידן ריתחא אף בידי שמים אין ריתחא אף בידי שמים אין מונש ע"ץ.

ומה שהביא המהרש"א ע"ז מהך דאמרינן בכמה
דברים חייב בדיני שמים ופעור בדיני אדם
לא בא אלא להביא ראי׳ משם דדין שמים חמיר
עפי מדיני אדם אבל לא דמי לגמרי להחם דחייב לעולם
בדיני שמים וכמ"ש המהרש"א חיכף אח"כ וז"ל
בעידן ריחחא בעלמא הי׳ ללדיקים להגין על דורם
בתפלחן ובמלוחן וע"כ יש להם להרבות במלוח כדי
לזכוח את דורן בכך ולא עלדקי למיפער נפשי׳ ממלוח
וע"כ ראוי ללדיקים כמוחם ליענש על כך עכ"ל.
ומדבריו משמע שאין זה אלא בלדיקים.

ובגמרא ברכות ד' ס"ג ט"א המרפה עלמו מדברי תורה אין בו כח לעמוד ביום לרה שנאמר התרפית ביום לרה לר כחך ואמרו אח"ה אפילו במלוה אחת. וברש"י שם במשלי כ"ד על אותו הקרא ביום לרה לר כחך פי' מלאכי השרת לא יהיו מאמלין כחך יעיי"ש כי בעת לרה שניתן רשות למשחית אינו מבחין ולריך אימוץ כח ממלאכי השרת והמרפה עלמי במלוה אין לו אותו הכח, ופי' המהרש"א שם בברכות המרפה גם שלומד ומקיימה אם הוא בריפוי ובדרך

רסח

ארעי קאמר, וזה פשוט דאם אינו מקיים המלוה נמלא עובר עלי׳ והוי עבריינא ולא שייך לומר לשון המרפה אלא העובר, וכן בזה שאינו מביא עלמו לידי חיוב אף שאינו מחויב בזה כלל ואינו עובר עליי מ"מ בזה שלא הביא עלמו לידי חיוב הוי עכ"פ רפיון למלוה ובעידן ריתהא שהוא עת לרה אין לו כח ויוכל לבוא ח"ו לידי עונש, אבל לפי דינו של בי"ד שלמטה כיון שאינו בכלל העשה אינו מחויב .335

# Ny

וגדולה מזה שאף אם כבר נתחייב בהמנוה ורוצה לעשות עלדקי להפקיע עלמו מו המלוה שזה וודאי אסור מדינא מ"מ אין בזה איסור דאורייתא אלא מדרבנן אסור. ועי׳ בחשו׳ ל״ל ליבאוויטש יו״ד סי׳ ל״ב דהשה לי׳ על פסהו של הריב״ש ועוד הרבה פוסקים דמותר לנחת בשיירה ג' ימים הודם השבת אף שיודע שילערך לחלל שבת אח"כ מפני בסכנה כשיטת הרז"ה בהך דאין מפליגין בספינה. ותוכן סברתם דכיון דבשעה שעושה החילול שבת בהיתר הוא טושה מפני פק"נ א"כ אף שמכנים טלמו בידים למדה זו שפורש למדבריות שרי כשמכנים עלמו בג' ימים הראשונים שבשבוע, ונחקשה בזה עובא שהרי אף במ"ע טנשינן בעידן ריתחה כשעושה טלדקי למיפער נפשיי מלילית וא"כ כש"כ במלות ל"ת של חילול שבח שחמיר יותר האיך יהי׳ שרי למעביד עובדא להכנים עלמו לדרך זה שילטרך אח"כ לחלל שבת והלא גדול שונו יותר מעושה עלדהי למיפער מעשה. וכתב לחלה דהחם שאני שעושה כן בלי דבר המכריחו אבל הכא שמוכרח לאח למדבריות בשביל פרנסתו י"ל שאין שייך ע"ו כ״כ עלדקי וכו׳, והביא אח״כ שיש חולקין בדין זה וחקר אם לדעת בחולהיו בוא איסור מדאורייתא או רק דרבנן, והביא ראי׳ מגיעין ד' מ"ד סע"א דקאמר אבל הכא איסורא דרבנן הוא והרי מפקיעו מן המלות שחייב בהן מדאורייתא, ובתום׳ שם ע"ב ד"ה נעייבה כביאו שבגמ' בכורות יש סברא דחמיר עפי מאיסורא דאורייתא מה"ע, וברש"י פ"ב דמו"ק די"ג ע"א דכל זמו שהוא ברשוח העכו"ם אינו טוסה במלוה ועכ"ז נקרא רק איסורא דרבנן ול"ל בעעם דכיון דכשבוא

ברשות העכו"ם מה שאינו עושה המנוח אנום הוא אין בגרמא שגורם לזה איסור דאורייתא יע"ש שהאריר ולא העלה דבר ברור. ועכ"פ זה וודאי מבואר בגמי שם דמה שמפקיעו מן המלות הוי איסורא דרבנן. ומה שאמרו בבכורות ד' ל"ד דיש סברא דמחמרינו בי' טפי מבאיסורא דאורייתא, שם בעעם כיון דכל יומא ויומא מפקע לי׳ ממלות החמירו בי׳ טפי להונסו עבור זה. אבל עלם הענין שמכרו להעכו"ם אינו אלא איסורא דרבנו.

ובאמת שזהו חידוש שהרי אף כשהוא אלל העכו"ם לא מיפטר מהמלות אלא שהוא אנום בדבר א"כ המוסרו לעכו"ס הביאו לידי כך לעבור על המלות שחייב עליהם. ועי׳ בשו"ע או"ח סוף סי׳ ש"ו אם מותר לחלל שבת להציל את בתו מעבירה המורה ר"ל, ובמג"א שם ס"ק כ"ע הביא מ"ש הב"ח לחלק דהיכא שהעבירה היא באונס אין לחלל שבח טבור זה דאנום רחמנא פטריי, והמג"א כתב אח"כ בהיפך דאדרבא כיון שהוא באונס אומרים חטא בשביל שיזכה חבירך, והביא כן מהתום' וכחב ע"ז שהוא דבר ברור. וא"כ מכש"כ להביאו לידי כד שיעבור באונם דהוי עבירה חמורה, ובישראל הנמכר לעכו"ם חמרה התוה"ק בפי בהר גחולה תהיי לו ופירש"יו מיד אל תניתובו שיטמע, וא"כ מכש"כ שאסור למוכרו לעכו״ם. ואף שאפשר שיש לחלק בין עבד לישראל אבל מ״מ עבירה חמורה הוא שמביאו לידי כך לעבור על כל התורה כולה בכל יומא ויומא דמש"ה קנסוהו רבנן, ואעפי"כ אמרו שאינו אלא איסור דרבנן. ובכל הנך איבעיא דפי השולח די מ"ד במכרו על מנח שיחזירהו לו או חוץ ממלאכתו או חוץ משבתות ויו"ע וכדומה כתב הטור ביו"ד סוף סיי רס"ז דכל הנך כוי איבעיא דלא איפשטא אם ילא לחירות ולקולא דאיסורא דרבנן הוא, וכתב שם הב"ח ה"א בגמרא דהכא איסורא דרבנן הוא, פי׳ דההוא איסורא דעביד דמכר עבדו לנכרי איסורא דרבנן הוא דקא עביד דחין אסור למוכרו לנכרי מד"ת אלא מדרבנן משום דמפקע ליי ממצות וכוי א"כ הכא דמיבעיא לן ולא איפשטא הוי ספיקא במידי דרבנן ולקולא, והרי שזה פשיט להו דאיסור הפקעה ממלות אינו אלא איסור דרבנן.

ואת שהש"ר שם נסיי רס"ו ס"ה ק"ו כחב העעם דהוי איסורא דרבנו בשביל דהד דילא לחירות משום מכירה הנסא דרבנן הוא ולא כתב הטעם בשביל שאיסור המכירה הוא דרבנו זה כמ"ש המהרי"ע בח"ב יו"ד סי' מ' דלה חיבעיה להו בש"ס הם מותר למכרו בתנאים כללו דפשיעא דזה אסור דאף אם מתנה חוץ משבחות ויו"ע מ"מ מפקיעו ממלות אחרות חם וודאי אסור אלא דמיבעיא לכו בש"ם בדיעבד אם מכרו אם הנסינו ליי, ולכן לא נראה ליי להש"ך לפרש הכוונה מה דהוי עיקר האיסור דרבנן דלא מיירי בזה כלל מעיחר האיסור אלא מהקנס היכא שמכרו, ולהב"ח נראה דאטפי"כ מיסתבר לי' יותר לפרש מה שכל הענין מחחלתו אף עיקר האיסור של במכירב אינו אלא דרבנו ואין בחילוק ביניבם אלא בפיי הלשוו אבל בעלם העניו שאין במכירה זו שיש בה הפקעת המצות אלא איסור דרבנן בזה לא מלינו פלוגחת שכו כות מבותר בש"ם.

לאם ככב הוא באוחה ההפקעה שאינו מביא אוחו לידי פעור אלא מביא אוחו לעבור על המלוח שגם אז נחחייב בהם מהחוה"ק אלא שהוא באונם שגם אז נחחייב בהם מהחוה"ק אלא שהוא באונם ואעפי"כ לא היו אלא איסורא דרבנן, וק"ו בן בנו של ק"ו היכא שמפקיע מן המלוח באופן שאחר ההפקעה הוא מיפער לגמרי שלא ליווחה החורה כלל באופן זה דהוי וודאי איסור הפקעה זו רק איסורא דרבנן ומכש"כ היכא שלא עשה מעשה להפקיע עלמו מידי חיוב. וכבר נחבאר שבבי"ד של מעלה מער אף חיוב דרבנן אין בזה אלא בבי"ד של מעלה לפעמים כשהוא בעידן ריחחא.

ובשן"ת ביח אפרים יו"ד סי' נ"ד מחלק דהיכא דגם אחר ההפקעה אינו היתר גמור אלא דחוי' אסור להפקיע עלמו מדאורייתא להביא עלמו למה שאינו דרך היתר אלא דרך דחוי' אבל היכא שאחר ההפקעה הוא היתר גמור כמו בפק"י שהותרה אין איסור להפקיע עלמו יעייש, ואם כן מכש"כ בכה"ג במלות החלויות בארץ שמעולם אין ליווי כלל ע"ז בחוץ לארץ ועדיף מהותרה ואי אפשר שיהי בזה איסור דאורייתא, ומכש"כ כשלא נתחייב עדיין כלל.

וקצת משמע בע"ז ד' כ"ל ע"ל שלמרו שדם דלים בי׳ תרתי חדא חניית קרקע וחדא דמפחע לי׳ ממצות גזריכן סורי׳ אטו א״י, בחים דלית בכו תרחי לא גזרינז, ומשמע הלח מזה דאיסור הפהעה ממצות בקרקע א"י הוי איסור דאורייתא כי איסור חניית הרקע הוי וודאי מדאורייתא מקרא דלא תחנם ונמנה במניו המלות ולא גזרינו עבורו ולא מיסתבר למימר דבשביל שנתוסף איסור דרבנן גזרינן מה שלא גזרו בשביל איסור דאורייתא. ומיסתבר דגם איסור הפקעה ממלות הוא איסור דאורייתא ובשני איסורי דאורייתא גזרן יותר מבאיסור אחד. וכבר הארכתי בעניו זה בהונערם שלש חשובות. [ולדינא במה שכתבתי שם באיסור אתרוגי שביעית אין נ"מ אם יש באיסור הפהעה דאורייתא או דרבנן, ראשית יש בעלם המכירה בא"י איסור דאורייתא מלבד איסור ההפקעה כמבואר שם בגמי ואין ניית אלא לענין הגזירה בסוריי וגם אפילו אלו לא היי בזה אלא איסור דרבנן הוי ג"כ הערמה ניכרת ואין המכירה מועלת כלום. והארכתי שם עוד בהרבה עעמים ברורים אשר כל המעיין בלדק יראה ברור כי כל הכיתרים שנכתבו בדורינו בזה חדשים מקרוב באו שלא בחירו כזאת מעולם ואין שום בתחלב לדבריבם ואין לורך לכחוב עוד בזה כי כל מי שישים עיניו ולבו לעיין בכל הדברים שכתבתי בקונערם הנ"ל יראה כאמת הברור. ובעוה"ר מטמאים את כל העולם באיסור שביעית ומעכבים את הגאולה ע"י אתרוגי א"י, גם מביאים יותר טומאה על הארץ כי לריכים לעבוד שם בח"י יותר בשביעית בשביל לשלוח לחו"ל. גם בשחר השנים ע"י שמפילים חתרוגי ח"י בחו"ל אשר רובם ככולם הם מורכבים וא"כ עוברים יותר בא"י על איסור הרכבת אילו כדי שיהיי יותר לשלוח לחו"ל ומרבים בעו"ה יותר הטומאה בא"י ומעכבים את כגאולה ר"ל, ועיקר האיסור של אתרוג המורכב חמור יותר אם הוא מא"י דלדעת הלבוש טעם איסור אתרוג המורכב הוא בשביל שנעבדה בו עבירה ולחד מ"ד גם נכרי מלווה על איסור הרכבת אילו והרבה פוסקים חולקים ע"ז דחין הנכרי מלווה ולח הוי נעבדה בו עבירה ויש בזה אריכוח גדול לא עת האסף פה ועכ"פ אין האיסור ברור לכל הדעות,

משא"כ באתרוג א"י שהישראל עובר על הרכבת

אילו זה ודאי איסור ברור יותר לכל הדיעות. אבל יותר מזכ כוח מכ שגורמים לכרבות בחכ"ה בכרכבת אילו במזיד ובשאט נפש בשביל כלורד לשלוח אתרוגים לחו"ל והוי זה כתרי עברי דנהרא כי לולא הקונים במרובים בחו"ל בודחי שלח היו מרכיבים כ"כ חילנות בח״י וחוי לו ולנפשו למי שיש לו חלק בזה להרבות טומאה בא"י ולעכב את הגאולה. וכ"כ טח עיניהם מראות באומרם שהוא חשיבות וחיזוק לא"י במה שקונים אחרוגי א"י אבל הארץ שרוי' בלער נורא במה שמחטיחים חוחה וכמ"ש העקידה והחלשיד הקי והארן אזכור שזה עיקר עעם הגלות. מה שאמר ההב"ה שח"ח לסבול לער עלבונה של החרץ מה שמחטיאים אותה וה' ירחם, לא עת להרחיב הדיבור פה בזכ ולא כתבתי אלא להעיר שלא לטעות שתלוי בזכ אם איסור הפקעה היא מדאורייתא או דרבנן, אבל מיסחבר שהוא דאורייתא כמו שכתבתי למעלה].

ואין כזה קושי ממה שהבאתי דברי הש"ם שאיסור הפחעה ממלות אינו אלא מדרבנו כי אין הנושאים דומין להדדי, ראשית מבואר במנחות ל"ט ע"א דמעלין בקודש ולא מורידין ילפינן מקראי דויקם משה את כמשכן ומאת מחתות בחטאים כאלה בנפשותם ועשו אותם רקועי פחים ליפוי למזבח כי הקריבום לפני כי ויקדשו בחחלה חשמישי מזכח ועכשיו גופו של מזבח יעיו"ם וח"כ בהרחע ח"י שיש עלי קדושה זו של מצוח החלויות בארץ אם מפקיעין אותה מזה ש"י מכירה לנכרי הוי לגמרי הורדה מקדושתה וגרע מהלת הורדה דילפינן מקראי כנ"ל והוי זה איסור דאורייתא, וחזיכן שם בגמ' ע"ו דמקשה דבבתים איכא נמי הפקעה ממלות מזוזה במה שמוכרין לנכרי ומשני מחס חובת כדר כות, וכרי דבמוחם כיון שאינו מכות קדושת כבית אלא חיובא אקרקפתא דגברי חובת כדר אין בזה איסור הפקעה שאין בזה הורדה מהדושה אלא בקרקע שמלות החלויות בה היא חובת בתרחע וחדושתה הוי המכירה לוכרי הפקעה והורדה מקדושתה ואסור מה"ח. גם לפי מה שהבאתי לעיל מחשרי בית אפרים שמחלק דהיכא שגם אחר ההפקעה אינו ביתר גמור אלא דחי׳ אסור להפקיע עלמו מדאורייתא להביא עלמו למה שאינו דרך היתר אלא דחויי, אבל ביכא שאחר ההפקעה הוא ביתר גמור

אין איסור להפקיע עלמו, וא"כ נראה דאף למ"ד יש קנין לנכרי להפקיע מן המלות אין זה אלא בדרך דחי׳ שנדחו המלוח מחמת רשות הנכרי עליהם, דלמ״ד איו הניו לנכרי בא"י אין בהנינו כח כלל אף לדחות את המצוח ולמ"ד שיש כח בקנינו מנ"ל דפליג כ"כ לומר שהנינו עושה היחר גמור ויוכל להיות שבת בדרד דחי׳ כמו שהוא למ״ד טומאה דחוי׳ בליבור וא״כ אסור מכ״ח לכביא לידי כך. ולקמן יתבאר בעניני דחוי׳ וכותרה שאין כל המקומות והענינים שויו ולפעמים אומרים דחוי׳ ולפעמים בותרה, ויש בזב פלוגתא ומבוכה גדולה ביו הפוסחים. ועכ"פ זה ודאי שכדר בחו"ל פעור לגמרי ממלות כתלויות בארז והרחע חו"ל כותרה לגמרי שלא היי עליי שום התחלת חיוב בזכ. וכן כוח בכל כמצות כיכה שכוח בדרך כותרב ולא דחויי אין איסור בהפתעה ומכש"כ שאיו חיוב דחורייחת להבית שלמו לידי חיוב.

וכן מבואר בלשון הרי יונה שהבאתי שכתב דאין מצוח ליליח זולחי על מי שיש לו בגד של די כנפות ואם אין לו בגד כזה אינו חייב לקנותו וכן כות מבותר בשו"ע חו"ח סיי י"ו סעיף בי דלילית אינו חובת גברא שאינו חייב לקנות לו עלית כדי שיחחייב בלילית וכן הוא בשו"ע סיי י"ע ומיש בסיי כ"ד דוכון להיות כל חדם זהיר ללבוש עלית הטו כל כיום זכו זכירות כמו שחמרו בגמ' דענשי בעידן ריתחת, וכחיך חפשר לומר בזכ שכות חיוב דאורייתא ולהעמים זה בש"ם שהולרך ע"ז קרא דכי יהרח.

ומיש המק"ח אח"כ שלריך לבער החמן קודם שיבעל כדי שיקיים המ״ע בחמץ שלו כמו שמחויב לקנות בגד די כנפות לכתחייב בלילית. שמה אפשר אין כוונתו שהוא חיוב דאורייתא אלא כיוו שכחמן בידו ונחחייב בביעור אסור לו לכפקיע עלמו מן המצוה מדרבנן. גם מ"ש בצילית שמחוייב להנות בגד בת ד' כנפות אפשר שאין כוונתו על חיוב גמור דלפעמים אין מדקדקין הפוסקים לקרות גם מה שיש בו איזה זהירות בלשון חיוב אף שאינו חיוב גמור אלא כיון שזה כל האדם לחמוד את המלוות בכל לבבו, ואמרינן בגמי סוכה די לייב עייב ובייב

ד' כ"ז ע"א אימור דאמרינן לא דק לחומרא לקולא מי אמרינן אלמא דלחומרא אמרינן לפעמים אף באמוראים לא דק ומכש"כ בפוסקים האחרונים.

אמנם מ"ם כחן להעמים בלשון הש"ם מדחורייתה בביטול בעלמת סגי דבלת ביעל הוי דתורייתת בשביל שלריך להדר להביא עלמו לידי חיוב. וכן מפרש זה בלשון הש"ם בשילות הקן שהולרך קרא דכי יקרא דנמלא לפי"ז שהוא חיוב גמור מדאורייתא מקראי זה אינו מובן כחשר נתבחר לעיל. וחולי סובר המה"ח דיש לחלק דמה שאמרו שאין חיוב לקנות עלית ללילית זה מיירי כשהעלית אינו ברשותו כלל וחסר עדיין מעשה הקני׳ אבל כשהעלית הוא ברשותו ואין לריך להנותו יש חיוב יותר ללבשו, וכמו כן הוא היכא שבחמן ברשוחו ואינו חסר אלא לילך ולבדות. וכמו כן בשילוח הקן שהקן הוא שם במקומו אלא שחסר כליכה בהרים שמה. וזה דוחק מכמה טעמים, ואין להאריך. וזה וודאי שהמק"ח כחב זה בשביל הקושיי שעל שיעת החום׳ שאינו עובר בחמן שא"י והשה ע"ז מדברי הש"ם שאמרו מדאורייתא בביטול בעלמא סגי, ומחמת הושי׳ זו כתב שהם מפרשים דברי הש״ם באופן זה שחייב לטרוח אחר המצוה להיימה, אבל לשיטת כרח"ש וכעור והמג"ח וסייעתם שעובר חף בחמן שח"י, וכתב הפר"ח שכן גם דעת רש"י ז"ל שכתב בריש פסחים בודקין שלח יעבור על ב"י וב"י א"ל לדחוק בזה דחל עליו החיוב אף שאינו ידוע, וא"כ לא קשה מה שהקשו על המק"ח ממ"ש רש"י ז"ל בחולין פרק שילוח הקן דמקרא דשלח תשלח בי׳ בו״ה שלריך לחזור בכרים, ואם כן משמע דבעלמה לא, דו"ל דכן כוא כאמת לדעת רש"י ז"ל, וכמק"ח לה אמר זה אלה לשיעת התוסי שלה מלה ישוב לדברי' באופן אחר ואפשר דלא סברי החום' כדברי

רש"י דהיו למדין זה משלח חשלח ב' פעמים חלח שגם

בכל המצות הוא כן, אלא שגם מל' הש"ם משמע כדברי

רש"י שבתחיל לומר לפי שנחמר שלח חשלח וגו׳.

ומשמע דאך מקרא דשלח חשלח היו למדין כן. ואפשר לחרץ זה עפ"יו דברי החו"י סי" ס"ז שמסחפק שאפשר

לא חייבה החוה"ק לשלח את האם אלא כשרולה ליקח הבנים ואז אמרה החור"ק לא חקח האם על הבנים

אבל אם אינו רולה ליקח כלל אינו מחוייב לקיים המצוה,

וכתב דמדברי הגמ' משמע דאמר יכול יחזור בהרים תלמוד לומר כי יקרא במאורע אם כן נהי דממעע שלא יחזור בהרים מכל מקום במאורע רמי עליי שלא יחזור בהרים מכל מקום במאורע רמי עליי ליזקק לה. וזה י"ל דלמדין מקרא דשלח חשלח ב' פעמים, ולכן החחיל לומר בלשון זה שאם אין לנו לימוד לחייבו אף אם אינו רולה ליקח הבנים חו אין מקום לחשוב לחייבו לחזור בהרים כיון שאף אם הוא לפניו אינו חייב בכה"ג שאינו רולה ליעול אם הבנים, ואין להאריך עוד בזה. ובלא"ה כבר כתבתי במאמר ג' שבועות שאף לולא דברי רש"י כתבתי במאמר ג' שבועות שאף לולא דברי רש"י בעל שיעת החום' ממה שאמרו מדאורייתא בביעול שעל שיעת החום' ממה שאמרו מדאורייתא בביעול פר בזה.

# עב

ובחיי אדם סיי ס״ח אות י״ע ובנש״א שם חקר אם מחויב לילך לעיר אחרת אף עבור מלוה שנתחייב בה כגון שופר ואחרוג וכדומה, ומתחלה כתב בסתם שאינו מחויב וחילק בין היכא דאזיל ואחי ביומי׳ או לאו ולבסוף נשאר בלייע יעיישם, וכ״ז כות במצוב שנתחייב חבל חם לח נתחייב עדיין חלח שיוכל להביא עלמו לידי חיוב זה ענין אחר. וכבר הבחתי דברי הרחשונים והשו"ע בזה. ובשו"ח מרחה יחזקאל סיי נ"ד החליט שאינו מחויב לעשות איזה פעולה להביא עלמו לידי מלוה, והביא ראיי הנ"ל מדברי רש"י ז"ל בפרק שילוח הקן דמיתורא דקרא שלח חשלח היו למדין שלריך לחזור בהרים מכלל דבעלמה חין עליו חיוב, גם הביה מדברי השו"ע סיי י"ז וסי׳ י"ט ושוב כתב דמ"ש בסי׳ כ"ד שרחוי להדר שיבי׳ לו עלית היינו משום דמלות לילית יש בה סגולה לזכור כל מצוח הי. נמצא לפי דבריו שגם מה שאמרו בגמ' דבעידן ריתחא ענשינן אעשה שלא הבים עלמו לידי חיוב אין זה אלא במלוח ליליח דעלה קחי שם בגמ׳ מנחות, והעעם הוח בשביל שיש במצות ציצית זכירת כל המצוח.

ולכאורוה נראה כן מלשון השו"ע סיי כ"ד שכחב ונכון להיות כל אדם זהיר ללבוש עלית קטן

כל היום כדי שיזכור המצוח בכל רגע. ונראה לכאורה שנחית ליתן טעם על לבישת העלית בשביל זכירת כמלות ואין זה במלות אחרות. אמנם אין ראיי מזכ די"ל מ"ש בטעם בשביל זכירת בחצות בוא בשביל שכתב לחכר שיהיי עלין עלית העו כל היום ובשביל היום המלוה סגי בפעם אחת ביום מה שלובש טלית גדול בשעת כתפלה כמו שיולת גם בתפיליו במה שמניחם פ"ח בשעת החפלה ואינו מעוטף בהם כל היום וי"ל דבשביל קיום המלוה לא היי לריך לאותו הטעם בשביל זכירת המצוח אלא כחב טעם זה שבשביל זה יש ליזהר שיהיי עליו העלית קען כל היום בכל רגע.

אמנם המראה יחזקאל כתב סתם על לבישת העלית שהוא רק בשביל סגולת זכירת המלות ולא הזכיר כלל ממה שלריך כל היום. וכן כתב המהר"ם שיק חיו"ד סי׳ ר"ן על מלוח שילוח הקו וז"ל והפתחי תשובה סיי רל"ב הביא שם די"א דבעידן ריתחא מענשינן עליי, ולפענ"ד דווקא בלילית דאיכא מלוה למטן חזכרו נהי דהוי רשות אבל אינו רשות לגמרי אבל בשילום ההו דהוי רשות לגמרי בוודאי לא מענשינן עליי. ועכ"פ גם דעתו ז"ל שלא אמרו זה בגמ׳ אלא על מצות ציצית. וכבר כבאתי שיש פלוגחא בזה והדברים ארוכים בהרבה ראיות לכאן ולכאן ואין להאריך. גם לא נתבאר בפוסקים במה שאמרו בש"ם להביא עלמו לידי חיוב עד כמה הגבול לערוח בזה.

## עג

ובשלה"ק בשער האותיות סוף אות א' כתב בעניו ברכת המלות שאין מברכין אלא על מ"ע שמחויב כחדם להדר חחרי׳ ולעשות כגון תפילין מילה סוכה ולולב מלה ומרור וכיולת בהם. משח"כ במ"ע שחין מחויב להדר אחריהן כגון להע שכחה ופיאה וכי מחויב להנוח שדה להביח עלמו לידי חיוב חיום כמלות כתלוין בכ. וכגם שאפשר לומר דכשל"ה מיירי שם לענין הברכה וזה חלוי אם יש בו חיוב מלד כדין אבל עדיין י"ל שאף שאין בו חיוב מלד כדין מכל מהום הוא בכלל מה שאמרו בגמרא דענשינו בעידן ריתחת כמו במלות לילית, חמנם ממעשים

בכל יום אנו רואין שאין מהדרין כלל אף המהדרין מן המהדרין לקנות שדה לקיים המצות, ומטשים בכל יום ראיה גמורה הוא כמבואר בכתובות דף ס"ח ע"ב ובכמה מהומות בש"ם ובראשונים אין מספר, ובגמי סנהדרין די נ״ח ע״ב אמר ר"א לא ניתנה הרהע אלא לבעלי זרוע שנאמר ואיש זרוע לו הארץ, ופירש"י ז"ל שם כלומר אין ראוי להנות הרהע אלא לבני זרוע. ואם יש בידור להנות הרקע בשביל היום המצוח לא שייך לומר הלשון איו ראוי להנות הרהע. ואין לומר שאין זה אלא בחו"ל כי במימרה נחמרה בגמרה סחם וחינו נרחה שלח יהיי שייר בארז ישראל. וביבמות דף ס"ג ע"א שאמר רבי אלעזר אין לך אומנות פחותה מן הקרקע שנאמר וירדו ונתקשו שם התום' בד"ה שאין דר"א גופי׳ אמר לעיל כל אדם שאין לו קרקע אינו אדם, וחי׳ דל״ל הרקע לבנות עליו שידור בו וגם ללורך מזונותיו. ולא מלאו מעלה אחרת בקניית קרקע אלא במה שלריך לדירת ביתו ומזונותיו. ואם לא כטילו חיוב וכידור אף על היושבים שמה לקנות קרקע בשביל המלות מכש"כ שאין להעיל חיוב והידור לנסוע ממדינה למדינה רחומה בעורח רב והולאות מרובות.

והגאון המהרש"ם ז"ל בנימוקיו לחו"ח בם׳ חורחות חיים סיי חל"ה בעיר שתנה מחתר חז"ל בתד"ר סדר ההת פ' י"ע סי' ע"ז שכתב וז"ל ולא ההפידה התורה לרדוף אחר המצות אלא כי יקרא קן לפור כי תפגע כי תראה המור וכו' אם באו לידד את מלוום עליהם ולא לרדוף אחריהם, אבל אחר כשלוי בהש שלו׳ במהומך ורדפהו במהום אחר יעיי״ש. הנה כבר חשבתי על מחמר זה שנרחה לכחורה שחין לרדוף כלל החר שום מצוב הלה שהם בהו לידו יעשה הבל שתי תשובות בדבר חדא די"ל כוונת דברי המדרש לענין ליווי בעשה שאינו חיוב מדאורייתא להביא עלמו לידי חיוב דגם במלוח לילית כבר נתבאר שאינו חייב מעיקר הדין לקנות טלית וכן הוא בתום׳ שם דאינו בכלל העשה וכן הוא בשו"ע סיי י"ז אלא שבעידן ריתחה יוכל להיות ח"ו עונש מה שלה חמד בלבבו יופי המצוח כמ"ש הר"י והבחתיו לעיל, חבל חין זה ליווי מדין חורה משח"כ בשלו׳ נלעווינו על ככה לרדוף אחר השלוי, וזה כוונת המדרש לחלק בין שאר מלות

לשלוי. שנית דמה שחמרו בגמי ובחוי שיוכל להיות עונש ח"ו על מה שלא הנה לו עלית איו ראי׳ משם אלא ביכא שמחוסר רק בקניי דביינו שיוכל לקנות במקומו ולא קנה, אבל היכא שא"א לו לקנות במקומו אלא שלריר ללכת לעיר אחרת כבר הבאתי מהחיי אדם ונש"ה שם שכביה רחיות שנם בחלות שיש עליכם חיוב כמו שופר ולולב א"ל לילך לעיר אחרת, אלא שלבסוף נשחר בל"ע כמ"ש טעמו ונימוקו יעיי"ש. אבל במצוה שלא נלטו׳ עליי עדיין מנין לנו שיהיי לריך לדלג על הערים. וזה שמחלק במדרש בין שחר מלות לשלוי שנאמר בו ורדפיהו ממקום אחר באיזה מקום שכות לריד לרדוף חתר כשלוי. משח"ל בשחר מצוח. וכבר הבחתי לעיל מ"ש ה"ז בישמח משה ובחפל"מ על מחמר זה. ולפי דבריו ז"ל נרחה ג"כ החילוק הנ"ל דכשלריך לילך לדרך לעיר אחרת הדרד מבטלו ממצוה ועבודה אחרת שיוכל לעשות במהומו. משא"כ כשיכול לקנות המלוה במקומו.

# עד

שוב התבונותי בלשון השלה"ק בשער האותיות אות קי קדושה שמדבר שם במלות התלויות בארץ וז"ל כל הנוסע לחרץ הקדושה נוסע בשביל לקדש טלמו ולקיים המלות אשר שמה כענין שאמרו רז"ל בפ"ק דסוטה מפני מה נתאו' מרע"ה ליכנס לא"י וכי לאכול מפרי׳ כוא לריך אלא לקיים מלות התלויות בארץ, והענין כי ראוי לאדם להביא עלמו לידי חיוב מלוה כדי לקיימנה, ואעפ"י שאינו מחויב יביא עלמו לידי חיוב ומי שאינו טושה כן לפעמים נענש בעת שהדין שלמעלה מחוח כדאיתא בפ׳ התכלח וכו׳ יעייש. ומלשון זה נראה לכאורה שמדמה נסיעה לא"י למה שאמרו בפי החכלת בקניית טלית וכתב שזהו הטעם של הנוסעים לח"י, וזה חידוש דחף דוודחי הענין בעלמו אמת דהרולים להתקדש משתוקקים לעבוד כשי"ת במקום הקודש ולקיים מצות התלויות בארז שבח לידם, חבל לדמות זה שיוכל להיות לפעמים עונש בזכ אם אינו מביא עלמו לידי חיוב כמו שאמרו בפי התכלת בהניית טלית, זה לא שמענו, חדא דנראה דגם דעת השו"ע כדעת הסוברים שלא אמרו זה אלא במצות ציצית מדכתב הטעם בשביל שיש בו זכירת

כל המצוח. ואף שכחבתי לעיל שאפשר לדחות שלכו כחב טעם זה בשביל שהחי על מה שחמר שלריך ללובשו כל היום ואין זה בשאר מלוח. אבל עכ"פ כיון שכתב שיש בלבישת לילית טעם על מה שלריך ללובשן בשביל שיש בו זכירת כל המלות שאין טעם זה בשאר מלות וח"כ אי אפשר ללמוד שאר מצות ממצות ציצית. ומה שאמרו בגמרא דענשינו על עשה בעידו ריתחא על מה שלא הביא עלמו לידי חיוב. זה אמרו במלות לילית, ומכ"ל למילף שחר מלות מיניי, כיון דעכ״פ יש חילוק. וגם אפילו אי ילפינן שאר מלות מכתם אין ראי׳ משם לדלג על הערים ובפרט דרד ימים ונהרות שהוא מארבעה שלריכין להודות, ור"ז הי׳ מסכן בנפשו לעבור דרך ימים בלא מברא מרוב השתוקקות כמ"ש בזה, אבל וודאי מי שאינו עושה כן א"א לחשוב שיש בזה איזה עונש ח"ו. וכבר בבאתי דברבה גדולים והדושים שנסעו לארץ ישראל בהשתוקקות מרובה ואעפי"כ לא קנו קרקע להביא עלמס לידי חיוב לקט שכחה ופיחה ושחר מלוח שיש בעבודת הרקע, וע"כ דסברי שא"ל להדר אחר זה ולהביח עלמו לידי חיוב כמ"ש השלה"ה בעלמו והבחתיו לעיל, ומכש"כ לדלג על הערים דרך ימים ונהרות.

משה

השלח"ק עלמו בסוף אות קי ששם קבע לדבר מקדושת המקום והאריך עובא בזה ומקבן כל המימרות המדברים משבת עליי לא"י בעעמים כל המימרות המדברים משבת עליי לא"י בעעמים ובנימוקים שם לא הזכיר מאומה שיש לחוש לעונש מ"ו אם אינו מביא עלמו לידי חיוב כמו שאמרו בפ' התכלת אלא כתב שם טעמים אחרים. גם הביא שם דברי הרמב"ן שיש מ"ע דאורייתא להחיישב בא"י ואף שיתבאר להלן שאינו סובר עיקר להלכה כדברי הרמב"ן ז"ל אלא הביאו לרווחא דמילתא, אבל עכ"פ הביאו לחוש לדבריו, ובכאן השמיע טעמו של הרמב"ן, גם טעמים אחרים שהאריך בהם, וכתב טעם שאינו מוכרת כמ"ש.

ובראה שאין כוומח ז"ל לדמוחו לגמרי למה שאמרו בפ' החכלת שיש טונש לפטמים, אלא הוא כטין שכתבו החום' צפסחים ד' קו"ג ע"ב ד"ה ואין, לחד תירולא דהוי בכלל מנודה לשמים אם אינו קונה טלית להביא טלמו לידי חיוב כדאשכחן במשה שהי' תאב

ליכנס לח"י כדי לקיים מלוח בחלויות בה. וכנה זה וודמי שבמשה ח"ה לומר שהיי חשש עונש חילו לה כי׳ לו אז אותו ברלון ליכנס לא"י שברי בהב"ב אמר לו בפיי שלא יכנס והוי זה רצון הבורא ב"ה, אלא שהוא הפציר בחפלה, והאיך למדו מזה על ציציח שיש עונש או הוי בכלל מנודין לשמים. ול"ל הכוונה שהחום׳ לא כחבו זה אלא על עיקר הרעיון לדמוחו למשה להסביר הענין שלה חימה שיש סברה שכיון שהחוה"ה פטרה אוחו אין זה מדה טובה להביא עלמו לידי חיוב כי דייך במה שחייבה החוה"ה וחין לנו לכתחכם לכוסיף חיובים בתוכ"ה מה שלא חייבה בתוב"ה, ולזכ בביא כדמיון ממשב שיותר מזכ מלינו שם שהיי חתב משה לקיים מלות החלויות בתרן תף היכח שהקב"ה חמר לו בפיי שלח יקיים מ"מ עדיין כי׳ מתאמן בדבר מרוב חשקו לכביא עלמו לידי חיוב אלמא דמדה טובה היא לישראל להיות חאבין ומשתוקקין למלות אף כיכא שלא נתחייבו, ועי"ז נוכל להבין שבמלות לילית שיש עוד עעם חחר וגם יוכל לקנות במקומו חמור יותר שיוכל להיות לפעמים גם עונש ח"ו, ועד"ו י"ל גם בדברי השל"ה הקי שאין כוונתו לדמות לגמרי נסיעת א"י להניית עלית אלא הביא משם ראיי על עיקר הרעיון שראוי לאדם להיות חמדת המלות בלבו אף אם לא נתחייב מדיו חוב"ה, שאם אין לו חמדה זו יוכל לפעמים לבול. לידי עונש כמו בהניית עלית, ואף שאין נסיעה לא"י דומה להחם לענין העונש. אבל כיון שרואין שחמדת המלות להביא עלמו לידי חיוב הוא דבר חביב לכן הרולים להתקדש עלמם לקיים מלות החלויות בארץ גדולה החמדה שבלבבם עד שגם מדלגים על הערים ומקפלים על הגבעות בשביל קדושת המלות אבל אין כוונחו ז"ל להטיל אחה חיוב מטעם זה על חושבי חו"ל וכבר נתבחר דעת כשו"ע ורוב הפוסהים שחיו חיוב כלל בכה"ג. ודעת השלה"ק בענין ח"י יתבחר יותר לכלו.

עה

והעיקר בזכ שאף כיכא שאין לריך לפשות כלום לכבים שלמו לידי חיוב אלא אדרבה המלוה באב לידו ממילא אלא שאם רוצב לבפקיע עצמו מן

המצוה לריך לעשות מעשה ועלדקי בשביל ההפקעה שזה ודחי חסור, ומכל מקום מלינו בעושו"ע יו"ד סי׳ ש״כ בדיני בכורה שבזמן הזה מלוה לשחף עם הנכרי בחזנו וכיו"ב קודם שילא לחויר העולם כדי לפוערו מן הבכורה אעפ"י שמפקיע קדושחו הכי עדיף טפי כדי שלא יבא לידי מכשול ליכנות ממנו בגיזה ועבודה. ובגמרת בכורות ד' ג' שנענש רב מרי וכלו חיותה דרב מרי בשביל שעשה ככה דמפהע להו מקדושתייהו, ונחקשו שם התום׳ בד״ה דקא למה אנו נוכגין כן, וא' מן התירולים דבימי רב מרי שכיו בקיחין לכעיל מום בבכור קודם שילח לחויר אסור לעשות ע"י הפקעה, אבל אנו דלא בקיאינן בכך מוטב לטשות על ידי הפחעה שלח יבוח לידי תקלה. והב"י כשהעתיק לשון החום׳ בזם כתב והאידנא שאין רובס בקיאים, חה שינוי בלשון החום׳ שכחבו סתם שאין אנו בקיאים, ונראה דלא ניחא ליי למימר שחין בקיחים בזם כלל שכום נגד כחוש, לכן כבין כוונתם שעל הרוב דברו שכן דרכם לדבר על הרוב, ואפילו כשאומרים בלשון כל כחב העו"ז בה' ר"ה די"ל שהכוונה על הרוב דרובו ככולו, ולכן חומרים ברחש השנה מלוך על כל העולם כולו בלשוו כפל ולא סגי במה שאומרים בהתחלה כל, והנה רואים בזה שבמקום שיש חשש חקלה להרוב לריכין הכל לעשות מעשה להפקיע את המלוה אף שמבואר בגמי שרב מרי נענש הרבה על מה שעשה ככה מ"מ אם רואים חשש חקלה מלוה לעשוח כן.

וקצת דמיון לזה הוא מה שהזהירו חכז"ל כ"כ בענין נדרים ואמרו בנדרים ד' כ"ב על הנודר אטפ"י שמהיימו נהרא רשע והטעם הוא דילמא אחי לידי חקלה וכמו שחמרו בנדרים ד' ע' ע"ב מ"ש נודר דלח דילמה חתי לידי תהלה, נדבה נמי לח דילמא אתי לידי חקלב, ככלל בזקן דחניא אמרו על כלל כזהן שלה מעל הדם בעולחו כל ימיו מביחב כשהיא חולין לעזרה ומקדישה וסומך עליי ושוחשה וכתבו התום׳ בחולין ד' ב' ע"ב ד"ה אבל דמ"ד שאסור אף בנדבה היינו טעמא דכו"ע לא בקיאי ככלל ועדיין איכא למיחש לחקלה אף כשמביאה לעזרה, ומה שמקיים את הנדר נקרא רשע כ' העו"ז ביו"ד ריש סי׳ ר״ג כטעם כיון שחינו מבקש לכחירו דמלוכ

לאיתשולי עליי. והנה כל הנודר חל עליו ל"ת ועשה דאורייתא דלא יחל דברו וככל היולא מפיו יעשה ובזה ששואל על נדרו מפקיע עלמו מל״ח ועשה ואינו מקיימם ובכ"מ אסור להפקיע עלמו ממלוה דאורייתא שחלה עליו וכאן אדרבה אם אינו מפקיע עלמו מן המלוה נקרא עי"ז רשע, ויותר מזה שאף אם מקיים את בעשב ול"ת ונתברר שלא בא לידי מכשול מכל מקום נקרא רשע עבור שקיים אותו בעשה ול"ח שיכולה להביא לידי מכשול. ונמלא דלפעמים נהרא רשע עבור שהיים המלוח שיכולים להביא לידי מכשול. הגם שאין לדמות כל הענינים זה לזה, אבל עכ"פ אין שום חימה על הר״ח ז״ל אם ראה דאיכא למיחש עובא לחקלה יען שרוב בני אדם אינם יכולים לעמוד בחוקף האזכרות והחומרות שבא"י לכן דעתו ז"ל שאין בזה מלוה להביא עלמו לידי חיוב או אפילו להפחיע עלמו מן החיוב שפיר דמי במקום דאיכא למיחש לתקלה.

ואת המבי"ע שחלה על הר"ח לא חלק עלין בעיקר הסברה שעלול למכשולות הלה דכתב וחנן רמינו אנפשיו למיתי לא"י לאילטערי בה ולפום לערא אגרא, ובוודאי אם אית בי׳ לערא עפי הוא עלול בסתם בני אדם שלא יעמדו בנסיונות למיסבל לערא טפי והלא גם בבכור אפשר להיות מהר וכן בנדרים אלא בשביל שיש בהו נסיונות טובא שלול למכשולות והולרכו להפהיע עלמו מהם. וכעין זה סובר הר"ח ז"ל בישוב ארץ ישראל. ולהלן יתבארו עוד דברי בר"ח ז"ל גם בפרטי בהלכה שלפי דעתו ז"ל.

## עו

והנה חשבתי עוד להתבונן בדברי המהרי"ע שמפשעות דבריו נראה שתשובת ר"ח שבמרדכי סותרת דברי כתום׳ וח״ה שיתקיימו שניכם וחין לזכ שום הבנה כאשר כתבתי למעלה והגם שחבל נביאים ובחוכם נם בתבי"ע שהוא אביו ורבו של המהרי"ע לא סברי כוותי׳ בזה שהביאו דברי המרדכי והתום׳ שניהם יחד בלי שום עירעור ובוודאי דהעיקר כוותייהו שלנגד המרובין כ״כ הוי דעת המהרי״ע דעת יחיד. מכל מקום לריך להבין דעת גדולים אף במקום שאין הלכה

כוותיי. ומבואר בגמי עירובין די וייג עייב שבייה כיו שונין גם דברי ב"ש.

משה

ונראה לפענ"ד עוד בענין זה דהנה הכה"ג באה"ע סי׳ ע״ה הגהות הב״י ס״ה כ״ח כתב מתוד טעם שנתו ר״ח הכהן ז״ל היי נרחה דכמו שהדר בחו"ל בזמן הזה ליכא מלוה לעלות לארץ ישראל. כוא כדין דמי שדר בארן ישראל שיכול לנאת משם. אבל ראיתי להרב בעל תומת ישרים בסיי ס"ן כתב דאפילו לדעת רח"כ הדרים שם אינם יכולים לנאת. עכ"ל. הנה הכה"ג העתיק בסתם מהתומת ישרים שכתב לחלק לדעת הר״ח בין העולה לחרץ ישראל ובין הדר שם אבל המעיין בפנים בם׳ תומת ישרים יראה שלא כחב חילוק זה אלא בדרך אפשר מחמת קושיי דבתחלה כתב דלדעת רח"כ ל"ל דמתני' נישנית בזמן הבית כמו שחילק זה מהר"ם כי היכי דלא חיקשי ירושלמי אגמרא. וכתב עוד דכל אותן המאמרים אשר באו בגמ' ובספרי הגדה שנראה מהם שמלוה לדור בח"י ל"ל לדעת רח"כ שכוח בזמן כבית ולח קשב לי׳ אלא מאותו המאמר דשלבי כתובות דכבוא גברא דנפלה ליי יבמה בי חוזאה ואחא להמיי דרי חנינא וכו׳ ובשביל קושי׳ זו כתב שחפשר משום שהיי דר בארץ ישראל ורולה לנאת האמר ולא אמר רח"כ על כדרים שם.

והנה מה דלא קשה ליי גם משאר מימרות שבש"ם שנאמרו אחר החורבן כמו הך מימרא שאין יולאין מארץ ישראל במסכת בבא בתרא די ל"א שהיא מימרא דרשב"י שהי׳ אחר החורבן, ובפרט שאח"כ בגמ' יש מימרא דאמוראי בזה דאמר רבה בב"ח משמי' דר' יוחנן לחלק בין פירות ביוקר או מעות ביוקר, ל"ל דסובר דכ"ז אפשר לומר שבאו ללמוד ולבאר המימרות שנאמרו בזמן הבית כמו שמבואר בזבחים פ' ב"ש ד' מ"ה ע"א דפריך הילכתא למשיחה ה"ל הביי הלה מעתה כל שחיעת הדשים לא ליחני הלכתא למשיחא היא, אלא דרוש וקבל שכר, הכא נמי דרוש וקבל שכר, הכי האמינא לך הילכתה למה לי ופירש"י ז"ל שחין הקושיי חלה על אומרו לשון הלכה דמשמע קביעת הלכה להורות למעשה בדבר שאינו נוהג אבל למיגרם סתם ולהביא

רעו

מחלוקת תורה היא ודרוש וקבל שכר, וע"כ י"ל גם בכל אלו המימרות שהוא דרוש והבל שכר כמו כל סדר זבחים ולמעשה אינו נוהג בינינו. ובפרע שאנו מדברים פה מרח״כ דלשיטחו אין קושי׳ אף היכא שאמר הלכתה כמ"ש התוס' בזבחים די מ"ה ד"ה הילכתה בשם רח"כ דלא פריך בילכתא למשיחא אלא ביכא דחיכה חרתי שגם עושה חיסור יעייש וח״כ לשיעתו אין קושיא אף אם אומר קביעת כלכה בדבר שאינו נוכג בזמן הזה, ומכש"כ כשנאמרו המימרות בסתמא אלא מהך מימרא דההוא גברא דאחא לקמי׳ דר"ח ושאל אותו למעשה והשיב לו שזה האי על אותו כזמן לכן לא מלא על קושיא זו חיי אלא שאפשר לחלק שלא אמר רח"כ על הדרים בארץ ישראל.

# עז

אמנם לפענ"ד קושי זו לק"מ דהנה כתבו התוסי בשם ר"ח בטעם שחין מלוב לדור בח"יו בשביל שאין יכולין ליזכר, וטעם זה מספיה לסחם בני אדם שעלולין לחטאים ועונשין, אבל מי שכוא איש לדיק שיודעין בו שהוא זהיר וזריז בכל החו"כ ובמלות בחלויות בארץ ואם ח"ו אירע לו איזה חעא כוא כל ימיו בחשובה אללו לא שייד טעם זה דר"ח. דחדרבה בשביל שעומד בנסיון שמה ועובד ה' בחמת באב"ק כוא מעלה גדולה שאין לשער ושכרו עד אין קן וחין סברת לומר שגם לחים חשר חלה לו נחכווין כר"ח לומר שאין לו מלוה בדירתו בא"י, ואם נימא בדעת ר"ח דלא פלוג ועל הכל אמר שאין מלוה לדור בא"י יקשה יותר מר"ז שעבר ימים ונהרות בלא מברא לא"י ואמר דוכתא דמשה ואהרן לא זכו לה מי יימר דזכינא לה וע"כ שהוא זכות גדול ללדיקים עכ"פ ולא אמרינן בזה לא פלוג. וכן בהך ספרי שהבית בסה"מ להרמב"ן מחותן התנחים שבכו בבותם לחו"ל ואמרו שקולה ישיבת א"י ככל המלות וזה כיי אחר כחורבן, דאף שכתבתי שאין משם ראי׳ שיש מצוה בעצם הישיבה בח"י. אבל עכ"פ הוא זכות גדול לעובדי כ׳ באמת מחמת חשיבות העבודה שם כאשר בארכתי למעלה, והאיך אפשר לומר דר"ח כללא כייל שחיו בזה זכות ומלוה לשום חדם בעולם. וביד מלחכי סיי שנ״ח כביא דלא אמרינן לא פלוג אלא במילחא

דהוי תנאי בי"ד ונחקן במנין בחכמי כל ישראל, אבל בתהנות בהבילות וכרי אז איכא למימר דלא נתקנה אותה חהנה אלא היכא דשייך אותו הטעם לבד, ומכש"כ בזה שלא נעשה שום חתוה אלא הר"ח ז"ל ראה זה מדעת עלמו בסתם בני אדם, בוודאי דאין לומר בזה לא פלוג בין גברא לגברא.

ובמו"ז או"ח ריש סיי ער"ה ובאהע"ז סיי קו"ע ס"ק י"ב כחב דלה המרינו לה פלוג ביו הדם לחדם חם חותו בחדם חינו רחוי לגזירב זו, וזב חם בגזירת חכמים, ומכש"כ בהך שאינו גזרה אלא דעת תורה של הר"ח ז"ל. ואין כל הענינים דומיו זל"ז ואין לדמות הכל לבכור שהנהיגו להפקיע מן המלוה כמובן. ובנדרים למדין מקרא דטוב אשר לא חדור שמא חדור ולא חשלם כמבואר בגמי חולין ד' ב' ונדרים ד' ע' וגם מה דהמהיימו נהרא רשע ילפינו מקרא כמבואר בנדרים ד' כ"ב דיליף חדלה חדלה ואטפי"כ לא בכל מילי דנדרים אמרו כן כמבואר ברמב"ם סוף ה' נדרים ובשו"ע יור"ד סי׳ ר"ג סעיף ז' דמי שנדר נדרים כדי לכונן דעותיו ולחקן מעשיו הרי זה זריז ומשובח. ואף בסחם נדרים מבוחר במדרשות במד"ר ובמד"ת ובילקוט פ' מטות שהאריכו שם באיסור נדרים ושבועות אף כשהוא אמת, ולינאי המלך נחרב ששים כרכים עבור שבועת אמת, ואעפי"כ סיימו דאם יש לך כל המדות האלה שמבואר בקרא את כ׳ אלקיך תירא אותו תעבוד ובו חדבק אז ובשמו חשבע, ולא אמריכן לא פלוג בין גברא לגברא. ועכ"פ הר"ח ז"ל שנתן לשיטתו טעם וסברא שהוא אמת ברוב בני אדם אין לדמות לזה אינשי דמעלי דלא שייך בהו אותו הטעם.

אמנם מה שהר"ח כתב סחס שאין מלוה לדור בא"י ולא ביאר החילוק מיתפרש היעב גם לפי דרך הנ"ל כי דברי החום׳ האלו סובבים על הד דינא דכופין לעלות ומפסידין כתובתה ובזה דעת הר״ח דכיון דעפ״י הרוב בחין לידי מכשול שחין יכולין ליזכר ולא הוי מלוה בכה"ג תו אין להבי"ד לעשות מעשה של כפי׳ בממון בזה דמי יוכל לידע מטמנותיו של חבירו אם רחוי כוא לאותה אילטלא לדור בארץ ישראל, ודבר המסור ללב לא נמסר לבי"ד

שלמטה. ומה שסחם הדברים וכחב סחם שאין מצוה וכו' שאין אנו יכולין לחהר וכו' כבר הבאחי דברי הב"י בסי' ש"כ שהעחיק דברי החוס' בבכורות ד' ג' שכחבו על העלח מום הלשון אנו דלא בקיאינן והב"י שינה הלשון וכחב שאין רובא בקיאין, שכן דרכם ז"ל שכיון שהרוב הוא כן כחבו סחם אנו דלא בקיאין שדרכם לדבר על הרוב.

## עח

גם ממקומו כוא מוכרע באותו כדיבור של כתום׳ שבתחיל לומר על כך דינא דכופין לעלות אינו נוכג בזמן כזכ דאיכא סכנת דרכים ואח"כ כביא דברי הר״ח. והנה במה שהתחיל לומר הטעם בשביל סכנת דרכים כתבו כל הפוסקים דממקומות הקרובים אין סכנב, גם מקומות ברחוקים לאו כללא בוא ואיכא מקומות שאין בכם סכנה, והגם שהכה"ג רולה להעמים בדברי התום׳ דכיון שלפעמים היא סכנה תו אינו נוהג אפילו במקום שאין סכנה דלא נחנו חכמים דבריהם לשיעורין ושאר פוסקים פליגי בזה על החום׳ דיש לחלק בין אם הוא מקום סכנה או לאו, וכתב זה מחמת קושייתו שלא הביא הב"י דברי כתום׳ אלא דברי כרשב"ן שעשה חילוק בין כמקומות, ולכן עשה פלוגתא בזה בין דברי התוסי לשתר פוסקים, אבל בתומת ישרים בעלמו שם סיי ס"ו לא ס"ל כן שהרי כתב דאיכא למימר שגם הרח"ש ועוד הרבה פוסקים שלח הזכירו מזה שחין לבי"ד לכפות כשהדרכים מסוכנים לא פליגי על כתום׳ בזכ אלא שלא כולרכו לפרש זה בדבריהם דמסחמא היכא דאיכא סכנה לא יעלה על הדעת לכפות. ואילו כיי סובר שחידשו כתוסי לומר בזכ לא פלוג אף היכא דליכא סכנה הוי זה רבותא גדולה שא"א לומר שידעו זכ מסתמא, וחזינן שרוב פוסקים חולקין ע"ז בפיי, ובאמת אינו סברא כלל ולא הבנתי מה שכתב הכה"ג שאפשר לומר בזה לא נתנו חכמים דבריכם לשיעורין שהרי לא נעשה בזה שום חקנה חדשה אלא החקנה שמכבר דכופין לעלוח כמבואר בגמי, ומה שאמרו אח"כ שאינו נוהג בדאיכא סכנה כוא מטעם שבכל כמלות כוא כן שאין לך דבר עומד בפני פק"ג, א"כ לריך לכבחין בין ביכא דאיכא

סכנה או לאו כמו בכל האיסורין, וכן הוא בכמה פוסקים שמביאין דברי החוס' ואח"כ מחלקין בין המקומות דליכא סכנה.

ומה שהב"י לא הביא דברי החוס' אלא דברי הרשב"ץ, לפי שבהרשב"ץ מפורש יותר גם החילוקי מקומות אם יש בהם סכנה או לאו ולא הולרך עוד להביא דברי החוס', וכ"פ מלינו כן, ובפרע כי עיקר הדבר שאין לכפות במקום סכנה הוא דבר פשוע שא"ל להשמיענו כמ"ש בתומת ישרים אלא שדברי הרשב"ץ הולרך להביא שיש בו גם ביאור חילוקי מקומות.

ומה שכתב עוד הכנה"ג די"ל כל הדרכים בחזקת מסוכנים, הנה גם בזמן הש"ם אמרו כל הדרכים בחזקת מסוכנים ועל כן תהנו לומר תפלח הדרך ואעפי"כ לא חשבינו זה לסכנה לעניו כפי׳ לעלות מה שלרוך ליסע בדרכים, וכמ״ש המבי״ע בח"ב סי׳ רי"ו דבמהומות שכל הסוחרים חינם נמנעים מללכת באותן הדרכים לא הוי זה מהום סכנה גם לענין עליי לח"י, ול"ל דמה שכתבו החוםי שנשתנה הדין עכשיו מבזמן הש"ם בשביל סכנת דרכים שנעשה שם סכנה יותר מהרגיל בסתם דרכים דאל"כ לא כוי זה שינוי מבזמן הש"ם, וא"כ א"א לומר דכללה כוח שחין שום מליחות שיכיי חפילו במקומות הקרובים איזה מקום שאין משם סכנה לעלות יותר מהרגיל בסתם דרכים שבזמן הש"ם. ולריך לומר דמה שכתב הכנה"ג בדעת התוספות שכל הדרכים בחזקת סכנה הוא גם כן כעין לא פלוג דבשביל ששכיחת מהומות שיש בהם סכנה יותר מסתם דרכים תו לא פלוג אף באותן הדרכים שאין בהם סכנה יותר מסתם דרכים כיון שעל כל פנים הלח סכנה יש בכל הדרכים, אבל כל הפוסקים חולקים ע"ז כמו שכי הכנה"ג בעלמו, ואם כן החומת ישרים שכתב שאפשר להשוות כל הפוסחים עם דעת התום׳ בלי שום פלוגתא ואין לורך להזכיר שאין כופין במקום סכנה לרוב פשיטותו שאין בזה שום רבותא ע"כ לא ס"ל כדעת הכה"ג בזה, וע"כ שמפרש בדברי החום' מה שסתמו דבריהם לומר סתם אינו נוהג בזמן כזכ דאיכא סכנת דרכים אף דאיכא מקומות שנוכג בשביל שאין שם סכנה, מכל מקום אין קושיי

אם סתמו דבריהם על הרוב שכן דרכם, וממילא יובן דזיל בתר טעמא. וא"כ מה נשתנה שלא יהיי מפשרות לפרש כך גם בהמשך הדיבור של התום׳ שהביאו אח"כ דברי הר"ח הלא אדרבה שם בהך שכתב מטעם סכנה ל"ל גם בעיקר הדין דכופין דלחו כללא כוא אלא על כרוב דיבר, אבל בכך דר"ח י"ל דבעיקר הדין דכופין סובר שאינו נוהג כלל אלא הטעם שכחב בשביל שאין מלוה שאין אנו יכוליו ליזהר טעם זה הוא מחמת הרוב כמו שביארתי למעלה. וזה וודאי מיתפרש היעב בלי דוחק וגמגוס, ואנו אומרים בווידויים אנו מלאי עון ואין אומרים זה בלשון יחיד כל אחד על עלמו אלא בלשון רבים. ונמלא דקאי על כלל ישראל, ובוודאי יש בחוך כלל ישראל לדיקים שאינם מלאי עון אלא אדרבה מלאים תורה ועבודה וחשובה שלימה כל ימיהם, ואעפי"כ אומרים סחם אנו מלאי עון שעל הרוב מדברים, וכמו כן כחבו התום׳ שאין אנו יכולים ליזהר שכוונתו על הרוב. וכמו שכתבו התום' בעירובין ד' וייג עייב ד"ה נוח דאעפ"י שאמרו סחם נמנו וגמרו עוב לו לחדם שלח נברח משנברח מכל מקום חין זכ אלא בסתם בני אדם אבל לדיק אשריו ואשרי דורו, ועל סחם בני אדם שסתמו חכמים את דבריכם שנות לכם שלה נבראו המר עליכם ר"ח שעוב להם שלא ישבו בא"י דמה שסתמו בגמ' דבריהם ואמרו נוח שלא נברא בלי שום חילוק בין גברא לגברא ל"ל בשביל שכן הוא רובא דעלמא. ובגמי שבת י"ג ע"א שאמרו ופליגא דידיי אדידיי דאמר עולא אפילו שום קורבה אסור וכ׳ שם החו׳ ד״ה ופליגא שאין זה פלוגחא אלא הטעם הוא דהוא היי יודע בעלמו שלא יבוא לידי ברבור, וברי דאף שבוא בעלמו אמר ע"ז שאסור מ"מ עבד עובדת בנפשי נגד זה יען שידע שלח יבוא לידי הרבור, ול"ל דמה שאמר סתם אסור והוקבע כן בש"ם בלי שום חילוק בשביל שכוח כן ברובח דעלמח.

וביבמות דף ק"ע ע"ב בתוס' ד"ה רעה כתבו על הך שאמרו אין מקבלין גרים מיד אלא אחר שמחאמלין ועוד חנאים יש בגירות ועל המקבלין גרים מיד דרשו חכז"ל מקרא דרעה אחר רעה תבוא למקבלי גרים, מכל מקום מלינו בהלל שגייר אוחו

שאמר גיירני על מנת שתשימני כהן גדול ואותו דעל מנת שתלמדני כל בתורה כולה ולא היו מתאמציו להתגייר כי יודע היי הלל בהם שסופם להיות גרים גמורים, ול"ל דאף שנכתבו הלכות האלו בגירות סתמא לא נאמרו אלא על הרוב ואותן שידע בהם הלל מה יביי בסופס אינם בכלל זכ. אלא שנראב שאיו לסמוד על ידיעה זו אלא בזמן הש"ם שידעו כ"כ לירד לסוף דעתם של בני אדם, ולא אח"כ, וע"כ לא הבית מזה הרמב"ם ז"ל כלום, ותף שהב"י מביתו הבל השמיטו בשו"ע ואינו מוזכר במחבר וברמ"א ובטו"ז וש"ר בשום מקום. ונלאה בשביל דלא בקיאיו עכשיו בזה כמ"ש הרי"ף והרמב"ס במה שחמרו בגמי שיכול הדיין לומר הים לי׳ בגוי׳, והובא בטור וב״י חו"מ סיי ט"ו שאין בקיאין עכשיו בזה. ועכ"פ בזמן בש"ם לא ביו כלכות אלו שכתבו בגירות כללא ואעפי"כ סתמו דבריהם לכתוב הלכות האלו בסתמת בלי שום חילות יען שהרוב הוא כן מה שכתבו עעמו של הענין ויובנו הדברים שתלוי באותו הטעם, ומלינו ענינים כאלו בש"ם ופוסקים אין מספר ואין להאריך בזה כ"כ. ולפענ"ד ברור שכן הוא הפיי בדברי בר״ח

ותמה אני האיך אפשר להעמים בדברי ר"ח דבר חמו' כ"כ שחף מי שהוח חיש לדיק חמים ונכספה גם כלחה נפשו למתיקת עבודת השי"ת באב"ק ונשמר מכל חטא גם אללו לא יהי׳ מלוב כלל לדור בא"י, וזה דבר מופרך מכמה מקומות בדברי חכז"ל, ועוד דלפי טעמו של הר"ח שחין יכולין ליזהר ונטנשין אם דעת ר"ח לומר כן על כל ישראל יהיי מי שיכי׳ נמצח ח"ו בעל כל כישוב, וזכ וודחי אינו, דגם משעת החורבן ואילך בזמן התנאים ובאמוראים ובראשונים ובאחרונים מעולם בתאמלו בישראל להחזיה ישוב באה״ה, הגם שרובא דרובא מהגדולים הלדיקים הקדושים היו בחו"ל יש טעם בדבר כחשר חדבר מזה להלן, חבל הכל החחמנו בכל כדורות לכחזיק ישוב באכ"ק, ואותן כלדיקים שזכו להיות חלקם באה"ק לעבוד השי"ת שמה במקום הקודש אשרי הלקס ולפענ"ד אין ספק שגם דעת הר״ח וכל העומדים בשיטחו הוא כן. ואפשר סובר הר״ח דבומן הבית הי׳ גם עיקר הישוב בארן ישראל

מלום דאורייתא וכיון שחלה המלוה על כל אחד ואחד א"א להתחכם בדבר לחלק בין גברא לגברא, אבל בזמן הגלות שאין חיוב דאורייתא בעיקר הישיבה אלא בשביל חשיבות היום כל המלות שמה וגם מלות התלויות בארן בזה סובר ר"ח דהכל לפי מה שהוא אדם. כאשר נחבאר לעיל. (עיין הערה בחוכן הענינים).

# עם

גם י"ל שהר"ח סובר כדעת רש"י והרמב"ם שחף

בזכ"ב לא כי' מ"ע בישיבת א"י אלא כיי מלוה עכ"פ בשביל היום מלות החלויות בארץ וחשיבות כל כמלות שבח"י מקום הקודש ובזכ"ב היי שם יותר הרוב לשכר כמ"ש החום' במס' ב"ב ד' כ"ח ט"ח ד"ה כי מליון תלא תורה לפי שהיי רואה קדושה גדולה וכהנים עוסקים בעבודה היי מכוויו לבו יותר ליר"ש וללמוד תורה עכ"ל, ומכל א"י היו מלוין יותר בירושלים בשביל שהיו רגיליו להקריב הרבנות כמו שהוא בזוה"ה. ולדעת התוסי פסחים די ג' ע"ב ד"ה מאליי לחד חירולא אין חיוב לעלות לרגל אלא מא"י לא מחו"ל ולכן ריב"ב לא עלה לרגל ולא עשה פסח יעו שהיי בחו"ל, א"כ היי השפעת י"ש עובא בא"י יותר מבחו"ל כמ"ש הרחשונים ז"ל בטעם עליי לרגל בשביל ללמוד שם י"ש. ולדעת הרמב"ם פי י"א מהי מאכלות אסורות כלי כ"ב אין חזקת כשרות לסתם אדם מישראל אלא בא"י בזמו שביי כולב לישראל. לא אח״כ. וכן במה שהעתיק הרמב״ם פ״י דמקואות את המשנה דא"י מהואותי׳ עהורות כתב שם הכ"מ והב"י סוף סי׳ ר"ח שחין זה אלח בזמן שהיו ישראל שרוין על אדמתם אבל כאידנא דין א"י שום לארץ בעמים יעייש, ול"ל דבשביל שבזה"ב בי' בח"י ככל בהשנחה גדולה חחת הבתי דינים ולא היי שכיח כ"כ מכשולות שלכן היי אז חזקת כשרות לכל הדר בא"י. וא"כ מעלה גדולה היי אז להחיישב בא"י. לא בחו"ל. גם לא היי עלול כייכ לבוא לידי מכשול ולכן הוי מלוה. משא"כ אחר החורבן שבעלה אותה ההשפעה המרובה של י"ש שכחבו החום׳ על חומרו כי מליון חלא תורב גם נפסק בחזקת כשרות שביי שם ושוב בזה א"י לחו"ל, ע"כ סובר הר"ח שלעת כזאת גרע

יותר בא"י מחמת האחריות של מצות התלויות בארד ושארי עבירות שחמורים שם כרבה יותר והרוב להפסד יותר מלשכר ע"כ דעתו ז"ל שעכשיו אין מלוה לדור באיי. והוא כעין שאמרו בגמ' יבמות ד' לייט עייב בראשונה שהיו מתכוונין לשם מלוה מלות יבום הודמת למלות חלילה ועכשיו שחין מתכוונין לשם מלוה חמרו מלות חלילה קודמת למלות יבום, ארב"ח אר"י חזרו לומר מלות יבום הודמת א"ל רנב"י אכשור דרי. מעיהרא סבר לה כחבח שחול ולבסוף סבר לה כרבנו וכוי יע"ש. וכן הוא בעוש"ע אהע"ז סיי הס"ה שיש שני דיעות דלהסוברים כרבנן דאף אם אין מתכוונין לשם מלוה מ"מ יבמה יבוא עלי׳ סוברים דיבום הודם. ולהסוברים כחבת שחול שלריך לכווין לשם מלוה דייקא חלילה קודמת דלא אכשור דרי אף שבוודאי היי לדיקים שכל מעשיהם היי לש"ש בפרע בזמו הגמי מ"מ כיון דשכיה טובא שאינם מתכוונים לשם מלוכ ילחב בכורחב דחלילב קודמת אף שמד"ח יבום קודם כמו שהוא הלשון בגמ' אמרו חלילה קודמת שאין זה מו הדין אלא חכמים אמרו כן יען שאנחנו לא נדע כוונתו של חבירו כי אין אדם יודע מה שבלב מבירו.

משה

וכעין זה י"ל שסובר הר"ח ז"ל דברחשונה שהיי השפעה מרובה כ"כ של י"ש בח"י והיו מתכוונים לשם מצוב ולא ביו עלולים כ״ב לחטוא בוי וודאי מלוה, משא"כ עכשיו שאינו כן ואין מתכוונים לשם מלוה (ולהלן יתבאר שדירת א"י לריך דותא שיהיי לש"ש, לא זולת) ועלולים לחעות, אין להבי"ד להורות שהיא מלוה, אף שבודאי מי שעומד בנסיונו ואינו חוטא שם כלל אלא עובד השי"ח ביראת כי כל הימים מרויח שם מלות הרבה ושכרו. אין קד, מיימ כיון שבסחם בני אדם גם בני איש אינו כן, אין להבי"ד להורות שהיא מלוה שאנחנו לא נדע מעמנותיו של חבירו. ומה"ע סובר הר"ח דבעל גם הדין דהכל מעליו לח"י. אבל אעפי"כ מי שנפשו חשהה בחורה ובמלות וכונתו רלוי׳ לש"ש בכל דרכיו ותנועותיו משרי חלקו בישיבתו בח"י, גם אין לבי"ד למונעו מישיבתו בא"י אם הוחזק בכך שעומד בנסיון ודר בעיר בא"י וחינו חוטה ומטשיו מוכיחין עליו שעושה הכל לש"ש כי לאו כללא כוא, כאשר נחבאר.

רפ

מאמר ישוב א"י

ומעתה אחר שנחבאר דלאו כללא כייל ר״ח שאין מצום לשום אדם לדור בא"י תו אין התחלת קושי מהחי עובדת דשלהי כחובות די הייית עיית בכחי גברה דחתה להמי דר"ח שברי חין במדובר שם חלם מחדם ח' שבח לשחול לר"ח יוכל להיוח שראה בו ר' חנינא שעומד בנסיונו ומהיים שם כל בתורב כולב ואינו חוטא שזב וודאי זכות ביא לו. וגם ר״ח שבתום׳ סובר כן. ולשון הגמרא בזה ההוא גברא דנפלה לוי יבמה בי חחאה אחא לקמיי דרי חנינא א"ל מהן למיחת ולייבמה. א"ל אחיו נשא כוחית ומת ברוך המקום שהרגו והוא ירד אחריו עכ"ל וכנה אינו מוזכר בכאן שאסור לנאת ויוכל להיות דכבות גברת בעלמו לה רוב לוחת הלה שביי לו שמלה שמה מחויב לנחת בשביל מנות יבום והשיב לו ר"ח שאינו מחויב, ואין זה דומה לכפיים בי"ד שדעת ר"ח שחין לכוף, גם חין בזה הורחה סתמיות חלח גילוי דעת ליחיד שהכיר אותו שראוי הוא לאותה אילטלא שמשלים נפשו בא"י שאינו מחויב לחזור אחר אותה היבמה לחו"ל. וזה סובר גם הר"ח ז"ל. וכמאירי כתב בסוף מס׳ כתובות ד' הי"א שבדרד לחות אמרו בא׳ שבא"י נפלה לו יבמתו בחו"ל אחיו נשל גוי׳ ברוך המקום שהרגו ועכשיו ירד אחריו יעיי"ם, ומדאמר שהוא בדרך לחות משמע שאינו כורמה ברורה לכל מדם.

אמנם התומת ישרים שעשה מזה קושיי ל"ל שהבין מדברי כר"ח דכללה החמר וחיו שום חילום כלל בין גברא לגברא ואף במעשה שהיי באיש אי ששחל לר״ח ולה עשה ר״ח שום כפיי חלה שהשיב לו על שחלתו חין שום מליחות לדעת כר"ח שבתום׳ להסכים אף באמירה בעלמא לשום אדם שבעולם יהיי מי שיהיי. ואף דברים דברי התוסי שכתבו מטעם סכנת דרכים אין זה כלל חזה כייכ אפשר דסובר שזה מובן יותר שתלוי חם היח סכנה חו לח וחין לרוך לפרש, אבל בטעם חשם מכשול מחמח חטא אין בחילוק ברור כ״כ ובי׳ לו לפרש שמי שראוי לאותה אילטלא ליזהר מכל חטא יש מלוה בישיבתו באייי. ועייכ כבין מסתימת כלשון שחינו מחלק כלל בין גברא לגברא.

או אפשר סובר שבזמן התוספות לא היה שום מקום שלא היה בו סכנה לעלות, וזה דוחק גדול. ועכ"פ אנו רואים שכוכרת מחמת אותב בהושיא לחלק בין העולה ובין הדר שם מכבר, ואף דבאמת גם חילות זה הוא נגד לשון התום׳ שהרי לא כתבו החום׳ שאין מלוב לעלות אלא שאין מלוב לדור בא"י ובלשון דירה וכלל גם הדר שם מכבר. גם לפי טעמו של הר"ח נרחה דחין חילוק בין העולה ובין הדר שם כמ"ש זה הכנה"ג, ל"ל לדעת התומת ישרים דכיוו דדברי התוס׳ האלו סובבים על הד מימרא שבש"ם דכופין לעלות אין קושי על סחימת כדברים שאינו מבואר שאין כוונחו אלא על כעליי כיון דעלכ האי על מה דאמרו דכופיז לעלות. אבל לחלה ביו גברא לגברא לא ניחא ליי לפרש בסתימת כלשון, ואף שלפענ"ד הארכתי לבאר שיותר מיתפרשין דברי הר"ח דלאו כללא כוא ואף אין לריך לומר בזכ אין למדין מו בכללות כי לא אמר שבוא כללא אלא שדבר סחס בלשון שרגילין לדבר בו על כרוב, אבל מה אעשה שכתומת ישרים לא הבין כן מדברי בתום', ולריד לפרשו מ"ד שכחבחי ולמ"ע.

## XD

ובעיקר הדבר מה שנחקשה בחומת ישרים על כר"ח מכחי עובדה דר" חנינה שכשיב לכחי נברת שלת לנחת לכתורב כלת יותר מפורש לתיסור בגת׳ הידושיו ד' ל"ח ע"ב בעובדת דרב חסי שהי' לו חמח זקינה אתא לקמי' דרבי יוחנן אמר לים מהו לנאת מאייו לחוייל אייל אסור, לקראת אמא מבו אייל איני יודע וכו' כדר אתא א"ל אסי נתרלית ללאת כמהום יחזירך לשלו'. עכיים כורכ לו בתחלכ לחיסור עד אחייכ שאייל לקראת אמא. וכנה המכרויים בחידושיו לקידושין חמכ שם מכ נסחפק בלקראת אמא כלא ודאי שאין איסור לנאת להראת אמו אפילו להראת אחרים כיון שאינו יולא לכשתקע, ובמה שאמרו בגיעין סיים מו שאחזו דף עיץ עייב כי כוו מיפטרי רבנו מכדדי בעכו כון מיפערי משום דחסור לנחת מח"י לחו"ל ל"ל דמחמירין על עלמס ביו חדע דביכי נפקי כנך דחזלי חינכו ללווחן אטו כני רבט וכני לחו

רבנן, והאריך עוד בקושי' עד שסיים לבסוף דרב אסי כהני כדאמרינן בהניזקין ר' אמי ור' אסי כהני חשיבי דא"י ולא מלי למיפק לחו"ל בשביל דגזרו עומאה על ארן העמים יעיי"ש. וזה תי' מספיק גם על מה שלא הביא משם החומת ישרים שאין משם ראי' כלל על איסור יליאה מא"י לחו"ל דשאני ר' אסי שהי' כהן ואית בי' איסורא מחמת עומאת כהנים כמבואר בכ"מ בגמ' ובראשונים ובעושו"ע יו"ד כהנים כמבואר בכ"מ בגמ' ובראשונים ובעושו"ע יו"ד סי' שס"ע. ולדינא בזה"ז יתבאר להלו.

אמנם במ"ש המהרי"ע בהני רבנו דמיפערי בעכו שאינו איסורא אלא מחמירין על עלמס היו קשה לכאורה שהרי מבואר שם בגמ' העעם משום שמסור לנחת מח"י לחו"ל ח"כ כתבו בזה חיסורה ולא חומרא בעלמא. וביותר קשה מה שהביא ראי׳ שאינו אלא חומרא בעלמא דאל"כ היכי נפקי הני רבנן דחזלי אטו הני רבנן והני לאו רבנן, וזהו חימה דבלח״ה ע״כ לריך לחלק בין הני רבנן והני רבנן שכלה בעעם שכתב שאינו אלא חומרא בעלמא כוא בשביל שלא כלכו אלא ללוותו לא לדור ולהשתקע בחו"ל אבל בני רבנן דנפקי חזרו לבתיהם לחו"ל מקום שהיו דרים שם כמיש רשייו זייל שם שהיו חותן רבנן בני מדינת כים שכיו כולכיו ללמוד תורה בח"י כשחזרו לבתיכם כיו חבריכם בני א"י מלווין אותם עד עכו ומשם נפערים מהם, והרי שהם חזרו לבחיהם והוא מקום דירתם, וכן כוא בתום' קידושין דף כ"ע ע"ב דיים כח שבי' רייו מלמד לתלמידים דינים שחינם אלא בבבל יטן שכי' לו תלמידים מבבל שבאו ללמוד תורם וחוזרים לבבל והולרכו לידע הדינים שיתנהגו בבבל. ובלח״ה וכי אך עליהם הוי הקושי' הלא רוב באמוראים בין דרים בבבל שבשביל כן נחחבר שם חלמוד בבלי ומשם אנו חיין, וע״כ שיש איזה טעם בדבר שלא עברו ח"ו כולם על איסור לדור בחו"ל באיסור ולא אמרו בגמ' איסור זה אלא לאוחן רבנן שבאייו. ורשייו זייל דקדק בלשונו הזהב במה שאמרו בגמ' דמיפטרי בעכו בשביל שאסור לנאת מא"י ופי' רש"י ז"ל וז"ל שאסור לבני א"י לנאת מא"י לחו"ל, וכרי שדקדק בלשונו לומר שאיסור זה הוא לבני א"י ולא לבני חו"ל שבאו רק לשעה ללמוד חורה בא"י ודעתם לחזור, ויתבאר לכלן ענין זה בארוכה.

אמנם בעיקר הדבר מ"ש שמה שהחמירו החכמים שלא לנאת אף בשביל מנות לוי׳ לרבנן חבריכם ולחזור תיכף זה ודחי דבר המיסתבר שחיו בזה חלח חומרא בעלמא דא"א לומר שיש בכה"ג איסור מלד כדין, אלא שלריך להבין לשון כגמ' שאמרו בזה לשון איסור. ואולי הכוונה דבשביל שהיכא שהולכים לדור ולהשתקע בחו"ל הוי איסורא לכו החמירו על עלמס משום גדר וסייג שלא לנאת כלל מא"י אף לנורד מלות לוי' דשמא יארע להם איזו סיבה שלא יוכלו לחזור, או יביו נמשכין שם אחר הבריהם שבחו"ל וישתקעו שמה, וזה אינו אלא חומרא בעלמא שהחמירו על עלמס. וח״כ הפשר לומר עפ״י מ״ש בחיד״ה ביעיר אוזן אות א' סו' ק"ג בשם כמה ראשונים דמלינו בדברי חכז"ל שאמרו לשון איסור אף על מה שאין בו שום איסור לא דאורייתא ולא דרבנן אלא מדת חסידות בלבד. ובפסחים דף נייה ע"ח גבי כא דקאמר מעיקרא חנא מנהגא ולבסוף חנא איסורא עיי"ם בחום' ובפי' המהרש"ח דלפעמים חמרו לשון איסור אף על מה שאינו אלא מנהגא בעלמא. והשד"ח בכללי הפוסחים סי' ט"ז אות י"א האריך בזה מערכה מול מערכה. וא"כ אין הושי' כ"כ גם בנ"ד שאמרו לשון איסור אף אם אינו אסור מלד כדין אלא ממדת חסידות נהגו להחמיר בכך.

ומה שלא התעורר בתומת ישרים להביא מהך גמ' שחסור לנחת מח״י לחו״ל פשוע גם בלח״ה שהרי כתב דלדעת הר״ח כל המימרות שנאמרו בש״ם בחיסור יליחה מח"י לחו"ל לא נאמרו אלא על זמן הבית וא״כ ניחא לי׳ לפרש על כל מימרות האמוראים שנאמרו במקומם להלכה שאין כוונתם אלא על זה"ב כמו ששנינו כל סדר הדשים הרבה מימרות האמוראים אף שאינו ניימ בזה"ז, ואייכ מכשייכ בהך סוגי' דפ' מי שאחזו דלא עסיק שם כלל בהך דינא של יליאה מא"י לחו"ל אלא שאמר למימרא דעכו במדינת הים קיימא וכא אמר ר״ם כי הוו מיפערי רבנן בעכו הוו מיפטרי א״כ לא הביא מימרא זו אלא לברר דעכו לא במדינת כים כוא, ושפיר יוכל לכיות דאותו המנהג הי' בזמן הבית אלא דראי' משם דעכו לאו מדינת כים כוא, וכן מוכיח כלשון שלא אמר לשוז הוה דמפטרין בעכו, אלא אמר לשון עבר הוו מיפטרי

רפב

בעכו, והפשר לומר דמספר מה שהי' בעת שהיו מקפידין שלא לנאת לחו"ל והוא כש"כ שאפשר לפרשו כן ממה שמפרשין כן סחם מימרות הנאמרים סחמא להלכה, ובפרט דדרך הש"ם לקלר במימרא הנישנית שלא במקומה כיון דלא עסיק בי' שמה כמ"ש החום' בכ"מ וזה פשוט, וע"כ לא קשה לו' להתומת ישרים אלא מהך מימרא דר״ח דהשיב הלכה למעשה בזמנו. ועכ״פ ל״ל שהבין מדעת הר״ח דלא פליג בין גברא לנדרת

## 30

ומעתה לפי דעת החומת ישרים שלפי דברי הר״ח אין שום אדם בעולם שיוכל הבי"ד להסכים לו שיש מלוה בעלייתו לח"י השה להבין דברי המרדכי שהיא תשו' ר"ח שיש לחלק בזמנינו בשביל העעם של סכנת דרכים שהרי העעם של סכנת דרכים אינו טעם מוחלט לעולם שהוא חלוי בזמנים ובמהומות אם יש סכנה או לאו אבל הטעם שאין מצוה כלל לשום אדם לעלות הוא לעולם לפי הבנתו וא"כ למה לו לכתוב הטעם שבשביל סכנה כיון שחין מליחות שיהיי איזה ניימ בזה. דבשלמא אם דעת רייח הוא כמו שכתבתי שעדיין נמלחים חינשי דמעלי שלהם בפרעיות ראוי להסכים עכ"פ באמירה בעלמא דגברא דכוותי׳ מלוה העבדי בעלייתם לח"י שפיר יש נ"מ בחשר׳ זו שמעולם לא אמרו יש מלוה לעלות וכופיו לעלות אלא בדליכא סכנה דלמדין מזה דבדאיכא סכנה אין לשום אדם להכנים בזה אף הראויין לכך ורולים לקיים המלוח בלי כפי׳, הבל לדעת החומת ישרים חין שום נ״מ בטעם זה של סכנה אף לא להלכתא למשיחא כי בזכ"ז בלאו הכי אין מלוה לעלות לשום אדם בשביל מכשול שאין יכולין ליזכר והוי סכנת הנפש ואחר ביחת כמשיח לא יכיי סכנה אלא הכל יעלו ויבואו ויניעו.

ובזה הפשר להבין דעת המהרי"ע שיוכל להיות שהבין מדברי הר"ח כהבנת החומת ישרים וע"כ ראב בזב סתירב באותב בתשובה שבובא במרדכי שכתב הר"ח העעם משום סכנה וח"ח לדעתו שיתקיימו שניהם כמו שכתבתי, ואלא ע"כ ל"ל כמו

שכתבתי למעלה שבשביל שראה דברי הר"ח שבחום׳ תמורים לכן דחאם, דאלייכ מנין לנו לדחות דברי התום׳ מחמת דברי המרדכי ומאי אולמא דהאי מהאי. ובאמת שלפי הבנה זו בדברי הר"ח הוא דבר חמו׳ כמו שכתבתי אבל חזינן בתומת ישרים שאף שהבין מדברי התוס' דכללה הוא כנ"ל מכל מקום חש לדבריו וכתב שהוא ספה פלוגחא דרבווחא וא"א לעשות בזה מעשה של כפי׳. והכה"ג שהבית ג"כ דעת החומת ישרים לחלק בין העולה ובין הדר שזה נלמח מחמת ההושי הנ"ל וח"כ נרחה דסבר כוותיי בזה וחעפי"כ הביא כמה פוסקים דפסקו לגמרי כדעת הר"ח, ואולי לא היי לפניהם דברי המרדכי הנ"ל, או אפשר סברי שחין לדחות דברי החום׳ מחמת דברי המרדכי

גם אפשר שסברי שיש לומר שחיו בזה סתירה שהר"ח כתב אותה התשובה לרווחא דמילתא שהרבה ראשונים חלקו על הר"ח בהך טעמא שאין מצוה כלל לדור בח"י וכתב שחף לדברי החולהים בזה מכל מהום איכא עוד טעמא בשביל סכנה דבזה הכל מודים. וכ"פ מלינו מימרות שחומרים בשביל דעת החולחים. ולהמהרו"ע אפשר לא ניחא ליי בזה כיון שכתב סתם ולא הזכיר דעת החולקין. וכעי"ו היא פלוגחא בגמי בילה דף ג' ע"ל תוד"ה ר' יותנו ובשיטת מליבר"ל תי' דמוחלפת השיעה היא אותה דכלכלה ור"י לדבריהם דרבנן קאמר וכו' וא"ת א"כ אמאי הא מחליף בשיעה לימה לדבריהם החמר ולה מוחלפת השיעה כרבינה. וי"ל דוה נראה לו דוחק לומר לדבריהם קאמר להו כדלא מוקמינן מוחלפת השיעה דהואיל ועדיין לא דברו חכמים כלל מתחילה קודם ר' יהודה לא שייך למימר לדבריהם ורבינה חינו חושש לזה יעיי"ש. והרי שזה פלוגתה דהמורחי הם שייך לומר לדבריכם החמר היכא שאינו מוזכר שם עדיין דברי החולחים. וו"ל עוד שאיו לדמות לשוו הפוסהים ללשוו הגמי.

ועב"ם דברי המהרי"ע שרחה סחירה בין הני תרי מימרות של הר"ח ז"ל אפשר להבינו לפי דרכו של החומח ישרים דלח פליג הר"ח כלל ביו גברא לגברא אבל מדחזינן ברבה פוסקים מרוביו שהביאו אלו השתי מימרות דר"ת ביתד בלי שום שרעור וע"כ דסבירי שאין בזה סתירה נראה דמפרשי בדעת

בר"ח כמו שכתבתי ולא אמרינן בזה לא פלוג. וזה דעת כל הגדולים עמודי העולם שערתו להגיי בש"ם וחום׳ כל חלב וחלב ולא נחלא שום בערב ב"ש על דברי כתום׳ כחלו שכביחו בשם כר״ח ודברי בר"ח לא ימחו מספר בחיים בוא ספר בחום׳ שמפיהם אנו חיים, וחלי"ח חרילנא דבריו ז"ל בהושטא.

ולולא דמיסתפינה בייתי הומר עוד כוונה החרת בדברי כר"ח דכנה הביאו כולם דברי החה"ד בפו"כ סיי פ"ח שכתב בדבר כעליי לא"י וז"ל דע לד שבוודאי שבה גדולה ומעלה יש לו לאדם הדר בח"י וכוי. חמנס שמענו כמה פעמים שיש לשם בני ברית מערביים נחשבים לרשעים גמורים מוסרים מפורסמים וכם עורדים ומבלבלים באשכנזים שכם שומרי תורב וגם כי במזונות דחוהים ומלומלמים לשם מאוד והרווחים קשים מי יוכל לעמוד באלה מלבד גודל רשעת בישמעאלים אשר בשם לכן כל איש ישער בעלמו בהשגת גופו וממונו באיזה דרך יוכל לעמוד ביראת ד' ובשמור מלותיו כי זה כל החדם מכ"ל

גם השלה״ק במקום שהפליג טובא בחשיבות הדר בארץ ישראל הביא ראי׳ מדברי התה"ד כאלו וכעתיקם ככתבם וכלשונם וכו"ע מודי בזה שישער כאדם בעלמו באיזה מקום יוכל יותר עמוד בשמירת כתורב ובמצות. וביעב"ן זלב"ב בבקדמת בסידור שלו שכתלכב שם מאוד בענין דירת א"י כביא אח"כ דברי בתב"ד בנ"ל ובוסיף עוד להביא מדברי בירושלמי ברכות פ"ב כלי ח' ששאל רב ככנא לר"י מאן דאמיי מבסרא ליי ואיתת אבוהו מייהרא ליי לכן יחיל א"ל יחיל לכן דמייקרי ליי, וכתב אח"כ שאין לפסוק גם בזו בתרי זימני כוי חזקה דר"כ בזמנו ומכרו"ה כפי דורו דברו משה"כ עכשיו שכל החרלות עיסה לח״ו בהרבלת תורה אמיתית. יעיי״ם שהאריך בוכ.

הגם שלה כבנתי מכ שכלל בחדה מחתה כני תרי שניני שבירושלמי ובתה"ד וכתב שליכם שאין לומר בזכ בחרי זימני כוי חזקכ שכום חלוי בזמן

ובמלב כדור דוודחי טעמו של כחב"ד בשביל שביי שם רשעים המבלבלים שומרי תורה ומצות זה תלוי לפי סדור. אבל עובדא דר"כ שבירושלמי כיי זה סיבה אך אללו בלבד כמבואר שם בירושלמי שנענש ע"י ר"י ומת ושוב חיי בדרך נס והיי לו אח"כ לער ובושה ולכן הזר לבבל ה״כ אין זה חלוי בזמן אלא סיבה פרעית אללו. ואולי סובר הריעב"ז דבשביל שאסור לנאת מא"י לחו"ל אפילו במהום לערא כמו שאמרו בגמ' ב"ב ד' ל"א ואפילו בשנת רעבוו שמותר לאת כתב הרמב"ם בה' מלכים שאינו מדת חסידות ואמרו אח"כ בגמ' שם ע"ב אמר רחב"א אמר ריב"ה על אלימלך ומחלון וכליון ח"ו שאפילו מלאו סובין לא ילאו. וא"כ לא ביי לר"כ ללאת מא"י מחמת אותה כבושב, ואין כמשל של מאן דאמי׳ מבסרא לי׳ ואיתת אבוכו מייקרא ליי דומה לנמשל, ולכן אפשר שפט מזה היעב"ז ז"ל שאפשר גם בלא"ה היי אותו הזמן כעין זמנו של התב"ד שלא היי מצוה לדור בא"י.

משה

אבל לא נראה כן מלשון הירושלמי והמפרשים שלא החכר שם שום סיבה ליליחתו מו החרץ חלח מה שחירע לו בלבדו שנענשו חנשים עבורו. ועכ"פ כנית לנו ביעב"ץ ז"ל יסוד מוסד שמלות הדירה בא"י חלוי בזמן ומלב הדור אם אין בא"י רשעים המבלבלים שומרי חורה ומלות. ומה שחרד כל החרדה בואת ליסע לא"י אמר לפי זמנו שראה בא"י הרבלת תורב אמיחית. ולפי בנראב לכאורב מדבריו גם זמנו של ר"י בירושלמי לא היי מוכשר כ"כ, ועכ"פ זמנו של החה"ד בוודאי לא היי מוכשר ליסע לא"י בשביל מלב בדור שמב, וא"כ לא נפלאת ביא ולא רחוקב לפרש כן גם בדברי הר״ח שהוח כמו בהתחלת דברי בתום׳ שכתבו אינו נוכג בזמכ"ז דאיכא סכנת דרכים וכתבו כולם שאין כפיי בזכ"ו אחר כחורבן שכרי גם קודם החורבן היכא שהיי סכנת דרכים אין לך דבר שעומד בפני הסכנה וגם אחר החורבו בזמו ששלו׳ בדרכים אין סכנה וזה משתנה לפי הזמנים וע"כ מה שכתבו התוסי הלשון בזה"ז כוונחם על זמנם ודורם שראו דאיכא סכנה בדרכים וא"כ אפשר דגם מה שהביא חיכף אח"כ דברי הר"ח דעכשיו אין מצוה לדור בא"י שאין אנו יכולין לחהר כוונתו על זמנו ודורו שראה כן שקשה ליזהר שמה, כעין מה

שכתב החה"ד לפי זמנו ודורו, אלא שלא האריך כ"כ בלשונו כדרכם של הראשונים לקלר, ומה מכריחינו לפרש בלשון עכשיו שכתב שכוונחו עכשיו אחר החורבן. כלא כמו שכתב ברישא כלשון בזכ"ו דע"כ שאין כוונתו

על אחר בחורבן אלא על זמנו ודורו ולמב לא נוכל לפרש כן גם בלשון עכשיו שחמר חח"כ.

## ٦Đ

וקצת כוכחב מלשון כתוםי לפיי זה שכתבו וביי אומר ר"ח ממ"ם הב"יו באו"ח סי׳ רמ"ד על כא שהתיר ר"ת בנין בית בקבלנות בשבת וכתבו כתוס׳ ור״ת אעפ״י שהקל בקיבולת מ״מ החמיר על טלמו וכשבנה ביתו לא הניח עכו״ם לבנות בשבת בקבלנות, וע"ז כחב הב"י דמש"ה לא כחב העור ר"ת מחיר ור"י אוסר אלא כתב כיי מחיר ר"ח כלומר מתחלה היי מתיר ר"ת אבל אח"כ כשבא מעשה לידו לא בתיר, וכן הוא בב"י סי׳ רמ"ה בפלוגתא דר"י ור"ת בשותפות בתנור בלה כתנו שתתחלה בתיר בר"י ואח"כ חזר בו והודה לדברי ר"ת כמבואר בתום". וכתב ע"ז הב"י דהכי דייק לשון העור שכתב ר"י כי׳ מתיר דמשמע כי׳ מתיר בתחלכ, אבל לא בסוף שכרי כודה לדברי ר"ת.

ונמצא דנראה לכאורה מדברי הב"י האלו דבכ"מ שכותבים הפוסקים הלשון היי חומר משמע שביי אומר כן בתחלה ולא לבסוף אלא חזר בו, אלא שהשד"ח מערכת הה"ח חות ק"ח הרבה להביח חבילות ראיות עד אין שיעור מכל הפוסקים שכמה פעמים כתבו בשם איזה פוסק בלשון שהי׳ אומר והוא הלכה פסוקה, וכתב אח"כ דכיון שיש ראיות ברורות כייכ דדרכם של הפוסקים לכתוב כיים בלשון היי אומר אף שלא ביי שום חזרב אח"כ ע"כ ל"ל דמ"ש כב"יו בזכ לא על ככלל כולן ילא שלעולם כוא כן אלא כתם בסי׳ רמ״ד ורמ״ה דבלא״ה ידעינן דחזרו בהו כמבוחר בחום׳ וברח״ש לכן כל היכח דחיכח למידרש דרשינן ולומר דלישנא הכי דייקא במה שכחב כיי מתיר, אבל אין זה כלל מוכרח יעיי"ש שהאריך. ועכ״פ חזינו בזה בדברי הב״י דכל היכא דאיכא

למידרש דרשינן ומפרשינן כלשון כיי אומר מכ שלא אמר סתם אומר כמו ברוב במקומות.

והנה חזינו בכחו שכתבו כתוסי וכיי חומר ר"ח ולא עלה על דעת שום פוסה לדייה בזה שחזר לבסוף, אף כחולקין עליו וחמבין עליו, ובאמח לבד מה שאסף איש עהור השד"ח חבילות ראיות שכחבו כפוסקים בלשון זכ אף שלא כיי שום חזרב כנכ א"א לפרש כאן הכוונה שביי אומר כן בתחלה ואח"כ חזר דח"כ למחי נ"מ כבית מכ שביי דעתו מחלב אם אח"כ חזר בו ליתא לדבריו. וכמו שנתהשם כב"ח בסי׳ רמ״ד בזה וניחל ליי החם כיון שר״ת לא חזר מהוראתו שהחיר בחחלה לאחרים אלא שלעלמו בחמיר ולכן נ"מ במה שהחיר בחחלה לסמוך עליו עכ"פ בדיעבד. אמנס בסי׳ רמ״כ שחזר בר״י מבוראתו לגמרי וכודה לדברי ר״ת שם לא שייך תי׳ זה ושם לא כקשה הב"ח מאומה.

וגראה בשביל שיש ניית לידע כשעם שרוכ ברייי להחיר בחנור בשביל שאין חלק בישראל מחעלה דלפי טעם זה שמעינן גם מהרמב״ם שחוסר בתנור דברמב"ם לא כתב אלא מלאכב או סחורב אלא שלפי טעם זה שאין חלה הישראל מחשלה ממלאכה דומה לחנור כמבוחר שם בעור. ויש עוד ניימ שם לידע השקלא וערי ואין להאריך. אבל בכאן אל ביי חחר בו הר״ח חח״כ חין כ״מ כלל להודיע מה היי דעתו בתחלב ואין לפרש שחזר. אבל לפי בפיי שכתבתי בדעת כר״ת שכוונתו על זמנו ודורו שרמכ כן מדויק היטב הלשון היי חומר דר"ל שהיי חומר כן בזמנו ולה אמר כלל מוחלם לכל כדורות אלה יען שביי אומר כן בזמנו מזה ידעינן שבכל עת שרואין שם זמנים השים להיום כתורב ובמצות אין מצוב לדור בא"י.

אבל רואה אני שכמעע כל הפוסקים לא הבינו כן מדברי כתום' וסוברים דמה שכתב כר"ת טכשיו כוונתו על אחר החורבו ולא נחתי למה שכתבתי. ולפי מה שכחבתי למעלה שאין כוונת ר"ח לכל אדם אלא לסחם בני אדם אפשר לומר ג"כ דלכן כחב הלשון היי אומר שלא אמר זה סחם לכל אלא היי אומר כן ברבה פעמים לרוב בני אדם, והוא ש"ד

שכתבו הב"יו והב"ח בסי׳ רמ"ד דכיון שלא עשה כן ר״ת לעלמו לכן כתב בלשון הי׳ חומר, והוי זה טעם שאין לבי"ד לעשות מעשה כפי׳ בזה או להורות כו לסתם בני אדם כאשר הארכתי למעלה.

## פה

אחר כוחבי כ"ז הגיע לידי ס' יוסף אומז מהחיד"א ז"ל וראיתי שם בתשובותיו סי' נ"ב שכתב לחרץ בתמי' שחמה המהרי"ע על ר"ח דאפשר לומר דגם הר״ח סובר דיש מלוה עוד היום לדור בח״י. אך כוונתו דמכח שאין יכולים להיים המצוח חזר הדבר כאילו לא יש מלוה לדור בא"י דטפי ניחא לי׳ לדור בחו"ל ושלא יענש על ביעול מלוח א"י עכ"ל. וקשה להבין הלשון כחילו לח יש מלוה דטפי ניחח לי', חבל קרובים דבריו ז"ל למה שכתבתי דגם עכשיו היא מלוה ללדיק תמים שאינו עושה שום עבירה, אבל לרובא דעלמא שעלולים לחעוא אינו מלוה, כאשר יחבאר עוד בזה להלן. והקשה שם בם' יוסף אומן בתשו' הנ"ל על מה שכתב המהרו"ט דדברי ר"ח כאלו כם כגבות תלמיד ולא דעת בר״ת שברי בפסקי תום' כתוב וז"ל הר"ח אמר דאין מלוה עכשיו לדור בח"י, ועל כרוב אחד מכראשונים חיבר פסקי כתום׳. גם הבית הרבה פוסקים שהביתו סברת הר"ח ז"ל ולא עלה על דעתם לומר שהם דברי חלמיד ח"ו, עכ"ל יעייש. הנה מה שהביא מפסקי התום' זה ראי' עלומה שאינו הגהות חלמיד דבשם הגדולים אות פ' כתב שיש פלוגתא מי סידר הפסקי תוס' דבדברי אמת לר"י בכר דוד כתב שברא"ש חיברם והיעב"ן כתב שהעור חיברם זהר"י הלוי מסתפה דאפשר התום' בעלמם חיברם, ועכ"פ א' מהראשונים חיברם והוי הסכמה מוחלעת שהך דברי הר״ח המה מהחום' וקשה על המהרי״ע.

והגיע לידי ספר נשמח כל חי מהגחון החבי"ף ז"ל וראיתי שם בסימן מ"ט שנדחק ליישב דברי המהרי"ט שסובר דאין לומר שהרא"ש או העור חיברו את פסקי התוספות שהרי חולקים על רח"כ ועל כן הכריע המהרי"ע שהחום' בעלמם חיברם, ולכן כמו שאמר בחוספות שהוא הגבות

תלמיד ולאו דסמכא כיא כמו כן נימא ליחא לפסקי תוס' דהוא הגהות תלמיד. ודבריו אינם מובנים חדא דמה שכתב ששפט המהרו"ט שאינו מהרא"ש והטור יען שחולקים עליו, כלא זה ודאי שכמה הלכות יש שחין דעת הרח"ש והעור כדעת התוס' והכריעו דלח כוותיי ואעפי"כ כתבו על הפסקי תוסי שהוא מהרא"ש או העור דשם לא באו להביא כל הפלוגחות והכרעת דעת עלמס אלא לסדר פסקי התוסי בלבד ולא זולת, ובר"י הלוי אינו אלא כמסתפק שמא סידרם החום׳ בעלמס. גם אם נימא שהוא מהחום׳ עלמם עכ״פ ה' מבעלי החום' סידרם והאיד הזדמו לאוחו המסדר ג"כ אותו הטעות שנפל בספרים בהעתקת דברי החום׳. הלא כיון שהיי המסדר א' מבעלי התוס' בוודאי ידע מה שהוא מדברי החוס׳ או טעות, ועפ״י שני עדים כתום' וגם כפסקי תום' יקום דבר.

משה

ומ"ש עוד לתרן דנפסקי תוס׳ לא הביאו העעם שכתב רח"כ בשביל מלות התלויות בארץ ואפשר שטעמם בשביל שהוא סכנה, הנה ראשית כיון שסחם הדברים דר״ח אמר שאין עכשיו מלוה לדור בא״י ולא כתב שום טעם הוי זה הוראה חלוטה לכל הזמנים, ואם הטעם הוא בשביל סכנה אין זה כללא אלא לפי הזמנים כמ"ש כל הפוסקים שחשש סכנה חלוי לפי מלב הזמן בזה שהוא משתנה בכל עת, וכן עיניגו הרואות, וא״כ הי׳ לריך לבאר שהטעם כוא בשביל סכנה שהוא נייוו גדולה להלכה. ועוד שהרי בדברי החום' אינו מוזכר כלל בדברי ר"ח אותו בטעם של סכנה אלא שהתום׳ כתבו כו בתחלה מעצמם ואח"כ הוסיפו לומר שר"ח אמר מעעם שאין יכולין ליחהר, ואך בהגהות מרדכי כתב גם משם ר"ח הטעם של סכנה והיי זה מליחה אלל המהרי"ט שבתום׳ אין מזה כלום, וא״כ בפסקי תום׳ שאינו מביא אלא ממה שמבואר בתוס׳ לא ממקום אחר האיך אפשר לומר שכיוון על הר"ח טעם הסכנה שאינו כן בדברי החום׳, וע״כ כיון שהביא מהחום׳ דברי הר״ח כוונתו על אותו העעם שכתבו תום׳ בשמו בשביל שאין יכולין ליזהר ואלו היי רוצה להביא בפסקי תוסי מה שכתבו התום׳ בתחלה טעם הסכנה הי׳ לו להביא ראשית דברי התוס' שכתבו מעלמם ולא מה שכתבו בשם הר"ח. וז"ב מחוד.

ומ"ש עוד בס' נכ"ח הנ"ל לחרץ מה שהחשה עוד ביוסף אומן על המהרי"ט ממה שהרמ"א ועוד הרבה פוסהים שחשב לא כתבו כוותיי שאין זה חימה דהמהרי"ט חולה עליהם וגברא אגברא קא רמית, הנה עכ"פ אם הרבה פוסקים כ"כ עמודי בעולם סברי דלא כוותי׳ בוי במברי"ע בזכ דעת יחיד. גם תמהני שלא הביאו שגם המבי"ע אביו ורבו של המהרי"ע כתב דלא כווחיי ואין הלכה כתלמיד במקום ברב כמו"ש המהרשד"ם שאף בפוסקים אמרינן כן. ובפרט היכא שהי׳ בהעלם מאתו דברי רבו בעת שכתב הביפך אמרינן אלו היי רואה דבריו לא היי כותב בהיפך כמ"ש המהרי"ק והביאו הרמ"א והש"ך כחשר כתבתי למעלט. וחף שהמבי"ע חין דעתו להלכה כדעת בר״ח אבל זה וודאי דעתו ברורה שהיא שיעת כחום׳ בשם כ״ח ולא כגכות תלמיד כאשר באמת הדברים ברורים שזה דעת ר"ח בתוס". וח"ח לשבש הספרים כאשר הוכחתי בעזהי״ת בראיות ברורות בלי ספק, ומסחימת כלשון שבפסקי חוס' נראה ג"כ דלא כמו שחשבתי שחפשר יש לפרש דברי הר"ח דקחי רק על זמנו ודורו לא סתם על כל הזמנים שאחר החורבן, שאין לשון פסקי התום׳ סובל זה ודו״ק. ובלא״ה כבר כחבתי שנוחה חני שכמעע כל הפוסקים לח הבינו כו מדברי התום׳.

והחיד"א בספרו יוסף 'אומן סי' כנייל כביא בשם

יד אהרן שמקשה סתירה על המהרי"ע שכתב בח״ה סי' קל״ה על שחלתו שם ח״ל וכ״ת בלה תנחי כופין זה"ו לעלות וכו' ה"מ החר נשוחין הבל קודם נשוחין לא כל הימינה וכו' ותו דר"מ הוכיח מן בירושלמי דאחר חורבן אין באשה כופה את האיש וכו' ותו איכא מאן דאמר דבזה"ז אפילו הבעל אינו כופה את האשה הואיל ואין אנו יכולים לקיים מצות בתלויות בארן ותו דהיכא דאיכא סכנת דרכים אין כופין, עכ״ל. א״כ חזינן בזכ שחשש לדעת ר״ח ולרפו לכלכה, ובח"ב דחתו לגמרי. וכתב ע"ז שם החיד"ת זייל דחין זה קושי דבסי קליית בחיית היייל טעמים נכונים בלא״ה ולאפושי טעמי וגברי הזכיר דברי ר״ח, ובח״ב גילה סודו כי אין לחוש לסברא זו, אמנס כיותר השה כי בח"ב כתב דאיזה תלמיד הגיה כך ואינה מיסוד חוסי, וכפי"ז לא היי לו להביאו אפיי

לחפושי גברי כי חין חיש עכ"ל. ולפענ"ד חפשר לומר דאף שכתב שהוא הגהות תלמיד מיית הוא תלמיד מבעלי בתום' ובוח עכ״פ ח' מו ברחשונים חלח שבשביל שאינו מיסוד דברי כתום' גם אינו דעת ר"ח שהי' ה' מעמודי בעלי החום' ז"ל לכן לחו דסמכא הוא כלל נגד המבואר בשאר ראשונים להיפך. אבל מ״מ חזי לאילערופי לאפושי עעמי וגברי. וזכ דלא כמו שבעלה המעיל לדהה מהמהרי"ע שהוא חלמיד טועה, ובאמת לא נמלא במהרישע לשון זה תלמיד טועה. וכפי הנראה הבין כן המעיל לדקה ממ״ש המהרי"ט דלחו דסמכח הוח, חבל ממה דחזינן שהביח שיטה זו בח״ה להפושי גברי מיסחבר כמו שכתבחי. גם מנין לנו להוסיף לשון חריף יותר ממה שכתב המהרי"ט. ובמעיל לדקה כתב שגם בם' נתיבות משפע כתב כדברי המהרו"ע בהך דר"ח, ובאמח המעיין בדברי נתיבות משפט אף שהביא דעת רבו המהרו״ט מ״ש בזה שהי׳ תלמידו והביאו בין שאר דברי הפוסחים שהבית. ושם לא גילה דעתו כלום אלא הביאו בסתמא אבל לבסוף כשמסיק לענין כלכה כחב העעם דלכן אם בות בולב לעלות ובית חיוב בולת תלח שלח בכתובה, בשביל שהבעל יכול לומר הים לי כהפוסחים שהביאו דין זה וסברי דגם בזה"ז מלוה לדור בא"י. ושוב מפלפל לענין חוספות כחובה דהוי ג"כ פלוגתה דרבוותה הם הפשר לומר קים לי והביה רחי' דשם פלוגתא דרבוותא חד הוא ויכול לומר תרי הים לי. אלמא דאך מטעם קים לי בשביל שהבעל מוחזק א"א להוליא ממנו בכתובה דהוי ספק פלוגתא דרבוותא, ולדעת המהרושע אינו בגדר ספה ואפי' בלא עענת קים לי כדין ברור דלא כר״ח שאינו אלא כגכת תלמיד ולאו דסמכא כוא כלל, וא״ל נראה בזכ שלמסקות בהלכה אין דעתו מסכמת לדעת רבו במברי"ט ז"ל אלא בביאו בין בפוסקים.

ובתב עוד בס׳ נכ״ח הנ״ל שדעת הבה״ג כדעת רח"כ שכבים משנה דג' ארלות לנשואין והשמיע משנה שלחחרי׳ והסמוכה לשם דהכל מעלין לח"י וברייתה דתני כתם וכמה מחמרי ח"ל שהגדילו בשבח א"י, גם בה׳ עבדים לא הביא דין דהמוכר עבדו לחו"ל, גם לא הביא הדין דעבד שברח מחו"ל לא"י דש"מ מכ"ז דדעת כבה"ג כרח"כ דבוה"ז ליכא מלוה

בישיבת ח"י מדהשמיט כל הני דינים, והרי כל הכרח הפוסקים דהרי"ף והרא"ש והרמב"ם חולחים על רח"כ כוא מדכביאו דין זה דמתני׳ והברייתות דסוף כתובות מינה נשמע לדעת בה"ג שהשמיע ולא הביא מכל הני כלל ש"מ דליכא מלוה בישיבת א"י בזה"ז כרח"כ. יעיו"ש שהאריך כזה. ועכ"פ בשיעת הרח"כ כבר הקדימו גם הבה"ג שכל דבריו דברי קבלה כמ"ש ברחשונים, ולחו יחידתב בות.

10

ולדינא בעיקר דין מלות ישוב ארן ישראל בחיוב הדירה שם ובהחיסור לוחת משם. הנה בשו"ע אין לנו בזה כלום, והברייתא דלעולם ידור אדם בארץ ישראל השמיטה הרי"ף והרא"ש והעור והשו"ע, וכבר כתבתי דאפשר בשביל שסיים העעם דבחוץ לארז הוי כעובד ע"ז כדכתיב בדוד כי גרשוני היום וגו' לאמור לך עבוד ע"ז, ומבואר בתרגום יונתן וברש"י וברבינו ישפי' וברד"ה שלכן חמר הכתוב בזה דהוי כעוע"ז בשביל שהלך דוד למלכי עכו"ם, חה לא שייך אלא בעת שיש בא"י מלכות של תורם לא אחר בחורבן שנם בא"י אין שם מלכות של חורכ, וא"כ לא נאמרה מימרא זו אלא בזמן הבית, אבל אלו הדינים של הכל מעלין ואין מוליאין הביאו הרי"ף והרח"ש והטוש"ע, וכבר נתבחר שזה ענין חחר שעשו חכו"ל תהנה שלה לעכב את ברולה לעלות ואיו זה חלוי אם יש חיוב לעלות דאף מא"י לירושלים כדין כן ובודאי אין שום חיוב לעלות מא"י לירושלים ואין איסור לנאת מירושלים לא"י, אף לדעת ברמב"ן שיש מלוה לדור בחייו מקרא דוישבתם בה אין חילוק בין ח״י לירושלים, וכן במלות התלויות בחרץ חין נ"מ, אלא אף דלא מלינו בזה שום חיוב ומלוה על מי שאינו רולה לעלות מ״מ עשו תהנה זו שלא לעכב את ברולב לעלות לירושלים

וכמו כן י"ל בכל אלו הדינים של הכל מעלין ואין מוליחין מח"י לחו"ל, וסברי דכל חלו הדינים כם גם אחר בחורבן שכן כוא במשמעות שנשנו פחם

בגמ' ואין שום גילוי דעת שיש חילות בזכ בין הזמנים כמ"ש הטור בסיי ע"ה על שיטח הר"ם דירושלמי איירי בזכ"ז ומתני׳ דקתני שכופין אותו לעלות איירי בזכ"ב, ואין חיי זה מספיה דאי איירי בזכ"ן למה כופין אוחה, אלא נראה שאין חילות בין זה"ו לזה"ב כסתמא דמתניי עכ"ל. ונראה בזה שאלו היי מספיק לו תירוצו של הר"ם לא היי מקשה על מה דמוקי כר"ם כמחני והסוגי בזכ"ב דווקא אלא כיון שבלא"ה אין תירולו מספיה מיסחבר ליי יותר לאוקמי בסוגיי כסתימת דבריכם שכתבו סחמה ולה נמנה בדבריכם שום חילוק בין זכ"ב לזכ"ז, והסוגיי שבמסי ב"ב די ל"ה דחין יולחין מח"י לחו"ל והחילוקי דינים שבשם בזה הביאם הרי"ף ז"ל בהלכותיו וז"פ דגם שם כות בסתמת ותין שם רמז שיביי חילות בין זכ"ב לזכ"ז, ואינו דומה להברייתא דלעולם ידור אדם בח"י שמסיים שם הלימוד מדוד שהיי בזמן שישרחל שרויין על אדמתם ומלכות של תורב שמב.

משה

אמנם ברח"ש ובעוש"ע השמיעו גם סוגיי זו דחין יולאין מא"י לחו"ל וכל החילותי דינים שבשם חם אינו מובן לכאורם מדוע השמיעובו ולא נמלא בדבריכם שום רמו ורמיות שיביי מלוב לשלות לח"ו או שיביי אסור לנאת משם. כי ממה שהביאו הדינים דככל מעלין ואין מוליאין כבר נחבאר דאין ראיי שהוא כמו מא"י לירושלים, גם ממה שהובא בשו"ע כ׳ שבח הדין דכותבין אונו אפילו בשבת משום ישוב ארן ישראל כבר כחבתי לעיל דאין ראי דוכו בשביל לשלח עכו"ם משם ומבואר בריב"ש שזה מצוה גדולה יותר מעליי לח"י, והארכתי לעיל בביאור ענין זה ואין לורך לכפול הדברים. וליכא למימר שהשמיטוהו בשביל שלא היי שכיח בימיהם, חדא דהלא בכל משך זמן שנותיכם כיי ישוב גדול בח"י וכיי לוכד לידע חדיר כדין כן מעלי׳ לח"י וכן מיליחה מכחם, ועוד שהרי פרחו להבית כל הדינים של הכל מעלין ותיי מוליחיו שזכ החי כה על מי שרולה לעלות חו לנחת ונששה עי"ז פירוד בין איש לאשתו עד שבאין לידי גירושין עי"ו והשחלה היא לענין הכחובה ואין זה שכית כ״כ כי יותר שכית שסתם בני אדם רולים לידע הדין ושניהם איש ואשתו רולים לעשות כהלכה וכשאלה כיא מה יעשן ישראל, ומזה לא כחבו מאומה.

והיעב"ז כתב על העוסחים בהבלי עולם בח"י יתר

ומלבד שאי אפשר ללמוד איסור ביניאב מא"י מבר דינא דככל מעליו כמו שנתבאר כנה יש גם חילוקי דינים בהלכה זו כגון אם עמדו סאתים בסלע או שאינו מולא ליהח או החילוה בין פירות ביוהר ומעות ביוהר חה וודחי לא ידעינו אם השמיעו כל השנין, ובשו"ע חו"מ סיי רל"ח סעיף כ"ו הביח כדין דאין מוליאין פירות מא"י לחו"ל וחילותי דינים שיש בזכ. וכל כסוגים דחיו יולחיו מח"י וכו׳ שכים סמוכה בגמי לדין הנ"ל לה הביחו כלל הף ברמז וכלא דבר כוא

וממה שהובת בשוייע חו"ח סי' רמייח במפליג בספינה דבעולב לא"י בוי דבר מצוב ומותר לבפליג בספינה בע"ש אין ראי' כלל שהרי העור שם פסה כר״ת דלענין מפליג בספינה כל מקום שאדם הולך כנון לסחורה או לראות פני חבירו חשיב הכל דבר מצוב ואיו חשובה דבר ברשוח אלא כשהולך לטייל וכן פסק ברמ״א שם וכתב במג״א בס״ק י״ט דאפילו יש לו מזונות וכולך לכרווחה כוי דבר מלוה לעניו זכ וכוא מוכרת בלשון הר״ת והעור ושאר פוסקים שכתבו שאיו חשובה דבר הרשות אלא כשהולד לטייל וחם יש חילוק גם בהולך לסחורה בין שני חו עשיר דמס יש לו עשירות ואינו לריך עוד לאותו דבר הוי כליכתו לסתורה דבר הרשות לא הי' אומרים שאינו חשיב דבר כרשות אלא כשכולד לעייל שכרי רבים בם בבולכים למו"מ אף שבם עשירים מופלגים יותר מהכולכים לטיול בעלמא, והמחבר לא הביא שיטח ר״ת מטעם שכתב בב״י דרבים חולהים על ר״ת בזה. וכו הבית מהריב"ש בחשובה שזה שכתב רבינו בשם ריית קולא גדולה וסיים דמיימ כחב דלעלות לאייי כוי שפיר דבר מלוכ ולכן לא כעתיק במחבר אלא בעולב לאייו.

והגה באמת לא מלינו זה בשום מקום דהעוסק במו"מ יש לו דין טוסק במלוה ובפרט אם יש לו פרנסה ועוסק במו״מ להתעשר יותר הכ׳ לוות ריש ועושר אל חתן לי העריפני לחם חוקי כי גדול נסיון העושר גם יש עושר שמור לבעליו לרשתו כמאכ"כ, ובחובת כלבבות כחב שאם יש לו פרנסה יעסוק בתורה ולא בהבלי עולם לבקש מותרות

על פרנסתם שהם בכלל ותבוחו ותעמחו חת חרלי. ועכ״פ זכ וודמי שמיו מחייביו לשום מדם שיש לו פרנסה לעסוק עוד במו"מ להתעשר ואינו אלא רשות. ול"ל דבדיו מפליגיו בספינה החילו וסגי במה שיש במו״מ ענין ישוב העולם גם יש עשירים שע״י עושרם מושים כרבה חלות ומעשע וזוכים לנפשם ולחתרים לא החמירו בכה"ג בדיו מפליגיו בספינה זולת כשהולד בחופן שחין בו צורך כלל חלח לחשמוג של השיול שחין בו שום סרד מלוה ובההולכים לסחורה לדעת הר״ת והטור והרמ"ח הלכה ומורין כן לכל חדם שמוחר להפליג בספינה ואף לאנשים שאין עושין מלות בממונם אלא אדרבא ח"ו, כי לא מצינו חילוק בהלכה זו בין גברא לגברא והרמיא זייל סתמה להלכה בשוייע בלי שום חילות. ול"ל דבשביל שסתם בני אדם שכם בחזקת כשרות יש בו מציאות של דבר מצוב לא בחמירו בדבר ולא אמרו לנו להבחין בין גברא לגברא, והפוסקים החולקים שלא נראה בעיניהם להחל כ״כ מ״מ העולה לא"י עדיף יותר ממו"מ כי זוכים שם הרבה מלות כו במצות כתלויות בארז וכו בשאר מצות ובפרט בימיכם שרובם ככולם מכעולים כי' כוונתם לשם מצוב, ובשלב״ה כתב שכל בעולה לח״י הוא כדי לקיים מצות בתלויות בארץ ולבתקדש בקדושת כארץ, ועכ״פ ראו בזה עדיפות יותר ממו״מ ע״כ לא הרחיקו פלוגתחם על הר״ת גם בזה. וא״כ איו ראי׳ כלל מדין מפליגיו בספינה דשח״ה שהקילו כ״כ כמו שחין ראי' מדברי ברמ״ה על מו״מ וסחורב. והדרבה יש ראי' להיפך שהרי המחבר בתחלת הסימן כתב שלדבר מלוה מותר להפליג וא"כ למה הולרך אח"כ לבסוף לפרט שעלי' לח"י כוי דבר מצום לענין זה דחם סובר דטלו' לח"י כוי דבר חלוב כשחר חלות חב נשתנב מלום זו שלריד לפורעם אח״כ בביתר זו כלא בסתימת דבריו שמתחלה שכתב סתם שמותר לדבר מצוה נכלל בזה כל המצוח אף מצוח דרבנו באין חילוה וכן מורין להלכה, וע"כ דסובר דעלי' לא"י איננה כשאר מלות ולא נדע הביתר בזה ממה שמתיריו בשאר מלות והולרך להודיע דלענין הפלגה בספינה הוי דבר מלוה כמו שהולרד לפרע גם בסחורה. גם מלשוו הב"י שהביא דעת החולקים דסחורה לא הוי דבר מלוה סיים דמ״מ בעולה לח״י הגי דבר מצוה. ואם סובר

דעלי׳ לא״י הוי כשאר מצוח הנה ודאי יש חילוק בין סחורה למצוח כאשר כחב זה כבר, ומדהוצרך לומר דמ״מ העלי׳ לא״י אינו כמו״מ נראה דסובר שאין עלי׳ לא״י כשאר מצוח. ועכ״פ זה ודאי שא״א לומר שסמכו העור והשו״ע בדין עלי׳ לא״י על מ״ש בדין מפליגין בספינה וקשה עובא על השמעחס לגמרי אח כל הסוגי׳ וחילוקי דינים של האיסור לצאר מא״י לחו״ל שיש כמה חילוקי דינים באוחה הסוגי׳.

### 15

והנה מלינו עוד בטושייע כל' חוריימ סי' תקלייה בענין יליחה מח"י לחו"ל בהא דקאמר שם סעיף ד' דבילה מא"י לחו"ל לטייל אסור לגלח בחור"מ ומהור הלכה זו הוא מגמ' מ"ה ד' י"ד אמתניתין דאלו מגלחין במועד הבא ממדינת הים והאמר מתניתיו דלא כר"י דתניא ר"י אומר הבא ממדינת כים לא יגלה מפני שילא שלא ברשות אמר רבא לשוט דברי ככל אסור למזונות דברי ככל מותר לה נחלקו אלה להרויחה ופירש"יו ז"ל שיש לו נכסים ברבה ויוצא כדי להרויח יותר מר מדמי לי' כלשוט ומר מדמי לי' כלמזונות ושקו"ע שם הרבה בגמרא בפלוגחא דר"י ורבנו ולמסהנת ההלכה סברי רבנו דלהרווחה הוי ברשות כמו למזונות ואך לשוט הול שלא ברשות. וכתב הרא"ש דקיי"ל כרבנן והראב"ד פי' דמיירי ביוצא מא"י לחו"ל והכי מוכח בירושלמי וכו' ומיסתבר כהאי פירושא דלא הרי ר"י שלא ברשות ביולא לברווחב שכן בוח דרך כל בתגרים ועוד גרסינו בגמרא אלא למזונות כא אמרת ד"ה מותר והאיך סליק אדעתי' דר״י קרי למזונות שלא ברשות חבל לפי הירושלמי ניחח. ובקיצור פסקי הרח"ש העתיק קודם שאינו אסור אלא לשוע ואח"כ כתב ולהראב"ד אף בלשוט אינו אסור אלא מא"י לחו"ל, ומבואר ממיש ולהרחב"ד שחך הרחב"ד חידש זה וחין כל הפוסקים סוברים כן אלא שהראיש זייל הסכים כדברי הרחב"ד, ובעושייע פסק כהרח"ש והרחב"ד. וחידוש שלח נרחה כן מדברי הרי"ף והרמב"ם שסתמו דבריהם זלא הזכירו כלל מא"י. ובביאור הגר"א שם כהשם על ברח"ש וכשו"ע שרחייתם מהירושלמי

ובירושלמי משמע להיפך דמיירי רק בכהן ומשמע דשאר כל אדם מוחר, ובגמ' לא משמע כן יעייש. ולפענייד עיקר ראיים הראיש הוא מחמת הקושיא דמיסתבר כן ומהירושלמי לא הביא אלא לסניף שאפשר לאוקמי במאיי לחו"ל אף שסחמו הדברים.

ויהיה איד שיהיה הנה לא אמרו דמא"י לחו"ל הוי שלא ברשות אלא כשהוא לשוע בעלמא. וא"א לומר דמיירי כשהוא לשוע לרפואה או לאיזה לורך שהרי רפואה הוי כמזונות והלא אף בעשיר גדול שנוסע להתעשר יותר הוי ברשות כמבוחר ברש"י ובנימו"י ושתר פוסקים וחינו נקרת שלת ברשות חלת כשהות לשוט להתענג בתענוגים בלבד בלי שום לורד. וא״כ אין זה ענין כלל לאוחה הסוגי' דב"ב שאסור ללאח מא"י לחו"ל אף בשביל דוחק מזונות אא"כ עמדו סאתים בסלע ועוד חילוקי דינים. גם אפילו לעייל דבוי שלא ברשות אין זה במשמע איסור גמור, ומקור ברייתה זו דבוי שלה ברשות כוה מכתוספתה פ"ב דמו״ה ושם איתה הלשון שלה נעל רשות ולדעת כמה פוסקים גם בחו"ל הוי לשוע שלא ברשות לענין זה שיבי' איסור בגילות בחוב"מ אף דלא מלינו איסור לשוט אלא שאין רוח חכמים נוחה מזה וסברי דלא שייך בזה נטילת רשות מהחכמים להתענג בתענוגים בלי שום לורך כלל. וחזינן שגם הרח"ש שהביח רחי' דמיירי מא"י להו"ל לא כביא ראייתו אלא ממה שהי' ס״ד דחף למזונות הרי שלה ברשות חף דגם לשוע לא מלינו איסור אלא שאין רוח חכמים נוחה מזה כמיש. ואייכ גם לפי הוכחת הראיש זייל דלרבנו אד ביכא דתרווייבו איתנבו שבוא מא"י להו"ל וגם בוא לשוע אז הוי שלא ברשות אין ראי' שהוא איסור גמור לנאת מא"י לחו"ל אף כדי לשוט בטלמא כמ"ש ועכ״פ כשיש איזה לורך אף להתעשר עובא ומכש״כ שאר לורך מבואר בפי' שהוא היתר גמור, גם חלמים נותנים רשות לדבר, וזה היפך מהסוגי' דב"ב שאסור לאח. הגם שאפשר לדחות לחלה בין אם נוסע ש"ד לחזור או להשתקע אבל סתימת ההלכה שאין איסור לגלח חלא כשהוא לשוע משמע שאין חילות דאלייכ עדיין יש אופנים באיסור הגילוח אף בנוסע בשביל איזה לורך אם הוא ע"ד להשתקע. גם מטעמים אחרים כוא דוחק ואין לכאריך, כי יכי' איך שיכי'

פמדם הקושי' שאין לנו רמז ורמיזה מזה, ומדוע השמיטו כל הסוגי' דב"ב וחילוקי דיני', ואנחנו לא נדע מה נעשה בדבר השכיח בכל יום ויום תמיד. ובלי ספה יש עעם בדבר.

ואולי י"ל דהנה הרמב"ם בפ"ה מה' מלכים הביה כך דאסור לנאת מא"י לחו"ל ואם המעות ביותר מותר וסיים דאעפ"י שמותר לנאת אינה מדת חסידות שהרי מחלון וכליון שני גדולי הדור היו ומפני לרה גדולה ילאו ונתחייבו כליי למקום וכתב הכ"מ שהרמב"ם לקח זה מסוף הברייתה שסיים וכן היי רשב"י חומר חלימלך מחלון וכליון גדולי הדור היו ופרנסי הדור היו ומפני מה נענשו מפני שילחו מח"י לחו"ל, ומשמע לרבינו דכיון דגדולי כדור כיו מסתמא לא ילאו אלא כשחזק הרעב באופן שהיו יכולין ללאת כפי הדין ואפ״ה נענשו וה״נ אמרינן בחר הכי אמר ריב"ה ח"ו אפילו מלאו סובין לא ילאו אלא מפני מה נענשו מפני שהיי להם לבקש רחמים על דורם ולא בהשו. ומהשה ע"ז בלחם משנה שהרי לשון הברייתה וכן הי׳ רשב"י חומר חלימלך מחלון וכליון וכו׳ ומדמייתי כא דרשב"י עלה דאמר אימתי בזמו שאינו מולא ליקח וכו׳ משמע דסייעתא היא דמייתי לי׳. וא״כ ודאי דמחלון וכליון מפני שהיו מולאים ליהח וילאו שלא כדין נענשו דהיינו סייעתא דמייתי דאי לאו ליכא סייעתא כלל, ומה שאמר אח"כ בגמ' בשם ריב"ח שלא נחחייבו אלא בשביל שלא בקשו רחמים מל דורם וודאי דכאי ברייחא דרשב"י פליגא ע"ז ועיי"ש מה שנדחק לחרץ.

והנה צעיקר הקושי׳ שהקשה דכיון דאמרו בש״ם לשון וכן משמע דהוי סייעתא משם הנה הב"ח כתב בשני מקומות בחו"מ סיי לי אות ח' ובריש סי׳ ס״ב דבכ״מ שאמרו לשון וכן משמע לא זו אף זו כמו שכות בגמ' ורשב"ם ב"ב דף נ"ב ע"ב מחי וכן מכו דחימה השה כיון דשביחה לה מילחה וכו׳ וכחלנזי בקבלת יעקב מענה לשון ח"ב חות רי"ב כבים ג"כ רחיי זו דלשון וכן משמע שהחלוקה הבי של וכן יותר מחודשת מהרחשונה וכשימלה דשונין חכמים ז"ל וכן בדבר שכחלוקה כבי יוחר פשוטה

לריך לפרש מלח וכן שהוא טעם לדבר הקדום והכי קאמר הדין הוא כך שכך הוא הדין בפיי יעיוש. וחזינן בזה דמלח וכן מיתפרש בשני אופנים לפעמים כוא טעם וסייעתא לחלוהב בראשונה ולפעמים בוא להשמיענו רבותא יותר ואז לא הוי טעם וראי לדלעיל אלא לאשמעינן רבותא בדרך לא זו אף זו. וא"כ ו"ל לדעת הרמב"ם דמה שאמרו בברייתא וכן על מימרא דרשב"י באלימלך וכו׳ אינו להביא טעם וראי׳ לדלעיל אלא לאשמעינן רבותא דאף שילאו כדין מ"מ נענשו. ומה שהביא הכ"מ מהא דהאמר ריב"ה ח"ו שאפילו מלאו סובין לא ילאו אף דוודאי כך פליגא אדרשב"י שהרי כ׳ טעם אחר על מה שנענשו לא בשביל יציאחם מח"י מ"מ הפשר לה ניחה ליב לעשות פלונחה רחוקה כ"כ דהרמב"ם מיירי שאף שהמעות ביוקר מ"מ ע"י טורה הפשר למלוה פירות עי׳ ל"מ שם ושאר מפורשים, ובזה כתב דהוי מדת חסידות, ולא מיירי הרמב"ם היכה דחינו נמלה בשו"ה חלה סוביו דבזה נראה דאף מידת חסידות ליכא וריב"ה אמר גם בזה עליהם ח"ו שאפי מלאו סובין לא ילאו ואם נימא דלדעת רשב"י עשו לגמרי שלא כדין דהיינו שהיי מעות בזול ופירות פחות מסאתים בסלע הוי זה פלוגתא רחוקה מאוד לחשדם כ״כ במקום שריב״ק החליע כ״כ שחין לחשדם ח״ו בזה שחפילו חלו היו מולאין סובין לא היו יולאין.

ולפי"ו אפשר לומר דלא מיסתבר לכו לכרא"ש והטוש"ע דהך סוגי׳ דאין יולאין מא"י אף בזה"ז מדחמר ע"ז וכן הי' רשב"יו חומר חלימלך וכו׳ דממ"ג אם הוי זה טעם וראי׳ אדלעיל קשה האיך הביא ראי׳ מזמנו של אלימלך שהי׳ בעת שישראל שרויין על אדמתם ולא היי גזירת גלות, גם היי מלכות של תורה בח"י, ואין להביא ראי׳ משם על זמן החורבן והגלות והכל הוא תחת מלכות זרים, ואם נימא שהוא בדרך לא זו אף זו בוודאי א"א דלריך שיהי׳ בו רבותה יותר מברחשונה וכאו הוא בהיפר דהראשונה אם מיירי בזמן הגלות הוי וודאי יותר רבוחה מזכ שכיה בזמן שישרהל שרוין על הדמחם. ולכן מיסתבר להו דלא מיירי הך סוגי׳ דאין יולאין מא"י אלא בזמן הביח ולכן הביא שפיר טעם וראיי לדבר מאלימלד מחלון וכליון.

ומה שכתבתי שאפשר לומר לדעת הרמב"ם דהוי

20

משה

רבותא יותר בשביל שילאו כדיו ואעפי"כ נענשו חדה אפשר דברה"ש ובעור לה ס"ל כן דחף במקום שמותר מלד כדין כוי מידת חסידות שלא לנאת ובשביל כן נענשו בשביל החסידות, שהרי לא נמלא זה אלא בדברי הרמב"ם וגברא אגברא קרמית. ובמדרשות מבואר בפי׳ ההיפך. ובב"ר פ׳ כ"ה סוף סיי ג' כתב ח"ל אר"ש אימתי בזמן שאינו מולא ליקח אבל אם כיי מולא ליקח אפיי כיי סאר בסלע לא יצאו ואלו אלימלד יצא לפיכך נענש, וכן הוא בב"ר פ׳ מ׳ ופ׳ ס״ד. והרי בפי׳ שיטן שילה שלה כדין לפיכר נענש. והרמב"ם אפשר היי לו ראי׳ מן הש"ם נגד זה לכן דחה דברי המדרש מהלכה. ובאמת הרמב"ם כשמיע לגמרי כך מימרא דר"ש אף שכוא מבואר בגמי, עוי נושאי כליו מה שכחבו ליישב, וממילא נדחה גם המד"ר שתלוי בהך מימרא דר"ש ישייש ודוה. ועב"פ זה ודאי שאין הכרח לומר דהרא"ש והעור

ס"ל כן ועוד דאפילו אי ס"ל כן אפשר דלא מיסתבר להו שיהיי שייך לומר לשון רבוחה יותר על זמן כבית מזמן כגלות. ואף בדברי כרמב"ם איו ראיי שסוצר דין זה אף בזמן הגלות כי דרכו להעתיה לשון כגמי ולסחום אף במה שאינו אלא בזמן הבית כאשר הבאחי לעיל מ"ש סחם בהי מקואות, א"י מקואותי׳ טכורות, וכתב ככ"מ וכב"י שאין זכ אלא בזמן הבית אף שכתב סתם ולא מפרש, וכן מלינו כ"פ, וכלא גם בהך דינא דהכל מעלין הביא הרא"ש סוף כתובות סיי י"ז דעת הר"ם שאותה הסוגיי מיירי רק בזכ"ב ולא הקשה עליו כלום אלא שאח"כ בסיי ויית הבית הסוגיי בסתמת ונרתה דלת סייל כוותיי, וכנראה מהטור בסיי ע"ה, בשביל דבלא"ה לא נראה בעיניו לחרץ בזה הסחירה שבש"ם בבלי וירושלמי לכן מיסתבר ליי יותר לפי סתימת משמעות הסוגית דמיירי תף בזה"ז והות בשביל שתין שם שום גילוי דעת לחלק בין זכ״ב לזכ״ז אבל בכאן שיש ראיי חזקה ממה שהביא ע"ז וכן היי רשב"י אומר באלימלך וכוי אפשר מיסתבר להו שסוגיי זו מיירי רק בזה"ב ולא קשה מה שהשמיעוהו.

והרייה זייל שהביח הך מימרא דחין יולחין מח"י בוודתי שסובר דנוכג בזכ"ו תפשר שסובר דמה שהביא ע"ז מימרא דרשב"י מאלימלד הוא בשביל שיש בזה רבותה שעשה כדין וסובר בזה כדעת הרמב"ם. ויותר מיסתבר שסובר שאף בלי הראי' מאלימלך הסברת שאסור לנאת מא"י כמ"ש הרשב"ם העעם בשביל שמפהיע עלמו מן המלוח דחף היכח שחינו מחויב כלל ענשינן בעידן ריתחא שלא הביא עלמו לידי חיוב וכשכבר נתחייב בהמלות בוודאי חמיר יותר אם מפקיע עלמו, ואף בשאר מלוח אסור להפקיע עלמו אם כבר נתחייב בה עכ"פ מדרבנן, ואינו סובר סברת הר"ח שחושש למכשול שלח יוכל ליזהר שמה. ולדעת החומת ישרים אף הר"ח לא אמר על הדרים שמה אלא אף אם נימא דבר"ח אינו מחלק גם בבדרים שמה מ"מ הרבה חולקים על עיקר סברחו וכמ"ש כשל"ה ע"ו דוודחי לדיקים ילכו בם ופושעים יכשלו בם כי איו המדובר בחלי הדעת שאינם רגילים ליזהר שבלח״ה חסורים לישב בח״י חלח מחנשים הרולים לחבר ולכזבר לה חיישי בבו כמו שחשש בר"ח שלה יוכלו לעמוד בנסיון זולת ביחידי סגולה שגם הר״ח מודה כמו שהארכתי למעלה. ואם כן להפוסקים שאין סוברין סברת הר"ח ז"ל אסור לנאת מא"י בשביל טעם הפקעת המלוח ואין לריך ללמוד זה מאלימלד וחזינן בהך דינא דהכל משלין שאינו סובר הרי"ף כסברת בר"ח והביאו להלכה. וא"כ י"ל שסובר לסברא פשועה שאין לנאח מא"י מטעם הפקעת המנות.

גם י"ל שסובר שיש ראי׳ מהאי עובדא דשילהי כתובות די קו"ח בההוא גברא דנפלה לוי יבמה ואתא לקמיי דרי חנינא וכמ"ש החומת ישרים שמשם ראיי שאסור גם בזכ"ז, ואף שכתבתי למעלה שאין ראיי משם, זכו רק בנידון סברת הר"ח שכתב העעם בשביל שאין יכוליו לחכר וע"ז אין להקשות ממעשה יחידית שאירע באדם אי דיחידי סגולה שאני שבידאי זהירין, אבל ברו"ף ז"ל לא נחית כלל לסברת בר"ח ואינו סובר כלל טעמו אלא שלריך לדון בעיקר הדין אם מותר לבפקיע עלמו מן המלוח ובזה אין לחלק בין גברא לגברא דהכל חייבין במלוח ושפיר הוי ראיי

רצב

לכאורה מהאי עובדא דשילהי כחובות. ואם סובר ברי"ף ז"ל שדעת חכז"ל שאסור לנאת מא"י גם בלא הלימוד מאלימלך אפשר שסובר דמה שהביאו בברייתא ע"ז בקרא דאלימלך כוא אף שאינו ראיי דיש לדחות דכתם כיי בזמן שישראל שרוין על אדמתם מ"מ כיון שבלא"ה סברי שאסור מטעם הפקעת המצות הביאו הקרא לאסמכתא בעלמא כמו שהוא כ"פ בש"ם.

וכתב הרמב"ם בהקדמתו לפיי המשנה על מה שאמרו

בגמ' עירובין ד' ז' ע"ב במה שלמדו שיעורין מהרא ומסיה הילכתא נינהו ואסמכינהו רבנן אקראי וביאר שם ברמב"ם ז"ל ח"ל אין לכם רמו בכל בתורב אבל נסמכב זאת במצוב לזכ בפסוק לסימו כדי שיהא נודע ומכר ואינו מעניו הכתוב וזה עניו מה שאמרו הרא אסמכתא בעלמא בכ"מ שחכרוהו. ואף שהריטב"א ז"ל כתב בדרך אחר ואולי אין כל כמקומות שווין ויתבאר במקום אחר לא עת כאסף פה. ועכ"פ דעת הרמב"ם ז"ל הוא כן שבכ"מ שאמרו אסמבתא הכוונה שהוא לסימן כדי שיהא נודע ומכר.

ובשוך או״ח סוף סיי ר״ע כתב דברכה אחרונה מעין ג' דאורייתא ביא דמסמיך לב אקרא. וכתב ע"ז הב"י שלשון רבינו אינו מכוון דמאחר שהוא סובר שהוא דאורייתא לא הוי ליי לכתוב דמסמיך לי׳ אהרא שנראה שאינו רה אסמכחא בעלמא אלא בו"ל לכתוב דמייתי לה מהרא. וכתב ע"ז הפרישה ליישב הלשון דמה דברכה אחרונה דז' מינים דאורייתא הוא לאו מהאי הרא נפהא דא"כ ליברוך עלי׳ נמי כל ג' ברכות אלא שום דרשה אחרינא או הלכה למשה מסיני והרא דואכלת ושבעת וברכת נהט לאסמכתא בעלמא, והרי דמה שסברי שהדין כן או מדרבנן או בללמ״מ או מאיזה דרשה אחרת נקטו לפעמים קרא החרינה שהין משם רחיי כלל הלה להסמכתה בעלמה. וכמו כן י"ל לפי דעת הרי"ף דכיון שסברי שאסור לואת מא"י מטעם בפקעת במלות בביאו לזכ קרא דאלימלד לאסמכחא בעלמא.

ובדרך זה אפשר לחרץ גם דעת הרמב"ם מקושיית הל"מ, גם בדברי הרמב"ן שנחקשיחי לעיל האיך למדו על ביולא לחו"ל בזכ"ז דהוי כעובד ע"ז

מהרא שנאמר גבי דוד כי גרשוני וגוי לך עבוד ע"ו כלא בימי דוד הי׳ מלכות הדושה בא"יו והיו כל ישראל שרוין על אדמחם ובוודאי יש חילוה שאין ראי׳ משם על זמן הגלות, וכחבתי לעיל דאולי לדעת הרמב"ן עיהר הלימוד מההרא שהביאו ברישא, וכשת לפי מה שכתבתי פה נרחה בדעת הרמב"ן שעיתר הענין מחמת הסברת שכתב בעלמו שם בסה"מ שכל מה שאמרו חכז"ל בזה הכל הוא ממצות משה שולעוינו לרשת הארז לשבת בה ואינו מחמת הלימוד מחרא שנאמר גבי דוד, גם על הדמיון שאמרו דהוי כע"ו יש לו סברה מחמת שבחים תחת כשרים, ומכ שכביה כקרה שגבי דוד אף שראי׳ זו יש לדחות מכל מקום הבית זה לתסמכתת בעלמת ונמצחים ברבה ענינים כאלו בדברי חכז"ל כנודע

Z

הגה מובן בזה דעת הרי"ף כמו שכתבתי אבל הרא"ש והטושו"ע שהשמיטו כל הסוגי׳ שאסור לנאת מא"י וכחילוקי דינים שבזב אין קושיי עליכם אם סברי שכיון שסתם משמעות לשון כש"ם שלמדו זכ מקרא דאלימלך ואין שום גילוי דעת שם שיש בזכ עוד טעמא אחרינא מיסחבר להו כמשמעות סחימת לשון הש"ם שאך מהרא דאלימלך למדו ענין זה והביאו דברי רשב"י לטעם וראי׳, וא"כ לא דיברו אלא מזמן שישראל שרוין על אדמחם ואינו נוכג בזכ"ז ואפשר לא פליגי לגמרי על הר"ח ועיהר הסברא סברי ג"כ דיש לחוש בזה"ז עובא שרוב בני אדם אף הרולים ליזהר אינם יכולים לעמוד בנסיונות וא"א להטיל מצוה וחיוב על ישראל מה שעלול למכשולות ר"ל וכמו שהנהיגו הקדמונים להפקיע כל הבכורים מהקדושה והמלוה וכמו שהצאחי גם הדוגמא מנדרים. אלא שבזה פליגי על הר״ח במה שכתב זה גם לענין הדין דהכל מעלין דכיון שסוגיי זו נכתבה בסתמח ואין שם שום רמו לחלק בין הזמנים לא מיסתבר להו לעשות חדשות שאין רמז בש"ם וכמ"ש בעור סיי ע"ה וסברי דיש לחלק דבהך דהכל מעלין לח"י י"ל שעשו חכו"ל חקוה שלא לעכב את הרוצה לעלות ואפשר דידע איניש בנפשי׳ שמשתוחה לפלות עבור הקדושה וכמו שעשו חקנה זו ממש גם בעליי לירושלים

אף שאין שם מלוה וחובה כלל ולכן פליגי בזה על הר"ח, אבל בהך סוגי׳ דאין יולאין מא"י כיון שבפי׳ מר"ח, אבל בהך סוגי׳ דאין יולאין מא"י כיון שבפי׳ אמרו ע"ז שהוא מקרא דאלימלך והוי המשמעות בסחמא שאינו נוהג בזה"ז סברי ג"כ בזה כסברת הר"ח שבזה"ז א"א להעיל מלוה וחובה על ישראל מה שאפשר להביאם לידי מכשול, ואין סחירה לזה מהעובדא דשילהי כחובות בההוא דאחא לקמי׳ דר׳ חנילא דכיון שסברי גם העעם שכתב הר"ח דאין יכולין ליזהר אין להביא ראי׳ וסחירה ממעשה יחידית, ובפרע שאינו מבואר גם שם שאסור ללאח ואפשר הפשע שאינו מחויב לירד אחר אחיו כמ"ש לעיל הפשע שאינו מחויב, ומחורץ בזה מה שהשמיעו כל הענין.

ואין קושי לפי"ז מה שהעתיקו הדין דהכל מעליו אף דלכאורה הסברא היא בהיפך דאם סברי שאין להטיל חיוב ומצוה לעלות לא"י או איסור לצאת משם כש"כ שאין להבי"ד לעשות מעשה כפי' בזה דים גם סברת בהך דהכל מעלין שהכפיי שחמרו חכז"ל בזה הוא במה שמפסידין כתובתה ואם לא היו מפסידין כתובתה היי צורך להבי"ד לכפותו לשלם לה כתובתה ולפעמים ע"י שחין לו לשלם הכתובה הוא מעוכב מלנסוע לא"י ויוכל לכיות לפעמים אף במי שראוי לאותה אילטלא ולריך לנסוע לא"י כעין שמלינו בר"ז שהיי מסכן בנפשו ליסע לח״י והבי״ד׳ יעשו מעשה כפין שלה יסע לח"י ע"י שכופין חותו לשלם הכתובה שהין לו, וכללו של דבר דיש לחלק דחף דבסחם לח אמרו שמנוה לעלות לא"י מ"מ היכא שהוא חב לאחריני שמונע עי"ז אח האחר שנפשו חשקה באמת ליסע לח"י שלא יוכל לנסוע בזה לא רצו חכמים לבעל התקנה הראשונה דהכל מעלין אף לאחר החורבן. ובעיקר בזב שאין מדמין בחקנת חכז"ל זל"ז כמו שאמרו במשנה דמס' ידים פ"ג משנה ב' אין דנין ד"ם מד"ם, וכבר כתבו הפוסקים שאף בק"ו איו דנין דברי הכמים זה מזה. ואין לך אלא מה שאמרו עי׳ ח״ר שם. ולכן כיון דמיסתבר להו מלשון חכו״ל שלא אמרו מלוה בעליי ואיסור ביליאה מא"י אלא הודם החורבו, לא אח"ב, לא ראו ללמוד דינים אלו מהד דהכל מעלין שעשו שם חכמים כמה חקנות בענין

הכתובה גם מח"י לירושלים ומנוה הרעה לנוה היפה

וכדומה, שאין מדמין בחקנ״ח אף היכא דליכא שום טעמא לחלק, ובפרע דאיכא גם טעם לחלק, וכיון בנראה להו מסחמיות הש״ם דהך דינים שבכתובה הם תקנות קבועות וקיימות בלי הפרש אחר החורבן ולא נראה כן בדברי הש״ם בדין עלי׳ ויליאה מא״י כנז״ל אין לדמות הענינים זל״ז.

גם י"ל שכל חלו החילותי דינים שחמרו בזה בכתובה הכל הוא מתקנ"ח וחקנה שנטשה במנין אין לה ביעול אף אחר שנחבעל העעם לנודע, ולכן לא נתבעלה התקנה אף לאחר החורבן. אבל על עיקר מנות כדירב בח"י וביליחב משם שחל על כחו"ח לעלמו ע"ז לא נעשה שום חקנה וכמו שהוא במה שאמרו שדירת חו"ל הוא כעובד ע"ז שבוודאי לא נעשה תהנה על ככה שיהי׳ כן אלא יש טעמים בדבר וכן באיסור היליאה שכתב הרשב"ם הטעם בשביל שמפקיע עלמו מן המלוח לא נעשה חקנה על ככה אלא כן הוא בכל מקום שהמפקיע עלמו מן המלוח הוא פורה עול ומזלזל במלוח, וא"כ לדעת הסוברין שמעעם שאמרו שדירת חו"ל כוא כע"ז כוא בשביל שבא"י הוא מלכות קדושה ובחו"ל מלכי עכו"ם אחר כחורבן בעל טעם זה, וכן בטעם הפקעת המלות מלינו גם בשאר מקומות שהיכא שיש חשש מכשול איו לחום להפקעת המצות כי אינו עושה בשביל זלזול המצוח אלא אדרבא בשביל זהירות שלא לבוא לידי מכשול כמו שנתבחר לעיל, גם בעיקר מלות ישוב ה"י י"ל שסברי שבעל בזמן הגלות, וכיון שהוא ענינים שלא נעשה חקנה במנין אלא הי' כן מחמח הטעמים שהיי בזה שוב כשנתבעלו הטעמים בעלו הדינים והמימרות שבזה ואין קושי מה שחילקו בדבר והביאו הדינים דהכל מעלין והשמיעו שארי הדינים שבענין ח״י.

דלעיל הבאחי דברי הגאון רי״פ זלה״ה שכתב גם בלא״ה שהרי״ף והטור סברי דבזמן הגלות ליכא כלל מלות ישוב א״י ממה שהשמיטו הדין דכותבין אונו אפילו בשבת, ועל השו״ע שהביאו נשאר בלי״ע, וכתבתי לעיל לתרץ קלת אבל אין ראי׳ משם על מלות ישוב א״י כמו שהבאחי דברי הריב״ש שאין ראי׳ משם להתיר גם בשביל מלות עלי׳ לא״י דשא״ה האי משם להתיר גם בשביל מלות עלי׳ לא״י דשא״ה

רצד

מאמר ישוב א"י

דאיכא גם טעמא לגרש העכו"ם, והארכתי בזה לעיל. וע"כ בשחרי הדינים שבענין ישוב ח"י השמיעו גם הרא"ש והשו"ע דסברי שאינו נוהג בזה"ז. ובדברי הרי"ף ל"ל דחף דסובר ג"כ דחין עכשיו מלוח ישוב ח"י מ"מ ביליאה משם עדיין יש איסור של הפקעת המלות כיון דחייב שם במלות התלויות בארץ ואינו סובר סברת הר"ח שחדרבה יש מכשול חבל הרח"ש והטוש"ע לא פליגי על הר״ח אלא במה שאומר כן גם בהך דהכל מעלין ואינו סובר החילוקים שכחבתי, אבל לענין שארי הדינים גם דעתיי כדעת הר״ח ז״ל לכן בשמיטו כל בענין של בעליי ואיסור ביליאה מא"י. כו אפשר לפרש דעת הראשונים ופלוגתתי בזה.

#### XY

והמאירי סוף כתובות ד' הי"א כתב וז"ל לעולם ידור אדם בארז ישראל אפילו בעיר שרובה גוים ולא ידור בחוץ לארץ אף בעיר שרובה ישראל, שחולה לארץ דירת קבע לגוים ולעובדי האלילים, וא"א שלא ללמוד מדרכיהם וכו' וכשם שאסור ללאת מא"י לחו"ל כך אסור לואת מבבל לשאר ארצות שכל מקום שחכמה ויראת חטא מלוין שם דינו כא"י. וכמו שאמרו כל הדר בבבל כאילו דר באייו שכל מה שאמרו לא אמרו אלא מפני שסתם חו"ל אין חכמה ויראת חעא מלוין בה לישראל לרוב הלרות ועול הגלות שסובלים שם אח"כ ע"י עמל גדול ולער גלגול סבל הלרות וההתיאש מהם לעבודת ה' לשרידים אשר ה' קורא וסחם א"י חכמה ויראת חטא מלוין בה עד שמתוכם משיגים כבוד בורחם וזוכים להנות מזיו השכינה וכו' עכ"ל. בלשון זה מבוחר שכל מה שחמרו חכמים בענין הדירה בא"י ובאיסור היליאה משם אין כוונחם כלל לחלק דוקא בין איי לחוייל אלא כחילוק כוא בין המהום שמלוי יותר חכמה ויראת העא כדכתב טעם איסור היניאה מאיש לחו"ל בשביל שבחו"ל איז מצוי הכמה ויראת חטא כמו בא"י ושאם נמלא בחו"ל מהום שמלוי יותר חכמה ויראת חטא דינו שם כא"י לענין זה. ומה שאמרו בלשונם ז"ל החילות בין א"י לחו"ל כוח בשביל שדברו בכום שבסתמח בחו"ל מחמת שסובלים שם הרבה גלות ולרות איו מלוי כייב חכמה ויראת חעא וזולת זה אין חילוק בין אייי לחו"ל,

זה תוכן דבריו כפי המבוחר בלשונו כחשר ירחה המעייו. והיא לכאורה שיטה מחודשת מה שלא מלינו כעין זה בראשונים אחרים. אבל זה אנו רואים שגם שיעתו היא כדעת רש"י והרמצ"ם וסייעתם שסוברים שאין מלוה בעלם הישיבה בא"י, שאלו הי' סובר שיש מ״ע דחורייתה גם בעלם הישיבה בח״י א״כ איכא עוד טעמא רבה מדאורייתא לחלה ביו ח״י לחו״ל ולח הי' מחלים שלח אמרו אלח בשביל שבחו"ל אין מלוי כ"כ חכמה ויראת חעא בשביל כגלות וכלרות שסובלין.

גם זייל שסובר כדעת האומרין שאין כל מימרות כחלו שבש"ם בענין דירת ח"י ובחיסור כיליחר משם אלא בזמן שישראל שרויין על אדמחם שהרי כתב הטעם בשביל שבחו"ל הוא גלות ולחחר החורבו גם באיי הוא גלות כמו בחו"ל, ואדרבא היו כמה דורות שסבלו באייו גלות יותר ולרות לרורות מהעמים שמשלו שמה כנודע. גם ממ״ש בתחלת דבריו שלכו אמרו שלא לדור בחו"ל אף בעיר שרובה ישראל בשביל שחו"ל דירת הבע לגוים ולעובדי אלילים וא"א שלא ללמוד מדרכיהם, ועעם זה ליכא אלא בזמו שיש בא"י מלכות קדושה מישראל ואין שם דירת קבע לגוים כי נכנעים המה תחת מלכות קדושה וחין לומדים כ"כ מדרכיהם, חבל בזמן שהעכו"ם מושלים בח"י כמו בחו"ל אין חילוק לפי טעם זה בין ארץ ישראל לחו"ל.

זלפי דברי המאירי אפשר לומר במה שהובא בספרי שבכו אותן התנאים בבואם לחו"ל ואמרו שהולה ישיבת א"י ככל התורה כולה דאף שהי' לאחר החורבן מ"מ עדיין הי' אז בא"י רוב התנאים וריב"ז פעל שנשארו יבנה וחכמי' ושושילחא דר"ג ועדיין היו נוהגים שם נשיחותם ברמה בכחו של ריב"ז ושחרי התנחים בהדושים ובי' מלוי שם חכמה ויראת חטא יותר מבכל העולם רבנן וחלמידיהון וכל העם אחריהם ולכן אמרו גם אז ששקולה ישיבת אייו ככל התורה כולה כי זה שקול כנגד בכל לביות במקום חכמה ויראת חעא כמ״ש המחירי, זלפי מה שרוחיו ברמב״ם הל' דעות זה יחד שהכל חלוי בו לדור במקום חורה ויראת במים.

אמנם גם המחירי בדף שלפני זה שכתב מחמר המכר שמה העתיק המשנה דהכל מעלין וכו' כלורתה ופירשה כמו שחמהו בגמ'וגם כחב דכמו שהדין שכופין זמייו מחו"ל למיי כך כוא כדין שכופין זמייו מא"י לירושלים, גם הביא אח"כ הדינים מאיזה מעות נותן לה אם ממעות א"י או ממעות הפודקיא, ונראה מזכ שבחלו הדינים דהכל מעליו גם הוא ז"ל סובר שכוונחם על א"י וחו"ל דייקא כדעת שאר הפוסקים מדכתב שם סתמא א"י וחו"ל ולא העיר שם מאומה בביאורו, ודוחק לומר שסמך על מה שוכתב בסוף המסכתת בדין הדירה בת"י ותיסור היליתה משם שאינו סובב על אייו וחו"ל דייקא אלא על מקום דמלוי יותר חכמה ויראת העא, ועוד שהרי כתב שם דכשם שבדין בוא מחו"ל לארץ ישראל כך בוא בדין מא"י לירושלים, וא"י וירושלים בוודמי הוא דוקא, וא"כ גם חו"ל וא"י הוא בגוונא חדא כמו א"י וירושלים שמדמה אותם זה לזה, ונראה שמחלה בין אלו הדינים דהכל משלין לשחרי הדינים שחמרו בגמ' בענין הדירה בח"י ואיסור היליאה משס, וכעין שכתבתי בדעת הרא״ש והטובו"ע בהעתיקו הדינים דהכל מעליו והשמיטו כל הדינים שאמרו חכז"ל בדירת א"י ובאיסור היליאה משם וכתבתי העעמים לחלק, ונרחה שגם המחירי מחלה בדינים אלו או מטעמים שכתבתי או מטעמים אחרים שלא נודע לנו וסתם הדברים.

#### 22

והנה בחשו' מרחיש כלל וייב דמי שנדר לעלות לחייו יש לו מתרם כשאר נדרים וחובא דין זה בשוייע יוייד סי' רכייח סעיף לייו וכחב עייז ממהרייע במייב סי' כייח שמורו מרב מהרייר שלמה סאגוש זייל הי' אומר שעעמו של הרחיש משום דאזיל לשיעת רייח דעכשיו אין מלוה לדור בחייי ולפיכך אמר שיש לנדר הזה התרם כשאר נדרים, והמהרייע שם האריך לחלוק על רבו בזה שאייא לומר שסמך הרחיש על דברי הרייח כי דבריו תמוהים ואינם מיסוד דברי החום' ולא מרייח אלא הגבות חלמיד ולאו דסמכל היא והכל מעלין אף בזהייו ולכן חידש עעם אחר על הדרכל מעלין אף בזהייו ולכן חידש עעם אחר על הדרכל מרחיש שיש לו התרה בשביל שלא נדר על הדירה הרחיש מיש שיש לו התרה בשביל שלא נדר על הדירה

אלא על בהליכה שאינו מעיקר המצוה, והרבה פלפלו האחרונים בעעם זה ואין להאריך, אבל העעמים שכתב המהרי"ט שהביאו לידי כך לחלוק על דעת רבו שאמר שהרא"ש סמך על דברי ר"ח, הנה ניחזי אנן מה שהביא הרא"ש הדינים דהכל מעלין אף בזה"ז אין ספק שלא נעלם מהמהרש"ם ז"ל רבו של המהרי"ע דברי הרח"ש במקומו בחוחה הסוגי' וש"כ ל"ל דמחלק בין אלו הדינים דהכל מעלין ששם אינו סובר כר״ח זייל אבל בעיקר המלוה של הדירה והישוב באייי סיבר סברת ר״ח ז״ל וידים מוכיחות טובא לזה ממה שהביה הדינים דהכל מעליו והשמיע לגמרי כל הדינים בל הדירה והיליאה מא"י כאשר הארכתי לעיל בעעמו ונימוקו לחלק בכך, וא"כ בנודר לעלוח לא"י שפיר כתב המהרב"ם ז"ל שסמך על סברת הר"ח ז"ל, אבל עיקר טעמו של המהרו״ע מה שחלק בזה על דעת רבו הוא בשביל שראה את כל דברי הר"ח בזה לדברים חמובים מאוד ואינם אלא בגבות חלמיד בא״ה לסמוד עליהם. וה״כ לפי מה שנתבחר לעיל כי דברי בר"ח ז"ל חיים במה למולחיהם ממהור מים היים של חורת הר"ח ז"ל ונחיישבו דבריו ז"ל בטוטו"ד והרבה פוסקים פסקי כוותי' כמו שהובה בכה"ג ובשאר פוסקים ולכן אף דפליג עלי' הרא"ש בהך דהכל משלין מ"מ בשחרי הדינים שהשמיע חותם הרח"ש שפיר אפשר לומר שסובר סברת הרייח זייל, ובלאייה כיון שנחיישבו חמיהוחיו של המהרי"ע שעבורם דחה דעת רבו ז"ל תו אין הלכה כתלמיד נגד הרב, ועכ"פ אין בידינו להכריע, ואף לפי אותו הפי' שפירשתי בדברי ר״ה שמי שעומד בנסיונו בא״י ואינו הועא שם כלל ומקיים כל המלות שמה גם הר״ח מודה שזכות גדול בידו דאף אם נימא דליכא מלוה בעלם הישיבה ומכש"כ בזה"ז מ"מ זוכה עם הרבה הן במצות התלויות בארץ והן בבאר מצות שתשובים שם יותר, מיימ כיון דרוב בני אדם אין יכולין ליזהר וזה כנודר לעלות כיון שחמרו חכז"ל חל תחמין בעלמך וחשרי חדם מפחד חמיד וגם שכל זמן שהוח בחו"ל אינו מחויב להביא עלמו לידי חיוב כאשר הארכתי למעלה לכן לא חשבו הרא"ש ז"ל לנדרי מצוה אלא כשתר נדרי הרשות שמועיל התרה. ומה שהשמיעו ברח"ש ובעושו"ע גם בדינים של חיסור ביליחב מח"י אף שיים שגם בריית זייל לא אמר אלא על ביושבים

משה

בחו"ל שאין מלום שילכו לא"י אבל כדרים שם אסורים לנאת, אין זה דבר מוחלע ואדרבא כבר הבאחי שגם כככ"ג וכתומת ישרים שחידשו זכ כתבו שעפ"י הסברה מחוחו העעם שכתב ר"ח גם להדרים שם איו איסור לנאת אלא שמחמת איזכ קושי' נחים לזכ שמפשר לחלה בין יושבי חו"ל ובין הדרים בח"י, וכבר החרכתי ליישב קושי' זו דלק״מ ונודע מ״ש הרח״ש ז"ל במו"ה בשביל הושי' לא יסתור דין ושערי תירולים לא בנעלר

#### Z.

שוב התבונותי כי בעיקר הקושי' שהקשה בתומת ישרים מהך עובדת דר״ת בשילהי כתובות שבשביל קושי' זו נחית לחלק בסברת הר״ח בין כחיוב לעלות ובין כחיוב שלה לנחת כנכ עובדה זו דר״ח כיא גם בירושלמי מו״ה פ״ג כל' א' שהביא אותה המעשה השאלה והחשובה הכל כלשון הש"ם בבלי בשלהי כתובות אלא שזה נוסף שמה שמבואר שאותו בשואל בי' כבן כמו שבתחיל לומר חד כבן אתא לגבי ר״ח ופירשו שם כל מפרשי הירושלמי דלכן לא הניחו ר״ח לנאת בשביל שכהן מוזהר על טומאת הכבנים וגזרו טומאה על אויר ארץ העמים, ובאמת כן כוח הדין בגמ' בעירובין ובע"ו וכן פסקו הרי"ף והרח"ש והשו"ע בסי' שס"ע, וח"כ לפי דברי הירושלמי אין כתחלת קושי' על כר״ח מאותה בעובדא דשאני בכא שכהן הי' ואית בי' טעמא אחרונא מגזירת הכמים על אויר ארץ העמים, ואדרבא מירושלמי יש ראי' לכיפך מדאילטריך לכשמיענו שכהן כי' שמע מינה דבשאר כל אדם מותר והוי ברשות חכמים וע"ז כביא אומה העובדא דר"ח. אלא שלכאורה מדיין י"ל דכיון שכבבלי לא כזכיר מזכ שכי' ככן ש"מ דסבר שלה כי' ככן ויש משם רחי' לכל הדם ונמלא שביא פלוגחא בין כבבלי וכירושלמי, ונודע שדעת כבבלי עיקר. אבל כוא דוחק לחדש פלוגחא במליאות בין הבבלי וירושלמי אם הי' כהן או לאו, ובפרט שהחומת ישרים בעלמו סי' ע"ב כתב שחין לדחות בירושלמי אלא ביכא דפליג אגמרא דידן בפי' מבל מס בגמ' דידן כחכר טעם מחר ובירושלמי טעם אחר וכפי טעם הירושלמי יולא דין אחר אין

לדחות הירושלמי מפני שלא הוזכר טעם זה בגמ', והביא דבריו אלו הכה"ג בכללי התלמוד סי' סייח ולא כתב שם ערעור ע"ז. זכן נראה דעת הב"ח יו"ד סי' שפ"ז שהביה שם כלכה מן הירושלמי וכתב דאעפ״י דבתלמודא דידן אינו מפורש ילמד סתום מן המפורש. ולשון הרי"ף בשילהי עירובין דכיון דסוגיין דגמרא דידן לביתירא לא איכפת לן במאי דאסרי בגמ' דבני מערבא דעל גמ' דידן סמכינן דבחרא כית וחינהו כוי בקיחי בגמ' דבני מערבת וחי לחו דקים להו דהאי מימרא דבני מערבא לאו דסמכא כים לם הם שרי לי' הינכו עכ"ל. ומבוחר בזכ דחד בשביל שהחירו בפי׳ מה דחסרי הם ע"כ דפליגי עלייהו וכמ"ש הפוסחים בזה שהחלמוד ירושלמי הי' שגור בפיהם ועפ"י רוב אותו האמוראים שבתלמוד בבלי כמה אותן האמוראים עלמם שבחלמוד ירושלמי אבל היכא דלא פליגי בפירוש אלא שסחמו ולא פירשו אפשר דסמכי בזה על הירושלמי כמ״ש הב״ח ילמד סתום מן המפורש וכדחמרינן בגמ' פסחים ד' מ"ח ע"ח שתיק לי' במתני' וחבדר לי' במכילתה החריתה והאריך בזה החכ"ל בתשו' סי' קמ"ג לבאר שהמשניות וכברייתות סומכות זע"ז פעמים שזו מהרכת וזו מקלרת ופעמים איפכא, ועד"ז י"ל גם בהך השמעה שהשמיטו בבבלי לפרש שחיש פלוני כהן הי'. והעיקר שהתומת ישרים מדויל ידי' משתלם שהות בעלמו סובר בפי' כלל זה לעיל וח״כ בחנם הקשה מאותה העובדא דר״ח שמבוחר בירושלמי שכהן הי'. וכבר כתבתי בלאו ככי ביאור מספיק לפענ"ד דלא קשב מידי מזה על הרח"ש והעוש"ע חם סוברין שחין חיסור עכשיו ביליאה מא"י לחו"ל, והארכתי במה שאפשר לחרן דבריכם זייל.

גם יייל שהי' להם קלת הוכחה מרייב שילא מאייו וחזר לכבל כמבוחר בירושלמי ברכות פ״ב כלכה ח' וברש"י ב"ק דף קו"ן ע"ב הרחה מקום לדברי הירושלמי האלו וז"ל הירושלמי שם לגבי ר"ו א"ל בר נש דאימי' מבסרא לי' ואימחי' דאבו' מיקרא לי' לכן ייזיל לי', א"ל ייזיל לכן דמוקרין לי', נחים לי' ככנא מן כן דסליק אחון אמרין לי' לר"י כא נחים ככנא לבבל אמר מה כוה מיזל לי׳ דלא מיסב רשותא אמרין לי' כביא מילתא דאמר מאמר ישוב א"י

לך הוא הוה נטילת רשות דידי' ע״כ. ובמה דאמר דאימי' מבסרא לי' פירשו המפו' שהוא לשון בושה שכי׳ בוש במה ששאלו אותו מה קלא בשמיא ומחמת אותם הבושה הלך לחו"ל, גם ר"י לא שאל כלל על עיקר כליכתו לחו"ל אלא על מה שהלך בלא נטילת רשות ואחר שכשיבו לו שזכ הי' נטילת רשות לא שאל יותר ונראה מזה שאין איסור כי לא הי' עובר ר״כ איסור מחמת בושה. ודברי היעב״ן שנראה שהעמים בזה טעם שלא הי' אותו הדור מוכשר להיום כתורם בא"י כמו דורו של כתב"ד אינו מובן כי כי' במתיבתה דר"י ותלמידיו וכרבה תלמידים בחו מבבל ללמוד במתיבתא דר"י כמ"ש התום' במס' הידושיו דף כייט עייב דייה הא, גם רייכ בעלמו לא החאונן אלא על מה שבא רק מאימת מלכות, אבל זה ודאי שכי' שם במקום תורה וקדושה עלומה במקום הקודש בח"י ומחמת בושה לא חש לחזור לחו"ל ונראה שאין בזה איסור. גם בר"מ מלינו בגמרא ע"ז דף י"ח ע"ב שמחמת כיסופה ערק וחזל לבבל יעייש בגמ' וברש"י, כגם שאין כ״ז ראיות ברורות כ״כ כי א״א לידע באותה הבושה עד היכן היו הדברים מגיעים אבל יש קלת סמך לדבר שלא הי' מזדמן להתנאים והאמוראים הקדושים לעשות איסורא. ובפרע לדעת הרמב"ם פ"ה מהי מלכים הלי טי שמחלון וכליון מחמח לרה גדולה יצאו באופן שמותר לנאת מן הדין ואעפי"כ נתחייבו כלוי למקום בעבור שאינו מדת חסידות לנאת אף כשכוא מחמת לרה גדולה, וא"כ בוודאי הקדושים כאלו לא כוי שבקי לחסידותיי מחמת בושכ, ונראכ מזכ שסברי שאין זכ אלא בזמן שכיו ישראל שרוין על אדמתם ואין ללמוד משם על זכ"ז. גם כיון שסתמו הכז"ל הדברים שמחמת בושה עשו ר"מ ור"כ מעשה רב לנאת מא"י לחו"ל, גם בלשון דאמי מבסרא ליי לא ביארו השיעור, וא"כ אם באנו לחלק בין טעמא רבה לזוטרא נחת דבריך לשיטורין ותורח כאו"א בידו, ונראה מזה שאין חילוק בין הטעמים ואין איסור בדבר בזמן הגלות. גם מסוגיא דמוע"ק שהבאתי לעיל קצת הוכחה דכל נסיעות מח"יו לחו"ל אם יש לו עכ״פ איזה טעם כ״ד הוי ברשות חכמים זולת אם אין לו שום טעם אלא לשוע בשביל לכשתעשע בתענוגים וחמדה באותה המעשה שעוזב ארן חמדה זה ודאי

כוי ממאם בארץ חמדה, ואעפיייכ לא אמרו גם

בזה איסור גמור אלא שאין זה ברצון חכמים, והגם שכתבתי שאפשר לדחות גם בזה, אבל עכ״ת אין הושי' על הרח״ש והעור ושו״ע שהשמיעו הסוגי' דב"ב ואפשר לפרש טעמס ונימוקס כאשר כתבתי, ויוכל להיות שהי' להם סניף גם מחלה הדברים שכתבתי פה.

#### 72

ובמ"ש שבכהן אית בי' טעמא אחרינא שאסור לנאת לחו"ל עבור הגזירה שגזרו טומאה על ארן העמים הנה מבואר בגנו שירובין דף מ"ז וע"ז דף י"ג שאין כיתר אלא לצורך מצוה כגון ללמוד תורה ולישה השל ובתום' שם בע"ו מחלקיו בין דעתו לחזור או דעתו להשתקע ודין זה שבכהן נראה לכאוי שהוא גם ברי"ף ורא"ש הלי טומאת כהנים גם בטוש"ע יו"ד סיי שס"ע כי בפיי דכל ארז העמים אסור לכהן ליטמא בהן, אמנס בפרישה ס"ק ג' כתב דהטעם הוא מפני שהעכו"ם קוברים מיחיהם בכ"מ וים לחום שמא יגע ברגליו בבשר המת או בעלם, וכבית ע"ן בשם מ"ו שחך בזמן שהיי ח"י בטהרה כי' איסור זה לכהן לילך מאייי לחו"ל זכן כתב הביית והטוייו בסייק ד' והשייך בסייק ב' שחין חיסור זכ אלא בזמן שכי' א"י בעכרה ולא כי' החשש של קברי עכו״ם אלא בחו״ל והפוסקים הביאו גם כן מהמהרש"ל, ובחידושי רעק"ה שם כתב דעכשיו לה נהגו ליזהר ולידד להחיר מטעם אחר יעייש בשם כריק״ע.

ובשן"ת שבות יעקב ח"ה סי' פיים כרבה לחמוה על הב״ח והש״ך ועו״ז שכתבו שאין דין טומאת ארץ בעמים נוכג אלא בזמן שכי' אייי בטכרכ דמאין יצא לכם לכתיר זה נגד כל בראשונים ברי"ף והרח"ש והטושו"ע שהעתיקו דינים חלו ח"ב משמע ודאי שדעתם שנוכג בזמן כזכ דא״כ כי' לכם לכשמיעם כדרכם שלא לכתוב הילכתא למשיחא, ומה שנוהגים שהרבה כהנים מפוזרים ומפורדים בארן העמים הוא בשביל השיעבוד והפרנסה וכדומה שא"א בענין אחר ע"כ נחפשע הכיחר כמו שמותר לדון ולערער עמהם ולטמה בטומהה דדבריהם משום דהוי כמציל מידם.

מאמר ישוב א"י

משח"כ כהן הדר בח"י וחינו מן הצורך לדברים חלו לילך לחרץ העמים חסור לילך מפני עומחה של דבריהם. וכחב עוד דאע"ג דאי נימא דבוה"ז בעלה הדושת הארז כיון שאינו ביד ישראל מ״מ אין בידינו לעשות גזיכה חדשה לגזור עליו עומחה כחרץ עכו״ם ובפרט לפימ"ש החום' בנזיר דף נ"ד ע"ב ד"ה ארן העמים דלכך גזרו טומאה על ארץ העמים כדי שלה לנחת מח"י לחוץ לחרץ חו מפני מתי מבול עייש, ואף דהרמב"ם פי"א מה' טומאת המת כתב בדין ז' וז"ל: מקום ששכנו בו כותים בא"י הרי זה מטמא כארן הטמים עד שיבדוק שמא קברו בו נפלים עכ"ל, מ"מ בדיקה מהני, משא"כ בארץ העמים דהיא גזירה שוה בכל מי יבעל גזירה זו בזמו הזה. וע"כ סיים שהוא פשוע שהאחרונים שגגו בזה ואין שומעין להם להקל בזה ואסור לכהן לילך מא"י לחו"ל מפני העומאה.

ובשבות יעקב ח״ב סו׳ ל״ח העתיק תשובת חכם א' מחכמי פראג שהתווכח עמו במה שאוסר בזה נגד כל התחרונים שתיתיהם חנו שותים ה"ה המהרש"ל והב"ח והטו"ז והש"ך, וכתב עוד דבפרע לפי טעם החום' דגזרו על ארץ העמים בשביל ישוב ארז ישראל בזמו הזה ליכא מלוה לדור בא"י כמ"ש תום' סוף כתובות דעכשיו אין מלוה לדור בא"י. והוא ז"ל השיב לו תיכף באותה תשובה דבמה שכתב שבחמיר נגד כל באחרונים אשר מימיכם אנו שוחים אינו יודע למה שהול בעיניו כ״כ דעת גדולי אחרונים מיתר. דברי ראשונים ברי"ף וברא"ש ובטור ובשו"ע שהעתיקו דינים אלו וא"כ סברי דנוהג בזמן הזה. ובמ״ם דלפי הטעם שבחום׳ שגזרו בשביל ישוב ח״י עכשיו בעל העעם שחין עכשיו מלוה בישוב ח״י ע"ז כחב דהרי דבר שנאסר במנין אפילו נחבעל בטעם הגזירה במקומה עומדת, וע"כ סיים שהוח ברור דדיו ארז העמים נוהג בזמן הזה יעייש. ורואים אנחנו בדברים אלו שבזה שניהם שווים שסברי כדעת ר״ח שבתום׳ שעכשיו אין מלוה לדור בא״י כי לא כשיב לו כשבו"יו כלל שחין כלכה כר"ח ולח נתבעל כטעם של ישוב אייו אלא כשיב לו שאף שנתבעל כשעם לא בעלה הגזירה בשביל שנאסרה במנין, א"כ מודה גם הוא שהטעם של מלות ישוב הארץ בעל

עכשיו אלא שהגזירה שגזרו טומאה על ארץ העמים לא בעלה ואסור לכהן ליסע מא"י לחו"ל מפני גזירת כעומאה.

ובעיקר הדין שהחמיר נגד כל גדולי האחרונים אשר אנו נמשכין אחריהם בכל ההוראות וכולם מתנבחים בסגנון ח' להקל בזה לריך להתבונן דמ"ש שהוא נגד כל הראשונים והשו"ע הנה גם המה ראו את כל דברי הראשונים והעושו״ע ואיו דרכם לדחות כל דברי הרחשונים והשו"ע בלי עעם, וחף במהום שחולהים לפעמים על השו"ע או על איזה מהראשונים מבררים טעמם ונימוקם אבל לא לדחות בגילא דחיטתא בלי שום טעם וראי' ובכאן אדרבא הנה אנו רואים שהב״ח והפרישה העמידו דבריהם על דברי העור שכתב שכל ארץ העמים אסור לכהן לעמאות בהן וע"ז כתבו פי' בזמן שהי' פהרה בח"י, אם כן לא באו לחלוק אלא לפרש דבריהם. גם א"א לומר בכוונתם ז"ל שפירשו דברי העור והשו"ע שכתבו דינים אלו רק על הזמן שהי' קודם החורבן או הלכתא למשיחה שהלה ידוע לכל שחין כותבין הלכתה למשיחה. ואם נמלא לפעמים ברי"ף או ברא"ש איזה דין שאין יודעין לכאורה איזה ניימ ממנו בזמן הזה נשחברו כמה הולמוסיו לבהש איזה ניימ כי זה ברור בפי כל שחין מביחין הלכחה למשיחה ובפרט בטושו״ע שבודאי אין מביאים אלא כלכות כשכיחים וא״א להעמים בכוונת כל אלו הגדולים שמפרשים דברי העושושע על הלכתה למשיחה. ומה שהעתיק השבושי מהב״ח והפרישה שכתבו שזה דוקת בזמו שהי' ת״י בעהרה וישראל יושבין על אדמתם, הנה חיבות אלן וישראל יושבין על אדמתם הוסיף השבו"י מדילי' ואינם לא בב״ח ולא בפרישה ולא בעו״ז ולא בש״ך אלא שלפי הבנתו שהבין השבו"י בדבריהם שכוונתם על הזמן שקודם החורבן שפיר הוסיף במלוח אלו לבאר הכוונה, אבל לפענ"ד הדברים תמוחים לפרש ככה.

#### 72

ונלפענ"ד זהנה השבו"י הביא בעלמו דברי הרמב"ם דמקום ששכנו בו כותים בא"י הרי זה מעמא כארן העמים עד שיבדוק שמא קברו בו נפלים אלא

שדחה זה דמיים בדיקה מהני, נמלא דקודם בדיקה אין נ״מ במהומות ששכנו בו ערלים בין א״י לחו״ל. והנה כמעע כל המקומות שבח"י שכנו בו ערלים אלא שהרבה מהומות הנו ישראל מיד הערלים, ועכ״פ כיו לריכים בדיקה שלא יהי' להם דין טומאה כמו ארן העמים ולא שמענו זה כמה דורות שהיו בודקין ההרהעות בחיי אם שכנו בן איזה פעם ערלים וגם כהנים דרים בקרקעות כחלו, ולדברי השבו"י יש חיוב בדיקה בכל אלו הקרקעות ובלא בדיקה אסור ליכנס לשם כמו שאסור לילך לחו"ל. אמנם באמת נראה שבכל דבר שלריך בדיקה מדינה חין אנו בקיחים בבדיקה ועי' בעור יו"ד סי' נ"ז שהבית דברי הבה"ג שבכיימ שהוזכר שם בדיקה בדיים בדורות הרחשונים דרבנו המאי הוי חכימי ובהיאי בבדיהה אבל השחא ליכא למיקם אבדיקה, והב"י הביא בשם רש"י ז"ל דפליג וכתב ול"נ שחין לדיין חלח מה שעיניו רוחות ומותר לסמוך עליו דכתיב אל השופע אשר יהיה בימים ההם. ובד"מ עם ס"ק י"א הביא דברי האו"ז שכחב דמיש רש"י ז"ל אין לדיין אלא מה שעיניו כואות לדוכו כוא דכתב ולכיולא בדוכו שכיתה בהס חורב גדולה וברורה וחכמה יחירה והם רחוים להורות ובני דורם היו יכולים לסמוך עליהם, אבל עכשיו בימינו שבעוונותינו נתמעעה התורה ואבדה בחכמב משבח אני את בעולים שלא יסמכו על חכמתם לבדוק וכו' עכ"ל יעייש. וא"כ בדורות שלאחריכם שנחמעעה יותר החורה והחכמה ובדיקה זו של קבורת המת היא בדיקה קשה כמו שרואין במשנה פט"ז דחהלות ובשחר מקומות, ובשבת דף ל"ג ע"ב כשינה רשב"י מן המערה המר היכה מילחה דבעי לתקוני חמרו לי' חיכח דוכחה דחית בי' ספק טומאה ואית להו לערא לכהנים לאקופי, אמר איכא איניש דידע דאיתחזק הכא עהרה, ופירש"י ז"ל בהאי שוה מימין שלא כי' בית בקברות גמור ולא ניתן לפנותו, אייל כבוא סבא כאן קילן בן זכאי תורמוסי תרומה, עבד איהו נמי הכי כל היכא דהוי קשי טברום וכל היכא דהוי רפי לייניה ופירש"י ז"ל הי' מקלץ תורמוסין ומשליכן שם ונעשה גם ולף המת במקום שהוא שם וליינו למקום הקבר. ובירושלמי פ״ע דשביעית כל' מ' כביא שאחר שעיכר רשב״י את

העיר העמין שם נכרי א' מת ולפה רשב"י ברוה"ק

שנתנו שם אמר גוזר אני על העליונים שירדו ועל החחחונים שיעלו וכן הויח לי', ר"ל שהמח לף מן הקרקע ועלה למעלה והערל מח וירד למעה. והרי שע"י נסי ניסים ורוה"ק אמיתי עיהר רשב"י את המקום שהי' בו ספק עומאה. ומה שסמכו בזה על רוה"ק ונסים ביארתי במק"א דעת הפוסקים דמה דכללא הוא שאין סומכין בהלכה על נבואה זה אינו אלא במה שהספק הוא בהלכה וחורה לא בשמים היא אלא לברר עפ"י שכל אנושי, אבל מה שאינו ספק בהלכה אלא ספק במליאות אפשר לסמוך על בעל רוה"ק אמיחי ברשב"י ודכוותי', וגם זה אינו ספק בהלכה אלא במלימות אם יש שם מח או לא.

ועב"ם כנה גם רשב"י הי' אחר החורבו והי' כל כעיר מוחזק בעהרה או בקבלה איש מפי לוש או ע"יו בדיקה, רק מקום א' הי' בעיר שהי' בו ספה עומחה וערחו הכהנים לחקופי שלח ליכנם במקום שיש בו ספק טומאה וגם אותו המקום טיהר רשב"י, ועכ"פ הי' עדיין מקומות מובדקין ועומדין בחזקת עברב וביו נזברים בכבנים שלא לילך במקום אחר. גם כאריז"ל כי' בימי כב"י וידע מה בחשוכא כמו בנהורא ויכול הי' לעהר את המקומות ש"ד שעשה רשבייו. ועכיים זה ודחי כי זמן רב חחר החורבן נמשך עברב זו בא"י שבי' מקומות ידועים שאין בהם שום ספק עומאה, והיו מהרים הכהנים שלא לדרוך כף רגלם על מקומות שיש בכם ספק טומאה. ואז בודאי כי' אסור לכהן לנאת לחו"ל ובדורות באחרונים אנו רואים ברור שבכל במקומות הנקחים מן הערלים אין דורש ואין מבקש לבודקם מספק עומאה ונשתכחה בדיקה זו לגמרי ממיעוט החכמה שנחמעטו סדורות ואין יכולים לבדוק בבדיקה קשה כזו, והערלים מלאו את כל הארץ בתועבותיהם ואין שום מקום מוחזק בעהרה כמו שהי' בדורות הראשונים וממילא פסקה העהרה בענין זה באייו ודינו לענין זה כמו ארז העמים כמו שהביא השבו"י בעלמו דברי הרמב"ם וקלקלחינו תקנחינו שעכשיו אין איסור לכהן ליסע מח"י לחו"ל כי חין ניימ בטהרת המקום לענין זה בין א"י לחו"ל ואין לנו גילוי דעת בפוסקים מתי פסקה העברה הזאת בארן ישראל שהי' להם בדורות כראשונים וכיון שזמן רב אחר כחורבן כי' עכרכ

זו בחייו וכי' נוכג דינים אלו בככנים עייב לא נמנעו

מאמר ישוב א"י

227

אחרי כותבי כ"ז ראיתי בשו"ת חת"ם יו"ד סיי של"ז באמלע החשובה הביא דרך אגב ענין זה וז"ל והנה בשו"ע יו"ד סי׳ שס"ח כל חרץ העמים אסור לכהן לעמא בהן וכתב הש"ך והעו"ו דבוה"ו ליתא לכאי דינא, וכגאון בשבו"י כשיג עליכם דמ"ש דנהי דכהנים שבגולה אנוסים הם בטומאה דרבנן דהרץ עמים מ"מ כהן הדר בח"י ויולא לחו"ל עובר איסור דרבנן ומש"ה הורה דכהני חו"ל מותרים לטמאות עלמם בטומאה דרבנן דאין מוסיפין טומאה

על טומאתם בחיבורים בארץ טמים טיי"ם ולפענ"ד מ"ם להשיג על הנ"ל לפי מ"ש חוס' נזיר נ"ד ע"ב לחד שינוי׳ דמש"ה גזרו טומחה על חרץ עמים משום מתי מבול והרוגי גולה א"כ ס"ל הא דאמרינן בזבחים קי"ג דבח"י פינהו משם היינו שעשו כו בכונה כדי לטכר א"י משא"כ בחו"ל וא"כ ו"ל זה היי בימיהם דהרוגי נ"נ שבחורבו ח' פינוהו עושי עהרות שבבית שני אבל אחר הורבן בית שני בעו"ה שהרבו חללים בארץ ומי פינו מאז וע"ע וא"כ מה לי א"י ומה לי הו"ל וחין חיסור לכהן לנחת משם לחו"ל דמ"ש. חבל לאידר טעמים א"כ י"ל דלענין פינוי עלמות איו הילוק בין א"י לחו"ל דלעולם חלינן שפינו העלמות ולא נשאר להם שארות בארץ וכמיש לעיל דמיש רייל עילה מלאו ועיהרו א"י לאו דוהא א"י אלא כל המקומית ורק טומאה גזרו על ארץ עמים משום טעמים אחרים א"כ עדיין הגזירה במקומה עומדת ואסור לכהן לנאת מא"י לחו"ל עכ"ל.

והבה לשונו ז"ל לע"ג כמו שאכתוב ודבריו סחומים והילר בלשונו ולא ביאר כוונתו מה בעי בזה אם לפרש שיש פלוגחא בזה בין גדולי האחרונים עם הראשונים ז"ל ע"ד שכתב השבו"י אלא שהוסיף לבאר שורש פלוגחתם, או לא יחית בזה אלא להשיג על כשבו"י כמו שכות בתחלת דבריו שכבית מ"ש כשבו"י עי"ז להתיר לכהן שהוא בחו"ל לטמאות עלמו בטומאה דרבנן דאין מוסיפין טומאה על טומאתם בחיבורים בארץ עמים וע"ז הביא אח"כ. מ"ש להשיג על הנ"ל ור"ל דכיון דאף האוסרים לכהן לנאת עכשיו מן הארן אינו מטעם חשש עלמות המתים דתלינן שפינוהו אלא מטעמים אחרים לכן אף לדברי בשבו"י שאסור לכהן לנאת לחו"ל מ"מ כיון דאין הטעם בשביל חשש טומאת מת אין זה טומאה בחיבורין ואסור להוסיף טומאת מת וכדומה שהוא טומאה אחרת וגם השבו"י לא כתב טעם הקולא אלא בשביל שהוא שומאה בחיבורין כמו שהוא במיר דף מ"ב ובשאר מקומות וכן נראה משמעות דברי החת"ם אלא שקילר פה בלשונו.

והנה במה שהקיל השבו"י בכהן בחו"ל בעומלה דרבנן חלקו עליו כפוסקים גם מטעמים אחרים

וברח"ש נגד דעת ברמב"ם הלה שהינו מובן למכ לה כביה בב"י שום מקור לדין זכ.

27

אבל בעיקר הדבר שכתבתי למעלה שדעת הרי"ף והרח"ש הוא לאיסור בזה"ז כיון שהעתיקו דינים אלו נמשכתי בזה אחר לשון השבו"י שכתב כן. אבל שוב אח"כ התבוננתי דאין ראי׳ מדברי הרי"ף וברח"ש כי לא נמלא בדברי ברי"ף וברח"ש אלא בהלי הענות סוף הלי עומאה וכן במס' ע"ז שם במקומו העתיקו הברייתה שבגמ' ע"ז דף י"ג הולכין ליריד של גוים ולוחחין מהם וכו' וכוחב ומעלה בערכאות שלהם שהוא כמליל מידם ואם היה כהו מיטמא בחו"ל לדון ולערער עמהם וכשם שמיטמא בחו"ל כך מיטמה בביה"ה, בביה"ה ס"ד אלה בבית הפרס דרבנו ומיטמא ללמוד חורה ולישא אשה ישייש. ואין מזה ראי׳ דסברי דנוהג בזמנס האיסור לכהן לילך מא"י לחו"ל דמה שהטתיקו הדין דמותר לכהן לילך לדבר מלוב אין זה אלא העתקת לשון הברייתא שתתנו למדו דכשם שמיטמה בחו"ל כד מיטמה בביח הקברות ולא חשו להשמיט מלשון הברייתא מה שהזכירו באמלע מדין כהן בחו"ל אף אלו היו סוברים שאין בזה נ"מ בזה"ז יען שממנו נלמד לדין טומאת בית ההברות כמו שאמרו בזה כשם וכו' שנ"מ בזה"ז. וגדולה מזה כחב בכנה"ג בסי׳ כ"ח הגה"ע ס"ק ג׳ במה שהעתיקו הרו"ף והרא"ש המשנה דכיסוי הדם נוהג בארן ובחו"ל בפני הבית ושלא בפני הבית בחוליו אבל לא במוחדשין דאף שאין דרכם להביא אלא מה שנהוג בזה"ז אין בכך כלום דכיון דמילחת הגב הרחת כות דכתבוכו לה חשו וכתבוכו אט"ג דלא נ"מ האידנא וכיו"ב כתב שם הכנה"ג במה שהעתיקו הך דהוי נבילה ומטמא במשא יע"ש, וא"כ ה"ו בזה שלמדו ממנו דין שהוא נ"מ גם בוכ"ז בודחי דחפשר לומר דכתבוהו חגב חרחת ולח חשו להשמיעו. וקלת ראיי לזה שבקילור פסקי הרא"ש סוף הלי טומאה הביא הדין שאסור לכהן ליכנס לביח הקברות אפילו לבית הפרס והשמיע לגמרי האיסור לילך לחו"ל אלא שבפ"ק דע"ז הביא גם בקילור פסקי הרא"ש כלשון הברייתא שמוחר לכהן

שכי החת"ם. ובאמת השבו"י בעלמו לא סמד על הוראתו בזה דשם באותה התשובה בח"א סיי פ"ה אחר שביאר דעתו להקל בזה סיים אך ורה שלא מלאני לבי להקל בדבר שנחפשע איסורו ולא נמצא באחד מו האחרונים שמהיל בזה ולא החיל בדבר אלא במקום שגדול כבוד הבריות דבכה"ג אמרו שדוחה טומאה דרבנו וביש אונס וכדומה כחב לקולא זו לאילטרופי לשאר טעמי לא זולת יעיי"ש, והחולהיו חולהין עליי לגמרי ואין להאריך פה בזה. אמנס מ"ש בחת"ם דהלכה זו אם מותר לכהן לנאת מא"י לחו"ל בזה"ז תלוי בשני הטעמים שבתום' נזיר דף נ"ד על מה שגזרו טומאה על ארץ העמים אם בשביל שלא ילא מא"י לחו"ל או בשביל מתי מבול והרוגי גולה. דלפי אותו הטעם שהוא בשביל עלמות מתים אין נ"מ אחר חורבן בית שני בין ארץ ישראל לחו"ל ומותר לכהן לילך מח"י לחו"ל זה לח הבנחי מכמה טעמים ראשית דאם ברי"ף וברא"ש ובטושו"ע בכריעו דאסור לכהן לילך מא"י לחו"ל ל"ל לפי"ז שהכריעו דאין הטעם בשביל עלמות מתים והאיך פליגי כל אלה הפוסקים אחר השו"ע עליהם וכחבו העעם בשביל שהעכו"ם הוברים מיחיהם בכ"מ ופסהן שמותר הו אמת שהרמב"ם ז"ל סובר טעם זה כמ"ש המל"מ פי"ח מה' עומחת מת הלי ג' בחמלע ד"ה עוד וא"כ לכאורה אפשר הי' מקום לומר שהכריעו כדעת ברמב"ם נגד בטושו"ע ונמלא גם בשאר ראשונים כדברי הרמב"ם ובדברי החוסי אין הכרע כ"כ, אבל האיך אפשר לומר שבאו בזה לחלוה על העושו"ע דהלא בהדיא מבואר כדבריהם שלא כחבו בדרך פלוגחא אלא בדרך ביאור על העושו"ע ועי׳ בדרושה ובב"ח, גם בש"ר ס"ה ב' כתב על המחבר בוה"ל פי בזמן שהיי א"י בעהרה אסור וכוי לחו"ל שהיו העכו"ס קוברים מיתיהם בכ"מ וכן העו"ז בס"ק ד' כתב על השו"ע זה החי בזמן שהי׳ ח"י בטהרה ועד"ז הוא גם לשון הדרישה והב"ח ואין להסתפה בלשון זה שבחו לפרש דברי השו"ע ולא לחלוה. גם לריד להבין דעת השו"ע כיון דלדעת הרמב"ס העעם בשביל קבורת מתים שמותר לפי"ז אחר בחורבן למה הכריע בשו"ע נגד דעת הרמב"ס שדרכו לפסוק לעולם כהרמב"ם. הן אמת שאם דעת הרי"ף והרא"ש הוא לאיסור אפשר יש מהום לומר שהכריע כדעת הרי"ף

מאמר ישוב א"י

לטמא לחו"ל ולביח הפרס לנורך אלה המנות שאמרו חכז"ל בזה, ויש לחלק דבהלי עומחה כתב קודם האיסור לכן השמיט חו"ל אבל בע"ז כתב רק אופני הביתר כלשון הברייתה לכן הביה כל המבוחר בברייתה אגב ארחא. ולייע בזה שהרי זה ודאי שבעושייע מבואר בהדיא שכל ארץ העכו"ם אסור לכהן לעמאות בו. ואולי בשביל זה כלל השבו"י גם הרי"ף והרא"ש בין האוסרים שסובר דכיון שהחליטו כן בטושו"ע מסחמא הבינו כן מדברי הרי"ף והרח"ש במה שהעתיהו דיו זה אבל טעמא בעי דלפמ"ש עכ"פ אין הכרח מדברי הרי"ף והרח"ש. ובפרט לפי דרכו של החח"ם שחלוי בשני העעמים דנמלא שלפי דעת הרמב"ם אין בזה איסור, ולפסוה נגד דעת הרמב"ם לריד שיהיי ראיי ברורה מדברי הרי"ף והרא"ש בהיפך וזה אין לנו. והב"י שתק לגמרי ולא כתב שום טעם ומקור או איזו הערה מה זה ועל מה זה שדוחה דעת הרמב"ם אלא שכן פסק בשו"ע, ואין זה דרכו בשום מקום.

#### ZIT

והנה ביותר לא אוכל להבין מיש החת"ם ז"ל לחלק בין אחר חורבן בית ראשון לאחר הורבן בית שני דאחר חורבו א' הרוגים שהיו או פינוהו עושי טהרות שבבית שני אבל אחר חורבן בית שני בעו"ה שהרבו חללים בארן מי פינו מאז וע"ע ותו אין נ"מ בין א"י לחו"ל. וחמה אני כלא כמו שערחו עושי טהרות שבבית שני לפנות מא"י הטומאה כמו כן מבואר בגמ' בכ"מ אחר חורבן בית שני שערחו התנאים והאמוראים לפנות מא"י כל טומאה שלא יהיי מכשול לכהנים, גם היו נוהגין אז בעהרות בכל חופן וחופן וכבר הכחתי דברי הגמי שבת דף ל"ג ע"ב שחמרו לרשב"י חחר שילח מן המערה חיכח דוכחה דהית ביי ספק טומהה והית להו לערה לכהנים לאקופי אמר איכא איניש דידע דאיתחזה הכא טכרה ופירש"י ז"ל בהאי שוה מימיו שלא כי׳ בית כהברות גמור ולא ניתן לפנותו ושוב טיהר את המקום ופינה ממנו כל עלמות המת שהיו שם בדרך נם יעיי"ש ובירושלמי. ומבוחר בזה שכל העיר כיי עכורה זולת חותו המקום בלבד שהיו לריכים הכהנים לאקופי והיי להם לער בזה ורשב"י עיהר

גם אותו המקום ופינה ממנו הכל, ובגמרא ב"מ דף קי"ד ע"ב שאמר בארבעה לא מלינא בשיחא מלינא ופירש"י ז"ל זרעים אינו נוהג בחו"ל וכן טהרות, ולא אמר שאינו נוהג עהרות אחר החורבן אלא בחו"ל לא בא"נ דבא"נ כני בזמן התנאים וכאמוראים גם אפר פרה כמ"ם האר"י ז"ל, ועני ק"ג סוף מסי ראש השנה וסוף יומא שהביא שהיי להם אפר פרה, וא"כ הי' אז עושי טהרות כמו אחר חורבן בית כמשוו.

ומבואך בגמרא ב"ב דף נ"ח ע"א רבי בנאה הוי הא מליין מערחא כי מעא למערתא דאברהם ופירש"י ז"ל ר' בנחה חדם גדול וחשוב הי' לפיכך ניתן לו רשות ליכנס בקברי לדיקים אבל אחר לא כדאמרינן גדולים לדיקים במיתחן יותר מבחייהם והי נכנם במערות ומודד מדת אורכן מבפנים ואח"כ מודד מבחוץ כנגדם ועשה שם ליון סיד כדי להכיר מקום השומחה ולח יביחו טהרוח דרך כחן שלח יחהיל על הקבר. והרי שערחו אז גם עבור קברות הקדמונים האבות הקדושים ואדה"ר לניין המקומות בדיוק באופן שלא יהיי שום ספה עבור עושי עהרות שלא יאהילו במקום ספק טומאה אף שלא היי מליאות ליכנם לשם אלא לאדם גדול ומלוין בדורו, ומכש"כ שאר מקומות שביו יכולין הכל לעשות ולהשחדל שמה פשיטה שהיו משחדלין בטהרחה. וע"כ לה חוכל להבין מ"ש החת"ם ז"ל על אחר חורבן בית שני מי פינו מאז כלא כיו אז כתנאים וכאמוראים כקדושים בכת בי"ד יפה שלהם אשר כל רז לא אנים להם ומבואר בהדיא בגמ' בכ"מ שטרחו הרבה להשחדל בעהרת הארן.

ובגמי ב"מ דף פ"ה ע"ב ר"ל הוי מליין מערחה דרבון כי מטא למערתי׳ דר״ח איעלמא מיני׳ חלש דעתי' וכו' ופירש"י ז"ל מליין מערחה דרבנו שלה יכשלו כהנים לעבור עליהם ולהחהיל שלה חחרע חקלה ע"י לדיקים. ומרן הגה"ק זלה"ה משינאווא בספרו דברי יחזקאל בחשובה א' שנדפסה שם אודות טומאת כהנים בקברי לדיקים הקשה בזה במה דתלה רש"י ז"ל כוונת ר"ל שלה חחרע תקלה ע"י לדיקים למה לא כפשועו להסיר המכשול מכהנים כמו גבי

ר׳ בנאם בב״ב דפי׳ משום נושאי טברות שלא יאבילו ושוב כתב דעל רש״י ז״ל לק״מ כי בוכרת לפרש דברי בגמרא דאמר ר״ל בוי מליין מערתא דרבנן ואם בעעם משום מכשול כבנים בוי לי׳ לליין כל מערות של מתים לזאת בכרית רש״י לפרש דמשום כבוד בלדיקים עשב שלא תבוא תקלה על ידן אבל לריך להבין באמת כוונת ר״ל דלא חשש על מערות אחרים, ונדחק לתרן בשביל דאיתא בפוסקים עומאה שאין בכוזיר מגלת עלי׳ אין הכהן מוזבר עלי׳ וא״כ אם בלא ביתה העומאה ידועה לא בו״ל לר״ל למיחש על הכבנים רק אעפי״כ תקלה מיקרי ולדיקים לא ניחא לבו בכרי לזאת ליין ר״ל מערתא דרבנן דוקא עכ״ד.

והנה עיתר תירוצו ז"ל שכתב לדמות לטומאה שאין הנזיר מגלח עלי׳ לע"ג שחיו הענינים דומיו זל"ז ואין מקומו פה לבאר הלכה זו שלריך אריכוח. אבל גם אם הוי כעומאה שאין המיר מגלח עליי ואיז בו איסור תורה אבל איסור דרבנו ודאי הוי אף שאין המיר מגלח עליי, והרמב״ם פ״ג מה׳ עומאת מת כלי ג' כתב לפיכך אני אומר שכל טומאה מו המת שאין המיר מגלח עליי אינה דין תורה, ובפ"ה מה' נזירות הל' ט"ו כתב הרמב"ם נזיר שנטמא למת בין בטומאות שהוא מגלה עליהם בין בטומאות שאיני מגלח עליהם הרי זה לוקה וכחב שם המל"מ מכחו אני חמה על מ"ש רבינו בה׳ עומאת מת שכל עומאה שאין הנזיר מגלח עלי׳ אינה דין תורה והם דברים סותרים זה לזה שהרי הכא פסק דלוקה על עומאה שאין המיר מגלח עליי משמע שהיא מן החורה וסיים בל"ע. אמנס זה ודאי דמדרבנן אסור לכל הדעות וא"כ גם בהמערות שאין מדתן ידוע אף אם נימא שבשביל שחינו חלח ספה חין בו חיסור דחורייתה אבל עכ״פ איסורא דרבנן אית בי׳ וגם זה לריך חיקון שלא יכשלו הכהנים בטומאה דרבנו. וחזינו במס׳ שבת שהבחתי לעיל בעובדה דרשב"י שגם שם לא כיי אלא ספק טומאה כמו שאמרו הלשון בגמי איכא דוכתא דאית בי׳ ספק טומאה ואעפי"כ הולרכו הכהנים להקיפו אף שהיי בלערא ונעשה נסי נסים לרשב"יו להציל אותו המקום מן הספק, וקוב"ה לא טביד ניסא למגנא אלמא לורך ותיקון גדול יש בדבר

לברר מכל ספק טומאה, ושם אין המדובר מקברות לדיקים אלא מסחם מחים כמו שאמר שהוא בשביל דיקים אלא מסחם מחים כמו שאמר שהוא בשביל ספק טומאה וחו לא ורש"י ז"ל כחב שם שהכהנים לא היו יכולין ליכנס לאוחו שוק מפני הטומאה. ועוד דגם בלא"ה עדיין אינו מחורץ החילוק למה בב"ב גבי ר' בנאה כחב הטעם בשביל הטהרות שלא יאהילו דזה ודאי שייך בכל הקברים ולא הזכיר כלל מכבוד הלדיקים שלא תארע חקלה על ידן ובב"מ גבי ר"ל שינה את טעמו לומר בשביל כבוד הלדיקים.

ומ"ש בדברי יחזקאל שרש"י ז"ל הוכרח לפרש כו בשביל שהמר ר"ל הוי מליין מערחה דרבנו ואם הטעם בשביל מכשול כהנים הוי ליי לליין מערות של כל מחום לפענ"ד ו"ל כח"ש רש"י ז"ל בב"ב גבי ר׳ בנאה דלפי שהי׳ אדם גדול וחשוב ניתו לו רשות ליכנס למערת לדיקים ולמודדם אבל אחר לא כדאמרינן גדולים לדיקים במיחחן יותר מבחייהם וכמו כן י"ל גם כאן דלמערות שאר מתים היו יכולים גם אחרים ליכנם לחוכם ולציינם אבל למערתא דרבנו לא הניתו את אחרים ליכנם אלא לר"ל וע"כ אמר ר"ל הוי מליין מערתה דרבנן והעפי"כ למערתה דר"ה גם ר"ל לא היי יכול ליכנס. אלא שלכאורה יש ראיי אחרת מן הש"ם שאין הטעם בשביל מכשול שברי אמרו אח"כ כי מטא למערחא דר"ח איעלמא מיני׳ חלש דעתי׳ אמר רבוש"ע לא פלפלתי חורה כמותו יצתה בת קול ואמרה לו תורה כמותו פלפלת חורה כמוחו לא ריבלת. ובב"ב גבי ר' בנאה כי מטא למערתה דהדם הרחשון ילחה בת קול וחמרה נסתכלת בדמות דיוקני בדיוקני עלמה אל תסתכל הא בעינא לציוני מערתה כמדת החילונה כך מדת הפנימית. והנה מה דיש חילוק דבמערת ר"ח עבור שלא היי רשות לר"ל ליכנס לחוכו אישלמא מיני׳ ופירש"י לא יכול למצוח מקומה וברי בנחה במערת חדה"ר לח נעלמה מיני המקום אלא שהבת קול מונעו מליכנם זכ אפשר לוחר שלא רצו בשתים לכעלים מישראל מקום מערת המכפלה קברות האבות הקדושים כמו שנקברה רחל אמנו בדרך למען יתפללו שם בני הגולה, אבל גם חילוק אחר אנו רואים, ששם אצל ר׳ בנאה אחר שמנעו הב"ק מליכנס למערת אדה"ר עדיין ביי שואל כבלכב וכא בעינא לליוני מערחא עד

מאמר ישוב א"י

שהשובן לו כמדת החילונה כך מדת הפנימית. וחזינן בזכ דאף שאמרו לו בעעם שאיו רשות ליכנס למערת אדב"ר שלא להסתכל בדיוקנא עלמה של הקב"ה מ"מ לא הספיק לו טעם זה על שאלחו והא בעינא לליין מערתת וכחו בר"ל חחר שהשיבו לו ע"י הב"ה שמש"ה איו לו רשות ליכנס למערת ר"ח יעו שהיי גדול ממנו בהרבלת תורה תו לא שאל מידי והא בעינא לניונא מערתא ולא נעשה שום חיהון, ונראה מזה שבכאו אין הטעם בשביל מכשול ולכן אין לחוש כי אין בעעם אלא בשביל כבוד הלדיקים והיכא דלא אפשר לא הפדי אבל טעמא בעי למה הוי החם יותר החשש בשביל מכשול מבכחן.

#### 22

ואולי אפשר לומר עפ"י מה שאמרו בגמרא ברכות דף י"ט ע"ב מדלגין היינו ע"ג ארונות של מתים להראת מלכים ומסיק בעעם דאמר רבא דבר תורה אהל כל שיש בו חלל טפח חולץ בפני הטומאה ושאין בו חלל טפח אינו חולץ בפני הטומאה ורוב ארונות יש בהן חלל טפח וגזרו על שיש בהם משום שאין בהם ומשום כבוד מלכים לא גזרו רבנן וא"כ כיון דאף אם ידעינן בודאי מקום הארון אינו אלא גזירה דרבנן דהולכין אחר הרוב לכן כשהוא ספק ואינו ידוע הוי ספק דרבנן להקל ואין בזה מכשול בעלם אלא שהמי שמיא גליא והלדיקים בעלמם יודעים אם יש בארונם חלל עפח כוי זה קפידא אללם אם יארע מכשול על ידם לכן כתב רש"י ז"ל טעם זה, והיכא דלא אפשר לא חיישיט כיון דמעיקר ההלכה אין לחוש. אמנס בב"ב כחבו החום' מליין מערחא משום דקבר סתום טומאה בוקעת ועולה משמע דמיירי כתם בטומאה דאורייתא דטומאה דרבנו יש בכל כארונות לכל כדיעות. ואולי בשביל שרואין שכחמיר כ"כ אף בספק שאמר בעינא לליין מערתא לכן מיסתבר לאוקמי׳ בטומאה דאורייתא לא בטומאה דרבנן. ובחום׳ ב"ב ד' ה' ע"ב ד"ה ורומן כתבו שהכוכין שלהם היו פתוחים מן הלד דאלו היו סתומין היתה בוקעת טומאה ועולה ואדרבא יותר יש טומאה כשהוא פותח טפח יעיי"ש, וכעין זה הוא בחום׳ ברכות דף י"ט ע"ב ד"ה רוב, ומלשון התום׳ שכתבו שהכוכין שלהם

כיו פתוחים משמע דלאו בכל כדורות כיו עושיו כן אלא בדור שלהם ר"ל בזמן החנאים והאמוראים היו הכוכין והארונות נעשים כן וא"כ מה שאמרו בגמרא ברכות רוב ארונות יש בהם חלל עפח ואינו אסור אלא מדרבנן משום גזירה זה קאי על זמניהם שביו עושין את בארונות פתוחים ואין ראי׳ משם על דורות הקודמים בזמן האבות הקדושים ואדה"ר. ובפרט לפי המבואר בב"ב דף ק' ע"ב במשנה דהמוכר מקום וכו' ורומן שבעה דכתבו שם הרשב"ם והתום' דמש"ה היו עושין הארון בפוחח טפח כדי שלא חבא בטומאה בוהעת ועולה שלא לעמא בעוברים על המערה וא"כ מה שאמרו רוב ארונות יש בהס חלל טפח כות ג"כ מטעם זה שהי המנהג לעשות כן להליל עכ"פ מעומאה דאורייתא את העובר על גביו ולא שייר זה אלא אחר מ״ח שיש דיני טומאה וטהרה בישראל אבל הודם מ״ח שלא היו עדיין דיני טומאה וטהרה לא היי המנהג לעשות הארונות בפוחת טפח וממילא לא כיו רוב ארונות בפוחח טפח והוי העברה על גבי הארונות טומאה דאורייתא שבוקעת ועולה. ובזה מובן החילוק שבב"מ שאמר ר"ל הוי מליין מערחה דרבנן ולשון זה החי על החנחים והאמוראים שהראום חכמים רבנו ובזמניהם היו עושין כארונות בפוחח עפח ולא כיי אלא איסור דרבנן לא החמיר כייכ לחוש לספיקא היכא דלא אפשר ליי ליכנס לחוך המערה שאין הטעם בשביל מכשול אלא בשביל כבוד הלדיקים כמייל משא"כ בב"ב דר׳ בנאה הוי מליין המערות שמדורות הקודמים כמו שאמר בי מעא למערתא דאברכם ולמערתא דחדה"ר ובמערות שקודם מ"ת לח חמרו שרובן נעשו בפותח טפח והוי איסור דאורייתא לכן החמיר כ"כ אף במקום ספק ואמר בעינא למליינא. מערחא וכתב רש"י ז"ל העעם בשביל תהלת העהרות כנז"ל.

עור"ל בזה דהנה בדברי יחזקאל שם כתב לברר שבות חיסור דחורייתה לכבנים לעמחות עלמם אף בקברי לדיקים וראיותיו עלומות ממערתא דאברהם ומנושאי ארונו של יוסף ועוד כמה ראיות ברורות יש בדבר ובודאי דהלכה כמוחו באיסור הכהנים בקברי לדיקים, אבל לעומת זה מבואר בכמה מקומות שאין בקדושים האמיחיים שום טומאה. ובדברי יחזקאל

נדחה לחרץ איזה מהומות. ועדייו אינו מיושב שפיר. גם מבואר כן בשאר מקומות שלא הובאו בדברי יחזקאל. ואין להאריך בזה כי דברים ברורים כתב בזה ק"ז הישמח משה פי שמיני שבזה מיושב הכל דנחקשה שם בדבר מיחת נדב ואביהוא האיך עשה ה' ככה להמיתם במקדש ה' ולעבור על לחו דעומחת מקדש והקב"ה שומר תורתו, ודחה כל התירולים שנאמרו בזכ. גם מ"ש כלל"ח דחז אכחי לא נלטווינו בפי טמחים כתב שחין זה מספיה חלה לדידן הבל לה על השי"ח איך עבר על לאו דכא ואהיי אללו אמוו וגו' כתיב, ומסיק דבאמת לדיקים אין להם טומאה והי׳ ראוי להיות שלדיקים לא ישמאו אך לא ניתנה לנו להתנהג בדין זה כי הכרעה זו אין דעתינו דעת האנושי מהפת אותו כי אני ה' חותר לב ובותו כליות כתיב והאדם יראה לעינים ולכך אין לנו להתנהג בזה כלל אף אם נודע לנו שהוא לדיק כדי שלה לחלק בין לדיק ללדיק דחין כח המבחין בידינו, וא"כ כשיב אלי׳ כאמת דקברי לדיקים אין מעמאים אלא שעפ"י הלכה אין להתנהג כן, ולכן במיתח נדב ואביהוא שלא נאמרה עדיין פי עמאים ולא היי איסור מלד בי"ד שלמטה אלא שהקב"ה ידע מחורתו הקדושה ולפניו יח"ש נגלו כל תעלומות שלה היי בהדושים החלה שום טומחה יעיי"ש שהחריר. והם דברים ברורים, דהלא גם במיחת בי"ד אמרו שאין מועיל חשובה אף דודאי אין לך דבר שעומד בפני התשובה ואם עשה תשובה שלימה באמת איו ספה שנחכפר עונו וא"כ אין בו עוד חיוב מיחה ואעפי"כ סוקלין ושורפין את המחויב בבי"ד ואינו מועיל חשובה, יען שעיקר החשובה חלוי בנקודה שבלב שיעיד עליו יודע תעלומות, ומה שתלוי בנקודת הלב זה לא נמסר לבי"ד של מטה אלא הי הוא הבוחו כליות ולב וככה ניתנה התוה"ה לפי מה ששכל האנושי מקיף וחורה לא בשמים היא. וכבר הבחתי בזה דברי הנוב"י והחיד"ה. ומכש"ה להבחין מי שהוא קדוש באמח עד כדי מדה זו שלא ישלוע בו שום טומחה זה ודחי לח נמסר לבי"ד של מטה ולריכין להורות איסור בזה אף בקדושים אמיתיים וממילא שהכהן עובר על איסור דאורייתא אף אס קמי שמיא גליא שאין בו טומאה כי ככה ניחנה בחוב"ה לפי בוראת כבי"ד ומתנהגים למעלה לפי

הוראת החוה"ת, ובזה מיושבין כל הסחירות דות ותשכח.

משה

ולפי"ז אפשר לומר במערת ר"ח ה' יודע האמת שאין שם שום טומאה אלא כיון שהבי"ד לריכיו לבורות בזב איסור ממילא בוי חקלה וגנאי לזדיקים אם נכשלים על ידן והולרך לזיינו, אבל כיון שנעלמה אח"כ כפי׳ רש"י ז"ל שלא ידע מהומה ובכה"ג שא"א לבוא לידי ידיעה להכיר את המקום ומאין המלא והיא נעלמה מעיני כל חי חו ליכא איסור עפ"י הוראת בי"ד כמ"ש הר"ש מקינון על הקושי מנחל איתן האיך מותר לזרוע דכיון דאין המקום ניכר אין לו דין קבוע ומותר לזרוע בכל העולם כולו, עי׳ פר״ח סי׳ ה״י ס״ה י״ג ובשחר פוסקים, וא"כ גם בזה כיון שעפ"י הוראת בי"ד אין איסור בכה"ג שאינו ניכר מקום הקביעות אלא שקמי שמיא גליא מקום הקבר והוא היודע שאין שם טומחה חו חין חקלה להעובר דרך שם ולח הולרך לניינו עוד. משח"כ בר' בנחה במערת המכפילה כיון שלא ביי רצון הבורא יתי להעלימו והוצרכו הבי"ד להורות איסור אף בספיקו ויוכל להיות מזה תקלה עפ"י הלכה שיעעו בו ההולכין שמה ולכן החשה לשחול בעינה למליינה מערחה. ויש עוד דברים בזה אלא שאין להאריך כ"כ.

P

ונחזור לענינינו דכיון שאנו רואין בפי׳ מכל הנ"ל שבתנאים וכאמוראים טרחו ברצב לטבר א"י כמו עושי טהרות שבבית שני והיו זהירים הכהנים מלהליג כף רגל על מקום שיש בו ספק עומקה הוי ודאי איסורא לכהנים לילך למקום ספק טומאה דכשאין הטומאה בחיבורין בודאי דאסור להוסיף להם טומאה וא"כ הדבר פשוט וברור שאסוריו לילר לחו"ל כי מי ביעל הגזירה שגזרו עומחה על חרץ העמים ובח"י יש מקומות מוחזקין בטהרה, ולכן פסקו כן בטושו"ע לא מחמת דברי הרי"ף והרא"ש שאין ראי מדבריהם כמ"ש, גם הב"י לא הביא שום מקור לדבר כי הוא פשוט וברור כאשר כתבתי ואין לריך לראי׳ וא"כ לדקו גדולי הפוסקים אח"כ שפירשו דברי

שו

כטושו"ע שלא אמרו זה אלא בעת שהיי מהומות בדוקין ומוחזקין בטהרה בח"י משח"כ עכשיו שפסקה הבדיקה והחזקת טהרה שמה והערלים מלאו את הארץ ואין דורש ואין מבקש אחריהם בכל מקומות מושבוחיהם שמה שוכנים כהנים ולוים וישראלים חו אין כ"מ לענין זה בין א"י וחו"ל ואיו מהום לאסור לכהנים לילך לחו"ל. ולדינא הנה החח"ם ז"ל לא כתב הכרעת דעתו בהלכה זו אם מותר לכהנים לילד לחו"ל כי לא כביא כל בענין אלא בדרך אגב לפלפולא כדרך כותבי תשובות וכוח ז"ל סובב בתשובתו כח על השחלה שנשחל שם שחין לו נ"מ לנידון דידיי בהלכה זו. אמנם יהיי איך שיהיי בפיי הדברים ובפלפולים כיון שעכ"פ מפורש יולה להקל בלי ספק ומחנבאים בסגנון אחד כל אלה הפוסקים המהרש"ל והב"ח והדרישה והטו"ז והש"ך אשר בחורתם נהגה יומם ולילה ונמשכיו אחריהם בכל מיני הוראות אין ספק שכדאי המה לסמוך עליהם בפרט במילחא דרבנן ועי' מל"מ פי"ה מה' טומחת מת הל' ג' שכתב בדין גזירה דארז העמים דמה שהוא בעיין דלא איפשטא פשיטא דאזלינן לקולא דכא ספיקא דרבנן כוא יעיי"ש. וא"כ אף לו יכא אלא ספיקא פשוע בעינין להקל ומכש"כ כשכל אלה הפוסקים שהבאחי אין עושין שום ספק בדבריתם, וכבר כחבתי שלפענ"ד מיושביו דבריכם באופן שאין שום מחלוקת בין הפוסקים כראשונים וגדולי כאחרונים אלו ואלו דברי אלקים חיים יחדיו מלומדים. והנה בכהנים שהחשש הוח בשביל טומאת כהנים הביאו הדינים הרא"ש והטור והשו"ע אבל בשאר כל אדם שהשאלה היא בשביל ישוב א"י ובשביל הפקעת המלות זה השמיטו לגמרי הרא"ש והעור והשו"ע, ונראה דסברי שאינו נוהג כלל בזב"ו כחשר החרכתי למעלה.

## XD

ליהיי איך שיהיי כיון שברא"ש ועוש"ע אין זכר מזב, גם בדברי בראשונים ז"ל ביא מבוכב גדולה ואין לנו דבר ברור, ורוב החולקים על הר״ח הוא במה שכחב גם בהך דינא דהכל מעלין שאינו נוכג בזה"ז. גם המהרי"ע שהרבה במחלקותו עליו יותר מהכל עד שחשב שחינו כלל מדברי הר"ח חמד

בראשונה יסודו על המהר"ם והרא"ש שכן כתב אחר שהביא דברי הרא"ש והמהר"ם שמכאן למד שדברי הר"ח אינן מיסוד התוס' כי מי לנו בקי בדברי בתום׳ ממבר"ם וברח"ש וכלה ברח"ש לה בביה אלא הד דינא דהכל מעליו וזולת זה מלות העליי ואיסור היליאה מא"י לא הביא כלל והמהר"ם כתב בפיי שיש חילות בין זמן הבית לזמן הזה לענין אם היא חוכל לכוף אותו, אלא לענין שהוא יכול לכוף אותה כתב שאין חילוק בין זמן הבית לזמן הזה. ועכ"פ גם הוא ז"ל סובר שבומן הזה אין המלוה גדולה כמו בזה"ב ואלו הי" סובר כדעת הרמב"ו שגם עכשיו היא מצוה דאורייתא אין מקום לחלק.

גם כתב המהר"ם שהסוגי׳ שבש"ם בבלי אף בהך דהכל מעלין מיירי רק בזה"ב שלכן כחבו שתף בית תוכל לכוף חותו ואם מוקי חותה הסוגיי בזכ"ב אף שאיו שם רמז מזכ"ב נראה דמכש"כ בהסוגיות והמימרות שבש"ם שלמדו מקרא דדוד ומהרא דאלימלד שהיו בזמן שישראל שרוין על אדמחן דמיסתבר יותר לאוקמי בזה"ב לא בזמן הגלות, כאשר הארכתי למעלה, וכן כתב החומת ישרים שבזה דעת בר"ם ובר"ח שוין דסוגית הש"ם בזה מיירי רק בזה"ב. אלא ממה שכתב המהר"ם שגם עכשיו יש מלוה עכ"פ לענין אם כוא יוכל לכוף אותה מזה הביא נגד ר"ח שכתב שאינו נוכג כלל.

גם השלה"ה שכתב על דברי ר"ח שהם דברי יחיד כתב העעם בשביל שהביאו כל הפוסקים הך דינא דהכל מעלין נמלא שעיקר הפלוגתא סובבת ע"ז ומה שהביאו גם דעת הרמב"ן הוא כדרך הפוסקים שמביחיו הכל לרווחה דמילחה שהרמב"ן ז"ל כחב עוד יותר, אבל לא אמרו משם רוב הפוסקים אלא נגד הר"ח שאינו סובר גם הך דינא דהכל מעלין. וכבר כתבתי שגם מדברי החרדים אף שהעתיה דברי הרמב"ן אין ראי׳ שהכריע כוותי׳ להלכה אלא שדרכו להביא הכל בחיוב המצות אף דיעות יחידות שא"א שיהיו כולם להלכה דח"כ יהי׳ יותר ממנין תרי"ג. וכבר הארכתי לעיל בעעמו ונימוקו. גם השלה"ק כעתיק מהם׳ חרדים שלדעת הרמב״ן הוא ממנין תרי"ג לדור בח"י שנחמר וירשתה וישבת בה, וחזיכן

שכות בעלמו לה מנה ישוב א"י במנין תרי"ג, וכל

לו מקום ד' אמות של כלכה, וכאריך עוד שם אח״כ מענין קדושת כמקום שנחקדש ע״י חורה וחפלה.

## קב

ובשו"ת בית שלמה יו"ד ח"ב סי' ל"ד נשחל בא' שבי' מתומכי דאורייתא ומחזיק את חתנו בכדי שיוכל לשקוד על החורה וכעת עלה בלבו לנסוע לח"י ועי"ז ילערך חתנו לבעל מלימודו להמליח ערף לביתו, וכשיב באריכות ומבאר מש"ם ופוסקים דמלות ת"ת דוחה ישיבת א"י. גם שאר מלוה שנחחייב בה בחו"ל ובח"י לא יוכל לקיים אותה מצוה לא יעלה מחו"ל לא"י להיים מלוח בחלויות בארץ כיון שעי"ז לא יוכל לקיים מצום שנחחייב בה מכבר ובמצות החלויות בארן עדיין לא נתחייב. גם כתב דהחזקת ידי לומדי תורה יש לו דיו ת״ח כדכתב הרא שמח זכולון בנאחר ויששכר באוכלך וכן הוא בשו"ע דמי שא"א לו ללמוד וכני יספיה לאחרים הלומדים ותחשב לו כאילו לומד בעלמו וע"כ סיים דהמחזיה ידי לומדי תורה בחו"ל וע"י נסיעתו לא"י לא יוכל להחזיק חלילה לו לבעל מלוה רבה הלזו ליכנס בספיהות ליסע לאה״ה.

עוד חידש שם דאף שתבואר בש"ם דת"ח עלתם עדיפי מהמחזיק ח"ח כמו שאמרו כל כוביאים עדיפי מהמחזיק ח"ח כמו שאמרו כל כוביאים לא נחנבאו וכוי ולמהנה ח"ח מנכסיו אבל ח"ח עלמם עין לא ראחה מ"מ מחזיקי ח"ח יוחר שכרן בעוח מח"ח עלמם דת"ח עלמם אין עבודתן שלימה אלא בלומדים לשמה ואם לאו ח"ו יוכל להיות סם וכוי ומי יודע באיזה אופן הוא, אבל המחזיק ח"ח ועושה בשלימות כי אסור להרבר אחר ח"ח ובוודאי עושה לשמה וא"כ המחזיק נותן על חזקה זו של לומד חורה לשמה ושכרו בעוח יעיי"ש שהאריך.

והגה ממ״ש שלא יניח מלוה שהיא לפניו לעלות לא״י בשביל מלות החלויות בארץ יען שבמלוה שהיא לפניו נחחייב ובמלות החלויות עדיין לא נחחייב בזה מבואר שסובר ג״ה בפשיעות שבגוף העליי לא״י אין חיוב מלוה אלא בשביל מלות החלויות בארץ, שאם יש מלוה גם בעלם העליי כבר נחחייב בזה גם בהיותו בחו״ל,אלא שגם חשיבות העבודה בא״י ומלות החלויות החשבון שכחב במנין המלוח הוא כדעת הרמב"ם,
ועיי"ש בפ' מסעי ששם הכחוב וירשתה וישבת בה
שמשם הואיא הרמב"ן למנות ישוב א"י במנין המלוח
והשלה"ק חשב בפ' מסעי כל המלות שבאוחו הפ'
כדרכו בכל הפרשיות ולא חשב כלל ישוב א"י, וע"כ
שאינו סובר כדעת הרמב"ן במנין המלוח, ואשפי"כ
כשמדבר מקדושת המקום בא"י הביא שהרמב"ן מואו
במנין תרי"ג וע"כ שלא הביאו אלא לרווחא דמילתא
כדרך הפוסקים.

וא"ל דאף דפליג על הרמב"ן במנין המלוח מ"מ

לדינא סבר כוותי׳ דבוי דאורייתא, שכלא הביא דברי הרמב"ן שכחב טעמו ונימוקו שהוא דאורייתא אך בשביל אותו הקרא דוירשתם אותה וישבתם בה שכות מייע ממנין המנוח, ותם השלה"ה לת סבר כוותיי בזה במנין המלות לייל שסובר כדעת רש"י והרמב"ם שאינו מ"ע אלא הבעחה ומנין לו לאמר שכים דמורייתם. ואין לדחוק ולומר שיש לו איזכ דרך אחר שאף שאינו במנין המלות מ"מ הוא דאורייתא דנמנת לפו"ז שגם הרמב"ם ז"ל מני סבר שהית דאורייתא, דא"כ למה חלה הדבר רק בשיטח הרמב"ן שאומר שביא מ״ע ממנין המלוח ולא רמז כלל לאוחו הדרך שהוא סובר שאף לדעת הרמב"ם ו"ל שהיא דאורייתא וע"כ שאינו כן, ואף הרשב"ש שהעלה להלכה כדעת אביו התשב"ן שהיא כשיעת זקינו הרמב"ן ז"ל שהיא דאורייתא מ"מ כתב שאותן הפוסקים שאין הושבים ישוב א"י במנין המלות סוברים דלאו דאורייתא היא. ולעיל הבאתי עוד הרבה פוסקים שכוחבין כן. וא"כ גם השלה"ק בחוך אותן הפוסקים שאין סוברים להלכה כדעת הרמב"ן שלא הביאו כדרך שכתבתי למעלה. וכן נרחה ג"כ מלשון שהעחקחי למעלה מהשלה"ת שכחב במק"א הטעם של העולין לא"י שהות בשביל להבית עלמם לידי חיוב מלות כמו שמענישין לפעמים מי שאינו מביא עלמו לידי חיוב ולא רמז כלל לדברי הרמב"ן שהיא דאורייתא ממש. ועיקר דברי השל"ה הקי סובבים על חשיבות התורה וכעבודה שבארן ישראל מחמח קדושת המקום.

וכתב אח"כ שמי שלא זכה לקבוע דירתו באדמת

כקודש יש לו תקנה מדוגמת מקום קדוש להיות

בארץ הוא דבר גדול, ומ"מ לא יניח עי"ז מלוה שבית לפניו וכבר נתחיוב בה כחשר הוכיח ברחיות.

וה"ו הישמח משה זלה"ה שבכ"מ בספריו מחשיב מאוד ישיבת א"י וכשרלה חתנו הקדוש הארי׳ דבי עילחה זלה"ה ליסע לח"י כחב לו מכתב בחוקף שלא יסע, ונדפס מכתב זה בישמח משה הנדפס מחדש בליקועים וכתב שם על הנסיעה לח"י באמת מי לא ידע מגודל ערכה של מלוה זו ובוודאי גם אני חשקה נפשי לדבר זה אך כבר אמרו חכז"ל הוי מחשב הפסד מלוה כנגד שכרה וכו' והוי ערום ביראה חשבתי דרכי וכו' וברור אללי כשמש שאם אסע ילא שכרי בהפסדי שאשליך מלות נאמנים רבים ונכבדים בוודאי מספה אולי אוכל לעבוד את ה' שם יותר מכאן, ואין ספק מוליא מידי וודאי וכו׳ ובפירוש שמעתי מבו"ק מהרו"ו ז"ל מלובלין זלו"ה לברכה שהיי מדבר מענין נסיעה לח"י וחמר הכנסת חורחים שלי חיך חפסיד אם אסע לשם, הרי ששקל הפסד של מלוה ומשום זה לא נסע לאה"ק, עכלה"ק. והנה העיד בשם מרן קוכ"ה מלובלין זללכ"ה ששמע בפי׳ מפיו הקדוש שלח רלה להפסיד מלות הכנסת אורחים בשביל נסיעה 3"63

ובמיש כביש שלכחזיק ח״ח בחו״ל דוחכ מלות ישיבת ה״י שכחזקת ת״ח יש לו דין ת״ח שים לו חלק בחורתו, כנה לפי"ז כש"כ המחזיק ח"ח בח"י דחית בי' תרחי שיש לו חלק בתורה ובמע"ע שטושין שם, וגם יש לו חלק במלות ישוב ח״י כי שיקר מלות ישוב א"י כוא לעסוק שם בתורה ומלות שעל תנאי זה ניתנה הארץ כאשר הארכתי לעיל, וא"כ נוכל כולנו לקיים מלוח ישוב א"י בהתאמלות לשלוח להם החזקה בכל מה דאפשר, ובפרט לחשב"ר. וכבר הבאחי כן דעת גדולים וקדושים הקודמים שכתבו ככה.

גם במ"ם הב"ם ששכר המחזיק את הח"ח בעוח יותר משכר הת״ח עלמו כמו שהבחתי טעמו ונימוקו בזה, כש"כ דשייך כן בח"ח שבח"י כי הדר בח"י אף אם כוא ירא וחרד ואינו כולך ח"י בעלח רשעים ובדרך חטאים, מ״מ ביא אחריות גדול שלא

יבי׳ נתפס ח"ו באיזה מעאים שחמור הוא שם מאוד וח"ו יוכל להיות שילא שכרו בהפסדו. אבל השולח המעות למי שהוא בחזקת כשרות שאין לו חלק ונחלה עם הרשעים וכיון שעל חזקה זו שולה המעות אין לי חלה בחטאים שלו אלא בתורה ומצות שלו. והחיד"א בספרו יוסף אומן סי' י"ט שהאריך שם בגודל הזכות לשלוח החזקה לעניי א"י כחב שם באמלע הדברים ובמה יתרלה עבד ה' להיות לו חלק בישיבת א"יו ובתורת ח״י אם לא בהחזיק ביד יושבי' וגמירי גדול המעשה ויהי בשלם סוכו ומעונתו עכ"ל, והאריך שם טובא עוד בלשונות כאלו. ונראה מלשונו זה דלפי הכלל של גדול המעשה יותר מן העושה כן גדלה חלקם במלות ישיבת ח״יי ובתורת ח״י של השולחים החזקה לח״ח שבח״י יותר מן העושים, וזהו מלבד הטעמים שכחבתי למעלה. אבל כמו שהשולחים מעות לח"י עבור בחזקת תורב זמנות יש לו חלה חשוב בישוב ארץ ישראל ובתורת אייו כמו כן רע ומר רייל הנותנים מעות למינים ואפיקורסים המעמאים את הארן ויש לו חלק בעונות הנוראים של המעמחים את הארץ ר"ל, וכבר הבאתי במאמר ג' שבועות את דברי המד"ר פ' ויקרא שחמור יותר עונש המחזיקים אח בעלי העבירות מעונש העושיו העבירות בעלמם. וככה הוא בנותנים מעות להמתחברים עם המינים ובמחזיקים אותם ר"ל, בשי"ת ילילינו מהם ומכמונם.

#### 10

ובעיקר הלכה של מצות ישוב א"י אף בהך דינא דהכל מעלין שזה מבוחר כמעע בכל הרחשונים זולת הר״ח בתוס׳ ופסקו כן להלכה בשו״ע בלי שום חולק ואעפי"כ הביא שם בבאה"ע סי׳ ע"ה ס"ק י"ע דברי הכה"ג שמביא הרבה חולקים בדבר וסברי כר״ח וסיים כיון דאיכא פלוגתא דרבוותא מי יוכל לכפוח מי שאינו רולה לעלוח וחייב ליחן לה כתובתה, וה"ו בחיוב הדירה בח"י ובחיסור היליחה משם שהרח"ש והטוש"ש השמיטוהו לגמרי וגם בדברי הראשונים רבו המחלוקת והספיקות כאשר נתבאר מכל דברי השקו"ט שהבחתי, ויתבחר עוד בפרטיות בסוף כקונט׳, ומי יוכל לומר עפ"י כלכה שיש חיוב בדירת א"י ואיסור ביליאה משם.

גם אפשר דבזמו ששכיחי פרילותא טובא ורובא דרובא נכשליו כו״ע מודי לדברי הר״ח שהרוב חינם יכוליו ליזכר כאשר אכתוב בזה עוד. גם במה שהאריכו החרדים וכשלה"ה בגודל המעלה והחשיבות של העובד כשי"ת באכ"ה זה וודאי אמת ויליב אבל אליי והוץ בה כי החנו תנאי כפול שלריד כל איש בבואו לא"י להיות ירא שמים כפלי כפלים, ובעו"ה בדור השפל הזה עדיין לא פעמנו פעם י"ש, והאיך נוכל להגיע לכפלי כפלים. וכבר הבאתי שכל אותו שהתלהבו כ"כ בחשיבות ישוב ח"י החרדים והשל"ה והיעב"ן מפורש יונא בדבריכם שלא אחרו זאת אלא לכבאים לא"י להתקדש ולהיות זהיר ונזהר מביטול תורה ומכל עבירה קלה ושלא לרדוף שמה אחרי הבלי העולם ח"ו, שאם לאו אומר לו בקב"ה מדוע באת לעמא את ארצי כאשר בעתהתי לעיל באריכות יותר.

# כד

ומרם שאבוא אל המכווו בהלכה זו ראיתי לעורר עוד במה שלריך שימת לב דוודתי תף שמעיהר כדיו אין חיוב ליסע לא"י מ"מ זה וודאי שכל היושבין בחו"ל מפסידיו כרבה כל מלות כתלויות בארץ. גם כמה מעלות טובות נשגבות שיש להעובדים השי"ח בא"י ונזכרים שם מכל חטא. ובוודאי שנחאוו כל גדולי ישראל וקדושים לקיום בתורב ובמלות בא"י כמו שבחחוי מרע"ה חף שהשי"ת חמר לו בפיי שלח יבוא לא"י ופטרו הקב"ה בפיי, מ"מ לא נח דטחו מלכתאוות להיום מלות כתלויות בארץ והפליר בתפלה עד שאמר לו כקב"ה אל תוסף דבר אלי וגו' שמזה למדו בחום׳ שלריך להחחוות למלות אף שחינו מחויב. ובלי ספק שכל הגדולים וקדושים שהיו כל מגמת נפשם אד להיום בתורב ובמלות שביו מתאוים לא"י בכליון שינים ודאבון נפש, ואוכב מלוח לא ישבע מלוח .3″n

וא"ב קשה להבין מה זה ועל מה זה שבכל הדורות מזמו בתנאים וכאמוראים עד עתב לא נסעו לא"י כל גדולי ישראל וקדושי עמודי בעולם כ"א מישוטא דמישוטא בתכלית כמישוט שביו בא"י. וכתב בחשר׳ חו"יו סר׳ ר"י כמה אלפי אלפים גדולים וחסידים

ות"ח שכבוד מנוחתם בחו"ל וכמכ בכל דוכ- ודור מרובים חבני א"י כהם וכהם מאה פעמים חלילה שילדו לריק ויגעו לבהלה. והיעב"ן כתב עוד יותר שחין ח' מני חלף מתעורר להחזיק בה לדור בח"י, וכתב הח"כ שבחמת היה חמי היימת על ישרחל קדושים בכל מקום החמירו על עלמם בכמה דהדוחי מצות מדקדקים בהם ביותר מפזריו ממוו רב ועורחים בהם ביותר להיימם בשלימות האפשרי. ומדוע מולוליו ומתעוליו במווה החביבה הזאת. יחד שכל התורה סלוי בה יעויש.

משה

רוה באמת תמי היימת על כל הדורות. ובכל הדורות בהודמים לא כיי ליונות ומלכות כמינות המסיחה ומדיחה ר"ל. כי אדרבא בכל הדורות היי א"י מלאה קדושה וטהרה וא"א להבין למה לא נסעו או לאייו. גם היעביין בעלמו שהרעיש כייכ באותו בחמני גם בוא ז"ל בעלמו לא נסע לא"י ובאריך ימים אח"כ בחו"ל ושם מנ"כ, ומ"ש התנללות על עלמו הם דברים בלחי מובנים דח"כ נפל פותח בבירח שאם כות ז"ל ברוב קדושתו כיי מפחד שלת ככין לדה לנפש כראוי שלא לבוא בהיכל המלך ביאה ריקנית מי לא יירא ולא יפחד. גם בניו הקדושים ז"ל שכחב להם יעקב אביהם בלוואה חמורה ליסע לא"י שום א' מכם לא קיים אותה הלוואה ונשארו כולם בחו"ל אף שכיו כולם לדיקים וקדושים.

בם בתברו"ע שבחתור כ"כ בתלות ישוב ח"י עד שחשב עי"ן לדחות דברי הר"ח שבתום' שלח ממנו ילאו הדברים גם הוא בעלמו הי׳ בתחלה בלפת ואח"כ נסע מא"י וקבע דירתו בחו"ל בקונשטאנטינא ושם מנ"כ, כהנה וכהנה תמוהות רבות ועלומות בכל הדורות כולם. הן אמת כי הערה זה כבר נפתח בגדולים ועוד בכלבו סיי קכ"ז הביא חשובת הר"ם שכתב בסוף החשובה וששאלת למה לא הלכו גדולי ישראל לא"יו. אשיבך דלא הוי מוותר להו והיו לריכין להתבעל מלימודם ולשוע אחר מזונותם וכו׳ יעיי"ש. ואינו מובן כי זה היי חיי אלו היי המדובר מאיזה גדולי ישראל קנתם שלא כלכו, אבל אם כיי בכל כדורות מאכ פטמים או אלף פטמים יותר בחו"ל מבא"י הכי אירע לכולם כן בכל כדורות שלא יכלו להתפרום בא"י.

ואין ספק שהיי גם הרבה אין מספר שהיי בכחם לפזר ולא היו נשארים גם בא"י בלי מזונות.

וחוץ אב כלא ביו מוסרים נפשם ומאודם רוחם ונשמחם עבור קיום המלוח וכלל גדול הוא רלון יראיו יעשה ואמרו חכז"ל עה"כ לא יגרע מלדיק עיניו שאין הקב"ה מונע מן הלדיק מה שמתאוה אלא כשיש טעם בדבר, והאיך אירע כזאת לכל גדולי ישראל וקדושיו. זולת מיעועה דמיעועה. ומבוחר בס׳ הישר לר״ת בשער התשיעי שכאשר ירלה האדם לעשות דבר מלוה ותודמן ותקרב לידו ולא נודמן לו דבר מעכב לו ידע כי מלא חן בעיני אלקיו ואם יראה בעשותו דבר מלוה יזדמן לו דברים מעכביו ומערידיו ידע כי כבורא מואם בו ואינו אוכב מעשיו שנאמר ובפרשכם כפיכם אעלים עיני מכם עכ"ל יעיי"ש, והוא כעיו שחמרו בגמ' משל לעבד שבח למזוג כום לרבו ושפר לו היתון של מים על פניו. ואין לד אהובים למהום יותר מהתנאים והאמוראים והרי"ף והרמב"ם והרא"ש ובעלי התום׳ וכל לדיקים וקדושים שהיו מושפעים אך מהשי"ח בכל תנועה ותנועה שבדרכיהם וא"א לומר שבחנם הזדמו לכולם דברים מעכביו ומערידיו מהעבודה החביבה שבא"י, והלא ההב"ה הוא המכין מזון ומסבב כל הסיבות והאיך הסתבב כן לכל עובדי כשי"ח. באמת כלא דבר כוא. ובמרע"ה אמרו חכז"ל כמה שעמים במה שלא הניחו הקב"ה לבוא לא"י, ובוודאי יש גם לכל הנ"ל שעם מספיה ולריך להבינו.

ובס' האלף לך שלמה מהגאון מהרש"ק ז"ל באהע"ז סי' קי"ח כתב שם דעתו דבזה"ז אין מלוה ליסע לא"י וא' מן הראיות כתב ממה שרואין לדיקים שבוודאי בכחם לעלות לא"י ואעפי"כ אינם עולין, ובע"כ סוגי' דעלמא הוי כדעת הסוברים דבזה"ז אין מלוה יעיי"ש. ולפענ"ד אף לדעת הסוברין שאין מלוה מ"מ אינו מובן עיכוב נסיעתם של כל הלדיקים וקדושים כמו שכתבתי לעיל. וחלילה להעלות על הדעת שכ"ז הוא ממקרה וסיבות עבעיות. גם היעב"ץ ערת לתרץ על מה שחכמי הש"ם בבלי לא נסעי לא"י, ובתחלה רלה לומר שלא הי' בא"י הרבלת תורה לא"י, ובתחלה רלה לומר שלא הי' בא"י הרבלת תורה כ"כ אולי מסיבת מלכות הרשעה ואח"כ כשהביא שכמה אמוראים נסעו לא"י לא מלא חי' על הנשארים שכמה אמוראים נסעו לא"י לא מלא חי' על הנשארים

בבבל אלא שבוודאי אנוסים היו אם מחמת חולי ויסורין או טוני או חלוי בהו טפלי. וקשה להבין על כל חכמי הש"ם בבלי שהיו מרובין כ"כ שכולם היו אנוסים. ובחוס' קידושין ד' כ"ט ט"ב ד"ה הא מבואר שהיו הרבה חלמידים שבאו מבבל לא"י ללמוד וחזרו לבבל שלכן הולרך לומר להם החלכה כמו שהיא בבבל.

וכבר הבחתי במחמר ג' שבועות סי' י"ב שהרבה מהתנאים הקדושים לא נסעו לא"י, גם הלל הזקן שהלכה כמותו בכ"מ הי' דר בבבל אף בזמן שביהמ״ק הי׳ קיים והי׳ שם תורה ועבודה כהנים בעבודתם ונשיחי ישראל וסנהדרין בלשכת הגזית ואעפי"כ לא עלה הלל לא"י אלא בשביל הג' שאלות בהלכה כמבואר בירושלמי פסחים פ"ו ה"א ובחו"כ פ׳ תזריע שבשביל הלכוח האלו עלה מבבל. ויש שני פירושים שם בראב"ד או שהולרך הוא לשאול שאלות אלו בא"י או בהיפך שבני א"י הולרכו ללמוד אלו כלכות כאלו ושלחו אחריו ובא. וא״כ לא כיי אנום ומוכרת לישב בבבל כי בשביל הלכות האלו עלה. אלמא שלולת לוכד כלימוד בג' כלכות כחלו לת כי' עולכ לח"י בשביל ישוב ח"י. גם בעובדת דפסחים דף ג' ע"ב ששלחו חכמי ח"י לריב"ב שלם לך דחת בנליבין ומלודתך פרוסה בירושלים, ונתקשו שם בתום׳ ד"ה מחליי למה לת עלה ריב"ב לרגל. וח' מו החירולים כות שביי זקן שחינו יכול לכלוך ברגליו. ושוב כתבו כתוס׳ תי׳ אחר דוליבין חו"ל כוא נמלא דלפי חי׳ כת' כיי תנום ולפי תיי כשני שכיי בתו"ל ת"ל לומר כלל שהיי אנום, ואף שאפשר לדחות בפיי דברי החום׳ דתרי מיני אנום הוי אבל חזינו שעל ישיבתו בחו"ל לא עשה שום קושי שיהיי לורך לומר אנום היי. ובאיך אפשר לומר על כל הדורות שאחר חכמי הש"ם בראשונים ובאחרונים שכולם אנוסים ביו. ועל דורו כוא עלמו מחמה על הגדולים חמי׳ קיימת, אבל אותה בתמי׳ היימת בכל דור ודור על ברחשונים ועל כתתרונים.

## קה

ובסדך היום הביא על השבח אמת ויליב שהוא מאנשי עולעילא ששלח עזרא אחריהם לעלות

לח"י ולח רצו לעלות בחמרם שכיון שהיו עתידים

לנסוע באלה מסעי. גם מר"כ במס' פסחים שחשב ישיבחו בא"י לגלות אף שהי' במקום חורה א"א להבין כאשר כחבתי לעיל ולריך התבוננות בכ"ז.

#### 10

והגה באבני מר סי׳ תנ״ד אחר שהביא שיש חיוב לעלות העיר בזה דח"כ ח"ו עוברין כל ישראל במ"ע גדולה כזאת השקולה ככל המלוח וחלילה לנו לעשות גדולי ישראל טועיו או מזידיו ח"ו, וע"כ בא לעשות חדשות במלוה זו שאין המלוה בישיבת א"י אלא אם מתפרנם מהכנסה שבשם לא מהנשלח מחו"ל ויסוד דבריו כמה מחמת החושי' בדיו עבד שברח לא"י שלריך רבו לשחררו, ואף למוכרו שם בא"י או להשתעבד בו שם אינו רשאי. וטעמא בעי דרחמנא אמר לא תסגיר עבד אל אדוניו לחו"ל אבל אם רולה לשעבד בו בח"י למה לח. וע"ל המליח דכיון דכל זמן שהעבד ברשות רבו לריך רבו לפרנסו וכשמתפרנס מרבו הנשלח לו מחו"ל אינו מהיים מלות ישוב א"י כי עיקר מלות ישוב א"י הוא בשביל שאינו תחת שום שר כמו בחו"ל אלא תחת הקב"ה בעלמו, וא"כ אם מחפרום ממה שנשלח לו מחו"ל עדיין הוא מחפרום ממה שבה מתחת השר ולה הוי זה ישיבת ה"י. וה"כ אם אינו משחרר העבד ומשעבד בו הוא מתפרנם מהבא מרבו מחו"ל, ולכן אף אם הוא בא"יו אינו מקיים ישוב א"י. וכתב בזה דאף שהפירות שאוכל שמה הוא אינו מהשפעות השר מ"מ לריך שגם המעות ההונה בהם את הפירות לא יהיו מהשפעת השר ואינו מקיים מלות ישוב ח"י בחופן חחר. ובזה רלה לחרץ טעם כל הגדולים שלא נסעו לא"י בשביל שהיו לריכים להמעות הבא מחו"ל ואינם מקיימים המלוה אף בהיותם בח"י. ושוב חזר בו שיש קלת מלוה אף במקבל המעות מחו"ל אלא שאינו עיקר המלוה.

והנה שיקר יסודו מהקושי הנ"ל בעבד וכן כתב אחר כך באבני נזר סיי תנ"ז שחילא דידיי מהך קושי שהיא פלא למה לא יהי רשאי להשתעבד עמו בא"י וזה חימה שהרי קושי זו חילו הרא"ש בפ' השולח והטור סי' רס"ז והוא גם בחום' גיעין ד' מ"ד שהטעם הוא דחיישינן שמא ישדלנו בדברים להגלות פעם אחרת וביהמ״ק עחיד ליחרב למה לנו להכפיל יגונינו, עוב לנו לעמוד במקומינו ולעבוד את ה׳, וכדי שלא יחזיקו אותם באנשי רשע ומחוסרי אמנה ח״ו כתבו להם זה השבח הגדול שמרוח בו הגלות והגאולות. ובוודאי שהיו אלו אנשים גדולים מאוד כי קבל מהם עזרא ואנשי כנה״ג זה השבח והבעו אותו בתפלה שיאמרו אותו כל ישראל כולם

וכחשיבו שבח זה יותר מהק"ש שהרי אמרו בגמ׳

ברכות די כ"א ע"א ספה הרא ה"ש אינו חוזר והורא ספה אמר אמת ויליב חוזר ואומר אמת ויליב. ואף שהעעם הוא שחוזר בספה אמר אמת ויליב בשביל שיש בו הזכרת ילי"מ שהוא חיוב דאורייתא יותר מה"ש. אבל כא גופא מה שהניתו אותו החיוב של יל"מ שהוא יותר מק"ש בתוך אותו השבח של טולטילא לחייב באמירתו את כל הכלל ישראל היא הסכמה חלוטה שנכחב ברוה"ק וכיוונו אל האמת. ובלח״ה כל מה שנתייםד ע״י חושי כנה״ג לחייב את כל ישראל הכל היי ברוב"ה אמיתי, ואם כן דבריכם של אנשי טולטילא חורה היא. והם בוודאי לא ביו אנוסים שאילו ביו אנוסים לא בי' עורא שולח אחריכם ולא כיו לריכים לכשיב כטעם שאינם רולים בשביל שעתיד בית המקדש ליחרב אלא היו אומרים אנוסים אנחנו או סיבה אחרת שמונעת אוחנו. וע"כ שבלי שום סיבה יהי׳ דעתם שלא לעלות. והאיד לא נתאוו גדולים וקדושים כאלו לחשיבות העבודה באב״ה ולקיום מלות בתלויות בארץ, ובאיך נתקבלו דבריכם לפני עזרא ואנשי כנסת הגדולה. וכבר הבחתי הקושי גם מר"ז שעליו סומכין במה שחלק על ר"י ומסר נפשו ליסע לא"י דרך ימים ונהרות, ואעפי"כ לא נסע עד שהראו לו מן השמים שהוא נקי מכל חטא, וכבר הארכתי בזה שהיא פליאה עלומה. והתשב"ן עם כל הפוסקים שסוברים שיש מצוה לעלות לא"י הביאו ראי׳ מר"ז שמסר נפשו כ"כ לעבור דרך ימים ונהרות בלי מברא. ולענ"ד כלא אדרבא משם ראיי להיפך דאף שמסר נפשו כ״כ לבוח לח"י מ"מ נמנע מליסע עד שהרחו לו מן השמים שהוא נקי מכל חעא ואייכ מי הוא זה ואיזה הוא שיוכל ליסע כי מי יזכה להוראה מן השמים

שנקי מכל חטא כמו ר"ז ונמלא שאין לשום אדם

שיב

שילה החריו לחו"ל ה"כ כיון שמבוחר בדברי הרחשונים תי׳ אחר על הושי׳ זו א״כ נסחר ביסוד ונפל בבנין. ובחיד חפשר להמליח דינים חדשים מחיי חחר נגד דברי ברחשונים ז"ל, ומדערחו ברבה רחשונים בקושיי זו וכולם מתובחים בסגנון ה׳ שהעעם הוה שמה ישדלנו שהוא כעיו גזירה ולא כתבו הטעם שבמה שמשעבדו ולריך לפרנסו מבטלו ממלוח ישוב א"י אף כשיושב שם ואינו משדלו כלום ש"מ דלא ס"ל הכי ואין הדין כן. ואף שלפלפול אפשר לומר כמה תירולים אף שאין זכר למו בדברי ברחשונים אבל לדינא אין לנו אלא דברי ברחשונים זייל

וחוץ אם אף אלו ביי זב קושיי חדשה שלא נמלא עליי שום חירון לח נוכל להמליח מחמת קושי׳ דינים חדשים במלוה דאורייתא מה שאיו זכר למו בש"ם ובראשונים כמ"ש הרא"ש במו"ה בשביל הושי׳ לא יסתור דיו דשערי חירולים לא נגעלו ולא דרשינן טעמא דהרא לחדש דין ע"י בטעם אף בטעמים המבוארים בגמ' ומכש"כ בטעמים שמחדשין מעלמינו. ומי יוכל לידע טעמו של יוצר ברחשית להגיד שטעם המצוה של ישוב הארץ תלוי רק באכילת המזונות ಶಾಕ

ודה וודחי מלינו כ״פ בהרחי ובדברי חכז״ל שטעם מלות ישוב כארץ כוא בעבור ישמרו חקיו ותורותיו ינלורו כמו שהארכתי לעיל, והכל חלוי בהיום כתורה והמלות שמה, אבל שיהיי חלוי מלות ישוב כארץ אם אופלין מפרי׳ זה לא מלינו בשום מקום. והטור או"ח סיי רים כתב על מה שאומרים בברכת על המחיי ונאכל מפרי׳ ונשבע מעובה שאין לאומרו שאין לחמוד הארץ בשביל פריי ועובה אלא לקיים מצות התלויות בארץ. וכבר הבאתי מיש הביית ליישב זה. ואם נימא דעיקר המצוב של ישוצ'א"י חלוי בזה אם אוכלין רק מפירות א"י ולא מחו"ל אין בזכ שום קושיי במה שחומרין ונחכל מפריי ונשבע מעובה כי פיקר המצוה חלוי בזה, אבל וודאי שזה אינו, אלא כמלוה הוא לקיים שם מלותיי ולעסוק בחותה ועבודת כשי"ת במקום הקודש ואוחן שעוסקין שם במסחר ובעבודה גשמית הוא רק בשביל-הכרח הפרנסה, לא מעעם אחר.

## קז

ומה שהביא עוד מהור ממה שאמר יעאע"ה אין נכסי חו"ל כדאי לו, כנה אין שום כמו ורמיזה שלות בשביל ישוב ח"י הלת יעתע"ה תחר זה על עלתו ובחינתו שאינו כדאי לו ומי יוכל לידע שורשו ובחינתו וטעמו ובח"ל ע"ה מלינו שחה"כ ולחברם היטיב בעבורה והיי לו עושר גדול במלרים ולהח עמו הכל והביאו לא"י ולא מלינו בשום מקום לומר שאינו כדאי לו, גם הבטיח הקב"ה לא"א ע"ה ואחרי כו ילאו ברכוש גדול והיי בשביל זה מכח חשך וניסי ניסים נעשו שיגיעו לביזת מלרים וביזת כים שלח יאמר אותו לדיק וכו׳ ואלו לא כיו חוטאים אח"כ ביו באים לא"י חיכף כשעלה פרסת רגליהם מו הים כמו שאמרו חכז"ל, וגם שבמדבר לא ביו לריכים למאומה וע"כ היי כל הרכוש הזה כדי להציאו לא"י. ולדברי האבני מר אין בזה זכות אלא פסידא שמפסידין המצוה הגדולה של ישוב אייו ולא עביד חוב"ה ניסא למגנא, ואין זה הבטחה טובה לאותו לדיק אם היי טוב יותר שלא יביאו עמס כלוס מחו"ל אלא יכיי להם השפעה מח"י, וכיון שגם במלרים לא בא הרכוש אלא ע"י נסים, כלא נסים אפשר לכיות גם בא"י.

והנה כל כגדולים שבדורות הקודמים עוד מכרבה מאות שנים לווחו ככרוכיי להחזיק עניי א"יו וכתבו כולם שגם המחזיקים מחו"ל את העוסקים בתורה בח"י מקיימים בזה מלות ישוב ח"י שיש להם חלק בעסק כחורה בא"י. ובס' מעשי אבות הנדפס בירושלים שנחספו שמה כל העדרים כמה מחמרים וכתבים שנכתבו ונחתמו בדבר לימוד כלשון כובא שם במדור השלישי אות ה' מכתב הנעשה באסיפה מו רבנים גאונים מפורסמים ונחתם עליו כו"כ גדולים ולדיקים ובאמלע הדברים שם כתוב לאמור וז"ל: כעיר כקדושה היא חקות התצל לב הארץ מקודשת לשמים לכל אשר יהדיש ימיו לחורה ולתעודה וכה בי׳ מתנבג מיום כוסדב דור אחר דור מאצוחינו ורבוחינו זיע"ח ואחינו שבגולה הם מחזיקים בידי אחיכם יושבי בקודש לכמליא לכם מחייתם ופרנסתם ובזה כל ישראל יש להם חלק במצוח ישוב הארץ, עכ"ל. ובי׳ זה דבר ברור בכל הדורות שבמה ששולחים

מעות לח"י שיעסקו שמה בתורה מקיימים כולם מלוח ישוב כארץ. וכן כאריך בזה המהר"ם חאגיז בספרו שפת אמת וכחיד"א בספרו יוסף אומז סי׳ י"ע שזה דברים ברורים שהשולחים מעות להחזהת לומדי תורם בח"י מקיימים מלות ישוב ח"י כמו כיושבים שמה. ולפי דברי האבני ואר אדרבא בזה מבטלים המצוה כי ע"י שיושבי הארץ מקבלים מעוח מחו"ל ואינם עוסקים שמה במלאכה או מסחר להרוויח גם כמה אינם מקיימים המלוה ח"ו. אבל אין לזה שום מקור, ומלות ישוב ח"י כוח לעסוק שם בתורה על טכרת כקודש. וכמחזיקים מחו"ל ביד בעוסקים בחורב שמה ובפרט לחשב"ר חשרי חלקם שמקיימים עי"ז כולם מלות ישוב א"י כמו יששכר חבולון, ח"ב.

## כח

והנה עוד ערם שכתחיל הליונות היי התעוררות לכרבות בעובדי אדמה בא"י והי׳ הלת גדולים שהלכויברעיון הזה והיי כוונחם לש"ש, חבל רוב גדולים וקדושים לווחו ככרוכיי נגד ברעיון הזה והשחדלו רק לשלות מעות מחו"ל שיעסקו שמה בח"י בתורה בעברב. חב כבר בדפיסו במשחדלים לבחזיק רעיון בקחלחניסטן סי חבת בחרץ ובחריכו בטענות לבחזקת כרעיון כזכ, וכחבו בעלמס שגדולי ישראל מחנגדים לום. אלא שכתווכחו עמס בדברים שאין בהם ממש, כחשר ירחב ברוחב שמב.

ובשו"ת נפש חי׳ נדפס מכחבו של הר"ח מגריידיז וכתב העעם שלריכין להיות שמה עובדי אדמה כדי לקיים במצות שמיטה ושאר מנות החלויות בארז ישן שכחבו האלשיך והעקידה במאה"כ והארץ אזכור שלא כיי כגלות אלא בשביל זכירת כארץ העלובות שעשו לארז בשמיעות וכו׳ בלי מליאות למחול ולכך לריך פיתוי בארן להיים שמב בשמיטות ושארי במלות. וכעיד כנסיון כי נכפוד כוא שבעו"ה ע"י שנתרבו שמה העובדי אדמה נחרבו העלובות ר"ל לארץ בחללם את כשמיטות ובעברם על שאר מלות כתלויות בארץ ומאריכים את כגלות בעו"ב, ואלו כי׳ רואב מה שנטשה עכשיו מפעולות עובדי האדמה אין ספק שהיי אושק ככרוכיי נגד ברעיון הזה. ובסי סוכח שלם בנדפס

ממנו נדפס לבסוף אגרת ממנו שכתב רה לשלוח מעות לח"י לכחזיה שם ביכמ"ד שיעסקו שמה בתמידות בתוכ"ה ולא הזכיר כלל מעבודת אדמה. ובמכתבו הנדפס בס׳ נפש חי׳ כתב בעלמו שנתבעל הרעיוו הזכ ע"י בלדיהים ביותר גדולים אלא שחלה עליכם. אבנ כיון שבעלמו העיד שהמבעלים הרעיון הזה המה כלדיהים ביותר גדולים בוודאי רוח ב' דבר בם לכוויו כחמת

משה

והגה"צ ר' עקיבא יוסף בעהמ"ח ס' לב העברי

ו"ל כתב בפתיחת ספרו שמרו משפט וז"ל: ויהי בשנת תר"ל וכו׳ להחתי את דרכי לא"י וכו׳ עד אשר באחי לסיגעע אל הגאון הלדיק וכו׳ בעל ייטב לב זל"ל וכוח כרפים עולם כנגדי ודבר חלי גם בענוב יתירב כאילו אני בייתי רב ובוא בתלמיד ואמר לי וכו' מה עושה לנו מה חסר לו, אם רולה רבנות אני אתו לו כרלונו והזכיר לפני ג' או ד' מהומות וכאשר אבחר מהם להיות רב שם והוא יגמור כדבר, וכתחלתי לומר תירולים וכו׳ אך לא יכולתי להוליא כל לבי, ואולי כעין דרו"ל ראה ראיתי אני ראיתי ראיי אחת וכוא ראב שתי ראיות ולפה למרחום זל"ל כלל גדול כחשר שמע כי לח חשמע לקולו נחן פקודה במקומו ובכל גבולו מי אשר מחזיק אותי ליסע לא"י כאילו מחזיה לע"ע ועד הייתי מוכרח לברוח מו כל הגבול ולרכוב בהרים על סוסים ולברות בגבול זיבעובערגעו עכ"ל.

הנה הדפים בעלמו מה שאירע לו אלל ק"ז הייעב לב זלכ"ה ונודע חשר ק"ז זלה"ה היי חובב הארץ מאוד וכ"ק חמיו בגה"ק האבדק"ק טאלטשווא וצ"ל שביי אח"כ אב"ד דה"ה לפת נסע לא"י בעלתו. גם בות ז"ל ביי בדעתו ליסע חלת שחמר חח"כ שרוחב שלריכים לו במדינתו וא"א לו לנסוע. ונראה מה שהתחמן כ"כ בעובי הקורה אלל הגה"ל הנ"ל שלא יסע לח״י. בשביל שהלך בחותו הרעיון לעשות קחלחניעם אף שכיתה כוונתו לש"ש, אבל היי טעות גדול ונורא. וכבר הבאתי שמבואר גם במכתביהם של אותן שהלכו ברשיון כזה כי גדולי ישראל והלדיקים היותר גדולים כמה מחנגדים לזה, ובא' מן המכחבים שבם' חיבת בארץ בנדפם לחזק רעיון בקאלאניסען וביי זב עוד

שיד

קודם שנולד רטיון הליוני ושם כתוב לאמור שאי מו בטעמים שמתנגדים לזכ גדולי ישראל כוח בשביל שמפחדים שלא ילמח מזה שירצו לעשות מדינה ומלוכה לעלמם קודם הזמן. ואז הכחישו זה לגמרי וכתוב שמה כי בעלילות שוא חושדים אותם כי גם המה יודעים שזה אסור מחמת השבועה לדחוק את הקן ושוב אח"כ כאשר נולד בפרהסיא הרעיון לעשות המדינה ע"י העמא הידוע בשנת תרנ"ו איגלאי מילחא למפרע כי ירדו הלדיקים לסוף דעתם שירלו לעשות מדינה והי' כ"ז מעשה שען שהי' להם חיזוה רב להענין במה שנתרבו עובדי אדמה, גם נתרבו עי"ו קלי הדעת ורשעים גמורים בח״י. והרבה יש לדבר בזה אלא שאין נ"מ להאריך פה בענין זה. ועכ"פ שיחר ישוב ח"י כוח לכרבות שמכ בתורב ומצות.

והנה נדחק עוד שם באבני מר ליישב מה שלא עלו הגדולים לא"י בשביל שאין חיוב לעלות אלא מי שיושב שמה מקיים המלוה. ושוב העיר בעלמו דבעידן ריחחא ענשינן מה שלא הביא עלמן לידי חיוב. והאריך עוד שם בסברא שאפשר גם הרמב"ן לה המר הלה על ביושבים שמב ולה שיביי חיוב לעלות. ויש לפלפל בכל דבריו והבחתי הלת למעלה. אבל כ"ז אינו מעלה ארוכה לאוחו החמי׳ הנ"ל, וכבר הארכתי שאף לדעת רוב הפוסחים שאין מלוה כלל בעלם הישיבה בח"י אינו מובן מה שכל עמודי הדורות ויסודי בעולם ביו בחו"ל.

#### קמ

אבל כאמת כברור שבענין זה. הנה לא יסתפה שום אדם שהגלות היא גזירה מאתו ית"ש כמבואר בכמה קראי ובכ"מ בגמ' ובמדרשות אין מספר. וגדולה מזה כבר הבאתי מה שמבואר במד"ר שה"ש פ"ב אות ח' עכ"כ קול דודי הנה זה בא דהאי על מלד במשיח בשעה שהוא אומר לישראל בחדש הזה אחם נגאלים אומרים לו האיך אנו נגאלים ולא כבר נשבע הקב"ה שהוא משעבדינו בעי אומות והוא משיבן שתי תשובות ואומר לכם אחד מכם גולה לברברי׳ וא׳ מכם גולה לסמטרי׳ דומה כמי שגליחם כולכם. והרי שזה שבועה מהקב"ה שיהיו גולים בכל ע' אומוח

עד שחפי׳ חחר ביחת המשיח יפחדו שמח לח היו בכל המקומות ולא נתקיימה השבועה וא"א שיהיי הגאולה, עד שישיב להם ע"ו המלך המשיח חשובה נלחת, וא"כ כוא ככרת גמור משבועתו של כהב"כ שיביו ישראל בגולה בכל העולם וא"א שתביי הגאולה מבלעדי זה ולא יהי היבון גליות עד אחר ביאת המשיח וכל ישראל יעשו חשובה כמבואר ברמב"ם פ"ז מה' תשובה שאין ישראל נגאלין אלא בחשובה ולמדוהו מהר הרא דכתיב ושבת עד הי אלקיך ושב הי אלקיך וגו' ושב והכלד וגו'. ובהד הרא מבואר היפוץ גליות שיהי׳ אחר החשובה שיעשו ישראל אחר ביאת המשיח. והתשובה תהי׳ בעודם בגלות בין העמים כמבוחר בהרא והשבות אל לבבר בכל הגוים אשר הדיחר כי אלקיך שמה.

ומבואר במד"ר סי נשת פי זי סרי ני לו חת בנ"יו רבנן פתרין קרי׳ בגלות, אין וישלחו אלא לשון גלות כמה דתימה שלח מעל פני וילחו, מן המחנה זה א"י וכו' כיון שחשאו גלו, כאשר דבר ה' אל משה כן עשו בנ"י, מה דבר הקב"ה למשה שחם יעשו חשובה במלכיות שיהיו שם הקב"ה מקבלם. וכרי שכתשובה מוכרחת להיות בעודם במלכות שיהיו שם ושוב הקב"ה מקבלם ומביחם לח"י כמו שהוח בקרא. ומ"ש באהבת יונתן בהפטרה פי בלק שהקב"ה יליל את ישראל ממלחמת גוג ומגוג כאשר ישברו עליהם כמה לרות ואפי"ה לא יעובו את כי ואת נחלחם אב"ה זה מיירי במלחמת גוג ומגוג שהוא וודהי החר ביחת כמשיח כמו שחמרו חכז"ל בכמה מקומות כנאמר בקרא יחיילבו על כי ועל משיחו שזכ החי של מלחמת גוג ומגוג שילחם עם מלך כמשיח אחר ביאחו. אף שחיילוחיו של גוג ומגוג המה בעולם אף קודם ביאת המשיח וסובלין מהם, אבל מה שקראו חז"ל מלחמת גוג ומגוג זה החי על המלחמה שחחר ביחת המשיח שיתיילבו כולם על משיח ה׳ כגדול והנורם, ומזה מיירי במהבת יונתן שם שכיון שהות אחר ביאת המשיח יהיו אז כל ישראל בא"י, אבל קודם ביאת כמשיח כתב כאכבת יונתן בעלמו בהפטרת ואתחנן שאף אם כל האומות יסכימו שיביי קיבוץ ישראל לילך לירושלים חלילה שחלך שמה כי החץ סחום ואולי אין עתה הזמן האמיתי וכו׳ עד שתחפץ ר"ל עד

שיגיע הזמן שימלא כל הארץ דעה וכו' וזה הזמן האמיתי, וא"א שיהי התחלת קיבוץ גליות בלי תשובה ודעת שישובו כולם לתורתו הקדושה שבכתב ושבע"ש.

ומש"ב בישמח משה פרשח לך שיטשו חשובה אחר שיבואו לארץ ישראל, זה אמר על חשובה עילאה כמבואר שם שזה הוא למעלה מהשגחינו שנשים עי"ז גוי גדול שמתהפך הכל לזכיות אבל סחס חשובה לחזור למוטב זה בהכרח שיהי׳ קודם הגאולה כמבואר ברמב"ם והארכתי בזה למעלה. וכמו שדרשו חכז"ל בונה ירושלים ה׳ ואח"כ נדחי ישראל יכנס. והקיבוץ הראשון טרם שיהי׳ נבנה ירושלים יהי׳ ג"כ ע"י מלך הראשון טרם שיהי׳ נבנה ירושלים יהי׳ ג"כ ע"י מלך

כמשיח להמדבר כמו שכתב הראב"ד במס' עדיות.
ונתבאר כ"ז באורך במאמר ג' שבועות והבאתי שמה
בסיי י"ז לשון היפה קול שכתב דכיון דקיי"ל דמלך
המשיח יקבן נדחינו מכמה קראי א"כ אין בידעו
להתקבן מעלמינו יהד וכמו שהוא במד"ר פ' לך עה"כ
ידוע חדע ידוע שאני מפזרן חדע שאני מכוסן וכו'.

ודבר זה מבואר בכיימ שאייא להיות קיבוץ גליות אלא

פ"י בקב"ה בכבודו ובעלמו בלבד, הוא ולא אחר

להתערב בזה ח"ו.

וכתב רש"י ז"ל בפי נלבים עה"ה ושב הי וגו' וז"ל

הי לו לכתוב והשיב את שבותך, רבותינו למדו

מכאן שהשכינה שרוי עם ישראל בלרת גלותם

מכחן שהשכינה שרוי עם ישרחל בלרת גלותם
וכשנגאלים הכחיב גאולה לעלמו שהוא ישוב עמהם,
ועוד י"ל שגדול יום קיבוץ גליות ובקושי כאילו הוא
עלמו לריך להיות אוחז בידו ממש איש איש ממקומו
וכו׳ וע"כ אמר בתנדב"א א"ר פ"י המשל על פזורן
של ישראל בעה"ב יודע באיזה מקום יפקיד את כליו
וכשיבוא בעה"ב לחוך ביתו יביא כליו עמו לתוך הבית,
שהקב"ה שהוא הבעה"ב יודע באיזה מקומות לפזר
את ישראל והוא כביכול ית"ש עמהם בגולה וכשיחזיר
הקב"ה שכינתו לליון ויבוא אל חוך ביתו יביא אתו
עמו ית"ש את ישראל מהמקומות שהפקידם. ומבואר
במד"ר ס' שמות פ' א' סי' כ"ו דאף מלך המשיח
שעתוד ליפרע מאדום יושב עמהם במדינה שלאמר שם

ובתנדב"א אייר פ' וייד כתב וזייל כיון שעברו פל התורה ומנותי שבזכותם ניתן להם איי

ירעה עגל ושם ירבן וכו׳.

והיו ישראל כפויי טובה עד שהגלה אוחס מא"י והשליכם מעל פניו ואח"כ חזרו בחשובה ושבו אל השי"ח בחוך הגלות ואמר להם הקב"ה בני הסבו שעה אחת עד שיגיע שעת הסעודה וכ"ל למה כדי למרק עונותיהם של ישראל שיהיו כולן עהורים ויבואו לחיי העוה"ב עכ"ל. ומבואר בזה שהחשובה לריכה להיות בחוך הגלות וגם אח"כ לריך להמתין עד שעת

## 77

ובמעם הגליות מבואר בגמי פסחים די פ"ז ע"ב לא הגלה הקב"ה את ישראל לבין האומות אלא כדי שיחוספו עליהם גרים שנאמר וזרעתיי לי בארץ, כלים אדם זורע סאה אלא להכנים כמה כורין. נבמהרש"א פיי במה שאמר כדי שיחוספו עליהם גרים דבמהרש"א פיי במה שאמר כדי שיחוספו עליהם גרים דהיינו לפרסם האמונה גם בשאר עובדי כוכבים. ולכאורה נראה זה קלת כוונה אחרת שאין הכוונה גרים ממש אלא לפרסם האמונה בחוך העבו"ם אף אוחן שלא נהגיירו. אך אולי כוומח ז"ל שע"י שנתפרסם האמונה בין העבו"ם יש מליאות שיחעוררו הגרים שלאוים להתגייר, כי אם אין ביניהם ידעה כלל מהממונה מוא ידעו אוחן שלריכים להתגייר.

ובגמי תענית די ג' ע"ב הוא קלת בלשון אחר שאמרו ז"ל כי כארבע רוחות השמים פרשתי אתכם נאום כ' מאי האמר לבו אילימא ככי האמר לכו הסב"ה לישראל דבדרתינכו בארבע רוחי דעלמא אי ככי כארבע בארבע מיבעי לי׳ אלא ככי קאמר כשם בא״א לעולם בלא רוחות כך א״א לעולם בלא יבראל ופירש"י ז"ל בחין העולם מחקיים חלח בשביל ישרחל והכי אמר קרא כי כד' רוחות השמים פרשתי אתכם לרוחות העולם כדי שיתקיים שנאמר אם לא בריחי יומס ולילה חוקות שמים וארן לא שמתי. ופיי בזה המהרש"ה בע"ו ד' י' ע"ב שהכוונה הוא שע"י שפחר את ישראל בד׳ רוחות העולם התפרסם בכל העולם אמונתו ותורתו והוא קיומו של עולם שלא יחרב. ומשמע שזה גופה היומו של עולם מה שרוחין בכל רוחות בעולם אלל כל באומות שיש תורב ואמונה בהשניית, חה אייא אלא אם ישנם ישראל בכל המקומות.

מאמר ישוב א"י

ובפסיקתא הובא בילקוט ראובני פי שלח עה"כ ואולם חי אני וימלא כבוד ה' את כל הארץ אלו ישראל שנקראו כבוד ה' כל הנקרא בשמי ולכבודי בראתיו, מכאן שנגזרה גזירה על ישראל שיהיו גולים בין האומות, והיינו שעל ידי שישראל גולים בין האומות נתמלא כבוד ה' את כל הארץ שנתפרסם בכל העולם אמונתו ותורתו כמבואר לעיל.

ושם בגמ' ע"ז ד' י' ע"ב מבוחר עוד שע"י שמפוזרין ישראל בכל ד' רוחות העולה גיצלים מכליי ח"ו שאין כל האומות הורגים אותם ח"ו, וכן הוא מבואר בגמ' פסחים ד' פ"ז ע"ב מאי דכתיב לדקח פרזונו בישראל לדקה עשה הקב"ה בישראל שפיזרן לבין האומות כמבואר שם אח"כ שעי"ז אין יכולין לכלותם ח"ו, וכן הוא בתנדב"א. ונראה בזה בגמ׳ ג' טעמים מלבד שיש עוד טעמים הרבה עד אין חהר כחשר חכתוב להלן.

וכבר כבאתי מ"ש כאר"י ז"ל בשער המצות פ' ראה במלות זכירת יליחת מלרים שיש חילוק בין גאולת מלרים לשאר הגאולות בבל מדי וכו׳ שבמלרים נתבררו בגאולתם כל הנשמות כמש"ה וינללו את מצרים לכן לא היי צריך להיות שם עוד, אבל בשאר הגאולות לא נגאלו לגמרי ונשארו נשמות שלא נתברכו לכן נשחרו ישרחל תחת יד בבל ומדי ולח עלו בבנין בית שני כדי לברר הנשחר שם. ובד' גליות, בבל מדי ויון ואדום שם כוא גלות מרובה מכלל ישראל כיוו שכם השרשים אבל בשאר עי אומות סגי בגלות אי מישראל כי המה רק פרטים וענפים ואין כל ישראל לריכין לילך בגלות לשם זולת אותם בני אדם אשר נפלו נילולות נשמותיהם בחומה ההיח, הם לריכין לגלות שם כדי לברר ולהוליא משם ניצוצותיהם שנפלו שם. יעיי"ש שהאריך עובא. ומובן בזה דברי המד"ר שה"ש שיש מדינות דסגי בח".

ולדעת הכמי האמת מה שאמרו בגמ' כדי שיתוספו עליכם גרים הכוונה גם על הנשמות הנטמעין כמ"ש האר"י ז"ל שגם אלו נהראים גרים וגם נשמות הגרים המה מהנשמות שנדחו מישראל ונטמעין בהם כנודע והכל אי הוא ועכ"פ אנו רואים בזה שההככח

ביהיו שומרי חורה ומלוח ועובדי השי"ח מפוזרין בגולה בד׳ רוחות העולם, דלפי הטעם שחמרו בגמ׳ כדי שיתפרסס תורתו ואמונתו יח״ב בכל המקומות זה א"ח אלא ע"י עובדי השי"ח בתורה ומלות כי אם אין תורה ועבודה האיך יתפרסם התורה והאמונה. וכן ממ"ש האר"י ז"ל להעלות הנשמות מכל המקומות מבוחר בדברי החר"י ז"ל שזה נעשה ע"י עבודת השיית בתורה ומלות במקום ההוא ואייכ גזירת הגלות כוא גם על הלדיקים ואדרבא על ידם נעשה יותר תיקון ההכרחי.

וכן מבוחר במה שחמרו חכז"ל בשה"ש שחף כשיבוח מלך המשיח לגחלם מן הגלות יפחדו ישרחל ויאמרו שלא נחקיים עדיין השבועה מהקב"ה שיהיו בכל עי אומות וא"א שחביי הגאולה עד שיאמר לכם מלך המשיח החשבון שהיו בכל ע' החומות. וכלח בלח"ה ח"ח שתהיי הגחולה עד שיחזירם כולם בחשובה וישמרו כל ישראל את התורה כולה כמבואר ברמב"ם וא"כ בעת הגאולה כולם לדיקים, ואעפי"כ יבואו בטענה שלא היו עדיין בחוך כל הע' אומות. ומבואר בזה שאותה השבועה של הקב"ה שיהיו ישראל בגולה בין כל בע׳ אומות בוא אף אם כולם לדיקים א״א שיביי בחיקון באופן אחר מחמת חעאים בקודמים כמו שיתבחר עוד.

וכבך הבאתי מיש באוהייח הקי פי בהר עהייכ כי ימוך אחיך לחרץ שלא יקשה אם לא היו גולים מי יהי׳ מברר המתבררים עתה בתפוצות ישראל, שאם לא היו ישראל חוטאים היי להם כח לברר ניצולות הקדושות במקום שהם מכל המקומות אשר באו שם, משא"כ אחר חטאם חלש הכח ולואי שחשיג ידו במהום עלמו אשר שם הנילולות, ותיי זה הוא גם על מה שאמרו בגמ' שלורך הגלות בשביל פירסום האמונה. וכן שאר הרבה טעמים שיש בגלות לולא שון הדור כיי כח כשפעת כקדושה חזק כייב שהכל היי נשפע ממקומם אבל אחר בחטא א״א בענין אחר כ״א ע״י כגלות, וא"א שתכי' כגאולה בלא כגלות, וכמבואר במד"ר שה"ש שהבחתי שחף ע"י מלך המשיח ח"ח שתביי בגאולה אלא אחר שיביו כל בגליות כשבועתו של הקצ"ה.

ובאוה"ח הק' פ' בהר כתב שבירור הנילולות הוא א' מהטעמים של הגלות. ובפ' בחקותי כתב עוד טעמים בשביל שתכבוש מדה"ד וכתב עוד טעמים אחרים, וכתב שרשע שואל טעם על הגלות. גם פי' הכתוב ואחכם אזרה בגוים והריקותי אחריכם חרב שאם לא יקיימו גזירת זירוי בגוים ח"ו חרב מרועה. שאם לא יקיימו גזירת זירוי בגוים מ"ו חרב מרועה. ועכ"פ הגלות הוא הכרח להצלח ישראל ולחיקון העולם.

ובנוה"ק פי ויחי פי ל״ח בחמלע סיי בי הביח

מהרמ"ע ז"ל דתכלית הגליות אינו אלא לעהר אויר ארץ בעמים וז"ל ברמ"ע בעשרה מאמרות מאח"ד ח"ד פ' י"ג למחי׳ שלחם חלהים לטהר המהומות חשר נפולו שמה וכני וזהו סיבה עלמיות לכל הגליות שהיי ראשון לכולם ויגרש את האדם כי אז נתחדש לו מגרש חוץ לג"ע למען יחקן חויר החילון בהבל פיו ויכין כסא כבוד להשראת השכינה בכ"מ וכו' הדרו לגליות ישראל לפי שגלות שומרון לא היו בני תורה די להם להדש פחה חחת מו העולם וכו' חבל גלות ירושלים משם נפולו לחרבע רוחות העולם למען יפולו מעיינותם לכועיל אל הכלל וכו׳ עכ"ל יעיי"ש באריכות יותר. ותחלית הדברים מבוארים בדבריו באר היטב שהגלות בכל ארצות העמים הוא הכרח בשביל שיהיי תורב ועבדות ב' בכל בארלות לעבר אויר בעולם כולו שיהיי מוכן להשרחת השכינה, ונרחה שהוח לפי מה שמבואר בקראי שהמלך המשיח יכבוש אח"כ את כל העולם כולו וממילא יהי׳ בכל העולם הדושת ח"י שכן היא ההלכה שמה שכובשין כדין יש לו דין ח"י בכל הפרטים, כי מה שיש פלוגתה בסוריי אם הוא שוה לגמרי לא"י הוא בשביל שלא היי

הכיבוש כדין אבל המלך המשיח שיכבוש הכל כדת

וכהלכה יהיי בכ"מ דין א"י. וק"ז בתפלה למשה

על תהלים מזמור פ"ב פי' בדרך זה הקרא קומה

אלקים שפטה הארץ כי אחה תנחל בכל הגוים וז"ל

כי ע' קטדראות הם ע' שרי מעלה אבל לעתיד הכל

תחת יד ההב"ה לבדו וכל העולם בבחינת א"י והיינו

קומה אלקים דייקא כי אחה תנחל ר"ל כי כל העולם יהי בבחיי נחלה זו ירושלים עכ"ל ולזה לריד הכנה

לטבר אויר כל העולם כולו שיהיי מליאות שחתפשע

שמה קדושת א"י וע"כ שיהיי בכל הארלות לדיקים

עובדי ב' המטהרון את האויר, ווען שע"י עון הדור

נחלש כח הקדושה אין מניאות לעהרה זו אא"כ יש עובדי ה' בכל המקומות ממש כאשר הבאחי מהאוה"ח הק' בענין נאולות שכתבו חכמי האמת.

#### קיא

גם כשלכ"ק אף שבשער כאוחיות אות ק' כאריך כרבה בגודל השבח ומעלה של הדר בח"י אפיי בחורבנה ודחה את דברי ר"ח שכתב שאין מצוה בזה"ז וכתב עליו שהם דברי יחיד ואין להשגיח בדבריו והעתיק כל דברי החרדים שהפליג בישוב ח"י וכתב שלריך כל איש ישראל לחבב אם א"י ולבוא אליי מאפסי ארץ בתשוקה גדולה כבן אל חיק אמו, וברייתא דהדר בחו"ל כעובד ע"ז הוא אפי׳ בחורבנה כאשר העתקתי למעלה ופלפלתי בראיותיו, ואעפי"כ כתב בפי מסעי וז"ל: ודע אלו המסעות שנגורו על האדם וזרעו שיהיו משולחים ומתפזרים בכל העולם היא לטובר כי מתחלה נברא האדם להיות בג"ע לעבדה ולשמרה דהיינו היום התורה ברוחניות, אח"כ כשחעא וגורש מג"ע והגירוש היי הפיזור בכל מקומות מושבות אף שהיי מלד העונש מ"מ הפיזור היי לעובה כדי שיתפשע הקדושה בכל העולם לדעת לעבוד את ה׳ וכני אח"כ אלה מסעי למולאיהם למסעיהם ולמסעיהם למוצאיהם כי גלו מא"י להו"ל כדי שיחזרו מחו"ל לח"י ואז ארן הנשמה חהי כג"ע כי הגליות גורמים גאולה גדולה לשתיד וכוי. גם גלות ישראל שפיזרם הקב"ה בעולם הזה היי לעובה עוב לדידיי להקב"ה וטוב לישראל וכו׳ יעיי״ש שהאריך עובא והביא גם דברי הש"ם מ"ש על הגליות וכפל זה כ"פ בחיבורו שהגלות הוא מוכרח עבור הגאולה. וא"כ ע"כ אף בהארוך כ"כ בחיבוב ביאת הארץ אין כוונתו ביבואו הכל לח"י כיון שבעלמו החריך ג"כ בהכרח פיזור ישראל בגולה בחו"ל שיתפשע הקדושה בכל העולם וההב"ה עשה כן לעובת הקב"ה ולעובת ישראל ולתועלת כגאולה, ועוד שאר חועלות שחשב. ולהלן יתבאר כילד יתקיימו שניכם אלו המימרות שבשלה"ק.

דעכ"פ א"א להכחיש מה שמבואר בכחובים ובכ"מ בדברי חכז"ל שישיבחן של ישראל בחו"ל עד זמן הגאולה היא גזירת המקום ב"ה עד שיבוא מאמר ישוב א"י

מלך המשיח ויטשה קיבוץ גליות. וכבר הבחתי דברי כרמב"ן עלמו שכתב שמה שישראל בארלות אויביהם זה המלילם מכלי ר"ל, ועי׳ ברמב"ן בס׳ המלחמות פ״ה דבילה בהפלוגחא שדעת הרו״ף ז״ל דבני א״י לריכין לעשות שני ימים עובים של ר"ה ובעה"מ ורבינו אפרים פליגי. והביאו ראיות. גם הביאו שככה נהגו כל הדורות שם בח"י שלח שמרו חלח יום חי עד עתה חדשים מהרוב באו שהנהיגו לעשוח שני ימים עפ"י ה' הרי"ף ז"ל, והרמב"ן שם במלחמות האריך לבאר כשיטת הרי"ף וכתב שמה שלא עשו כן בני א"י אינה טענה לפי שגלינו גלות שלימה ובעונותינו לא נשאר בא"י בימים כהם אלא מעטים ואינם בני תורה יעיי"ש, והרי שדחה מנהג ח"י שמכמה דורות מחמת שהיו מועטים והבני תורה היי בחו"ל מסיבת הגלות שנגזר בעוונינו ובוודאי לא עברו כל בני תורה שבכמה דורות הרחשונים על מלוה דחורייתה שהוה לדעת הרמב"ן ז"ל, אלא שגזירה היא מאתו יח"ש בכז"ל.

## קיב

וכבר אמרתי בזה לפרש לשון חכז"ל במד"ר בפתיחתא דאיכה סיי ד' ר"א פתח והמה כאדם עברו ברית, אמר הקב"ה אדם הראשון הכנסתי אותו לג"ע וליויתיו ועבר על לוויי ודנתי חותו בגירושין ובשילוחין וכו׳ אף בניו הכנסתי אותם לא"י וכו׳ ולויתים ועברו על לוויי וכו׳ ודנתי אותם בגירושין שנאמר מביתי אגרשם ודנתי אותם בשלוחין שנאמר שלח מעל פני וכוי. ונחקשו המפוי למה כפל הדבר דין גירושין ודין שילוחין ומחי כ״מ בין גירושין לשילוחין. וביע"ד נדחק בזה. ולפענ"ד פשוט דהנה גירושין הוא עונש דמחמח החטא מגרשין אוחו ממקום הקודש אף אם אין נותנין לו שום שליחות לאותו המקום בהולד לשם, משח"כ שילוחין הוא כשנותנים לו איזה שליחות לחקן במקום שבה וכוח נוסע ובה בשליחות מאתו ית"ש. וכמו כן היי אלו השתי בחינות באדה"ר כמ"ש השלה"ק שמחמת החשא גרשוהו מג"ע אבל גם בא לעור"ז בשליחות מאתו ית"ש לעשות ולתקן בעולם מה שהוא רלון הבורא ב"ה לחיקון העולם. אלא שלולה בחשה ביי מניחות לגמור זה השליחות בחופו

אחר בהיותו בג"ע משא"כ אחר החטא הי' מוכרה עבור שליחות זה להיות בעוה"ז.

וא"ב הי׳ שני ענינים באדה"ה. דמלבד שנעשה לו גירושין מג"ע מחמח החטא. גם בא לעוה"ז בשליחות נכבדה לעבוד השי"ח בעולם הגשמי. וזה תיהונו. וכמו כן ממש הוא בישראל אחר החורבו במחמת כחטא גלינו מארלינו אבל אנחנו גם שליחים מההב"ה לכל מהום בואינו לחו"ל לתחו שם לפי דעתו של יונר ברחשים חלה שלולה בחעם ביי מניחות לגמור השליחות הזאת שם ממקום הקודש שהיינו שרויז על אדמתינו אבל אחר בחעא אנו מוכרחיו לביות בגולה בחו"ל בד' רוחות העולם לעשות שליחותו של כהב"ה עד זמו הגאולה שהמלך המשיח יהבץ נדחי ישכאל בוא ולא אחר.

## קיג

עוד אמרו חכו"ל בענין הגלות וז"ל המד"ר סדר לך פ' מ"ד סי' כ"ח ויכי השמש בחה ועלעה בי׳. ד׳ דברים הראה לו גיהנס ומלכיות מ״ת וביהמ״ה ה"ל כ"ז שבניר עסוהים בשתים כם ניללים משתים. פירשו משתים הם נידונים בשתים. א"ל במה אחה רולה שירדו בניך בגיהנס או במלכיות רחב"פ אמר אברכם ברר לו את המלכיות ר"י ור"א ורחב"ה אמרו אברכם ברר גיכנס וכהב"ב ברר לו אח המלכיות הה"ד אם לא כי לורם מכרם זה אברהם וה' הסגירם מלמד שהסכים הקב"ה לדבריו. והקשה היפ״ח שם על השחלה בגיהנם או בחלכיות מה זו שאלה היחכן שיבורר עולם הנפשי במקום הגופני וחיי דלח בנטנשים בגיהנם לדורי דורות המיירי כי מי שהמרה כשיעור הזה פשיעה שלה יתכפר בגלות הלה בנענשים מדת זמן י"ב חודש או פחות. ובכה"ג אפשר שיבורר בגיהנס שהוא זמן מועט עם היותו בנפש במקום מלכיות שהוא בכל חיי האדם בכמה דורות.

והקשה עוד וכי אנחנו העומדים בגלות נפערנו מעונש גיכנס זו אינה תורה דא"כ הותרה ברצועה, וחיי דל"ה אלא שלא יהיי בעונש גמור בגיהנם אבל יתכפרו מהלתם בעוה"ז. ונתהשה עוד מ"ע שחלה זו לחברהם כי ה' הוח היודע ועד מהו משה

הטוב לישראל והוא יבחר לנו הטוב וכש"כ לח"ד שאברהם בירר לו גיהנם וה׳ השיבו אחור מעיחרא כמי למה שאל את פיו מאחר שלא יחקיים בירורו אם לא יבחר בעוב, ונדחק בזה ליישב, אמנם בנזה"ק הלך בדרך אחרת ולא ניחא לוי דרכו של היפ"ת והאריך עובא, ותמלית דברין בהילור דוודאי גם עכשיו יש עונש גיהנס לאחר מיחה שהוא עונש הנפש כמבואר בכ"מ אבל הכא מיירי בעונש הגוף בגיהנס לאחר תחב"מ ביום הדין שזה לא יהיי אלא לרשעי עכו״ם או אף פושעי ישראל שהם רשעים גמורים כאפיקורסים וכדומה אשר לא יכונה בשם ישראל, אבל רוב המון ישראל נפערים אז מעונש גיהנם בעבור שסבלו טונש המלכיות בעוה"ז. ובמה שהולרך לבחול את אברהם האריך עובא לבאר שכבר נתן הקב"ה לאברהם את הארץ בלי שום תנאי ולכן אז כשרלה אח"כ לברר לו מלכיות שנמלא עי"ז שנחינת הארץ הוא על תנאי שישמרו חקיו ותורותיו ינצורו כי אם יחטאו יהיו בגולה בחו"ל תחת המלכיות ויתבטל מתנת כארץ ואינו מכראוי לחזור מדיבורו כראשון שנחן לו את הארץ סתם לכן היי לורך לשאלת אברהם שהוא בעלמו ימחול על המתנה הרחשונה וישחר רק מתנה זו שהוא חלוי בתנאי של שמירת החורה כדי שינצלו עי"ז הגלות מעונש הגיהנס. יעיי"ש שהאריך מאוד והבאתי רק התמלית בקילור נמרץ.

ולא הבנתי האיך נתיישב בדבריו הקושי למה היי

לורך לשאול את אברסס ולכשיבו אחור מדבריו
דמה שתי׳ שהי׳ לורך לשאלו כדי שימחול על המחנה
הראשונה ע"ז הי׳ סגי אם בתחלה הי׳ אומר לו
הקב"ה שזה טובחן של ישראל שימחול על המחנה
הראשונה, דהלא גם אחר השאלה בחר לו אברסם את
הניהנס ולא מחל על מחנת הארץ, אלא שהקב"ה
החזירו מדבריו והודיע לו שזה לעובה שיברור המלכיות
וימחול על המחנה והסכים לזה מחמח דבריו של
הקב"ה, וזה הי׳ יכול להיוח אף מחחלה בלי שאלה.
גם אינו מיושב כ"כ למ"ד שאברהם בירר לו גיהנס,
האיך אפשר ליבחר בגיהנם הקשה שלאחר תחיית
המחים שאינו אלא לרשעים גמורים כאפיקורסיט
המחים שאינו אלא לרשעים גמורים כאפיקורסיט
דומיהן שנדונים לדורי דורות. גם שאר דקדוקים יש
בדבריו ואין להאריד.

ואולי י"ל עפ"י מ"ם ה"ז בפירושו חפלה למשה על תהלים מזמור קמ"ג עה"פ למדני לעשות רלונד וגו' וזלה"ק: הנה אמרו החכמים שעיקר עבודת כשי"ח כוח שיכי על בחי שגם חם ענוש יענש בגיהנס על קיום המלוח מ"מ יעשה בחשחות גדול להשלים רלונו, והנה זה דבר קשה מחוד שיהיי כיון בהוא א' מי"ג עיקרים שהקב"ה משלם שכר עוב לעושי רלונו רק שלריך לחשוב ולכווין שחני עושה דבר זה גם על מנת שאסבול בגיהנום עכ"ל הקי. וא"כ א״א בוודאי היי בבחינה זו שהיי מוכן אף לסבול הגיהנס עבור מלוחיו יח"ש ולכן בגולה שהוא בחו"ל שמפסידין כרבה מלוח החלויות בארן גם שאר מלוח עיקרן בח"י ע"כ בחר בגיהנס שלח יהיי הפסד במלות שכך היי מדתו בעבודת השי"ת בהיום תורה ומצות. הבל בקב"ה אמר לו אח"כ שאינו כן אלא שמשלם שכר עוב לעושי רצונו ית"ב ורוצה הוא בתקנתן של ישראל שיהיו בגולה ליפטר מעונש הגיהנם החשה ואחר ששמע א"א ע"ה שזהו רלון הבורא ית"ש גם כוא כי׳ דעתו כן כי לא כי׳ כוונתו אלא לכשלים רלון הבורא יח"ש, ומה שמתחלה שאל הקב"ה את אברכם וכולרך אח"כ לכחזירו אחור ולא אמר לו מעיקרת לברר חת המלכיות, י"ל שהוח ע"ד שהיי בנסיון העקידה באמר לו הקב"ה לפחוע את בנו ושוב אמר לו אח"כ אל תשלה ידך אל הנער והיי זה כדי לגלות לדהתו של א"א ע"ה שמוסר הכל ולא נחשב אללו מאומה נגד ליווי הבורא ב"ה ושוב אחר בנחגלה זה אמר לו האמת, כמו כן י"ל בהך דע"י שבאל הקב"ה לאברהם נחברר לדקחו שאף גיהנם אינו אללו מאומה נגד הפסד איזה מלות אבל אח"ב אמר לו האמת כי רולה הקב"ה בעובת ישראל להלילם מגיהנם ע"י שיהיו בחו"ל מפוזר במלכיות. ומה שהגליות הוא נגד גיכנס אף שבאיזה מקומן במפורשים כחבו קלת הסבר אבל זה דרכם של המפו׳ לבקש קלח לשבר אח האוזן והעיקר הוא שאנחנו לא נדע דרכיו של השי"ח בשכר ועונש באיזה אופן הוא מדה כנגד מדה כאמור לא מחשבותי מחשבותיכם ולא דרכיכם דרכי

ובוה אפשר להבין דברי המד"ר פ' מסעי סי' הי עה"כ כי אחם באים אל הארן כנען זאת הארץ אשר חפול לכם בנחלה מלמד שהראה לו הקב"ה מאמר ישוב א״י

למשה כל מה שהיי ועתיד להיות וכוי ויחמר הי אליו זאת כארז אשר נשבעתי וגו׳ לזכער אתננה הראיתיך בעיניך מלמד שהראהו גיהנס וכו׳ התחיל משה מחיירא מן הגיהנס אמר לו הראיחיך בעיניך ושמה לא תעבור. ואינו מובן כיון דכל אותו קרא האי על מה שהראה לו א"י א"כ מה שייכות לגיהנם אלל אותה המראה של א"י. ולהנ"ל מובן דכיון שכתב שברחה לו בח"י כל מה שהיי ועתיד להיות וח"כ ראה כל אותן שני הגלות שיהיו ישראל מפוזרין בחו"ל תחת המלכיות ולא יהיו בא"י חה לער גדול ולכן הוכרת להרחות לו גם חת הגיהנם בכדי שירחה ממה שניצלים ע"י שלא יהיו בא"י ויתפיים דעתו בזכ. אבל כאשר ראה את הגיהנס התחיל להתיירא ממנו עד שאמר לו כהב"ה הראיתיד בעיניד ושמה לח חעבור

ולשון המדרש תנחומה פי פקודי סיי חי החר שבביה אותה המימרה שבירר הברהם הת הגלות ואמר מוטב שישתטבדו בני בגלות ולא ירד אחד מבני לגיבנם ובסכים בקב"ה עמו סיים לבסוף אמר הקב"ה בעוה"ז אחם משועבדים בידי גלוח ולעתיד לבוא אני מעביר את הגלות מכם שנמשלו כמים ואליל אחכם מגיהנם וכוי. ומבואר בזה שאך לעתיד לבוא יעביר הקב"ה את הגלות אבל עד ביאת המשיח הגלות הוא הכרח להצלה מגיהנם, מלבד שארי בטעמים שהבחתי לעיל מדברי חכז"ל. ובכל דרכי כשי"ת יש טעמים עד אין שיטור וכחקר אלקי חמלא ובמב שלא בורשב מרע"ב לבוא לא"י אמרו חכז"ל איזה טעמים והמגלה עמוקות הוסיף עוד טעמים למאות, וכללו של דבר שזה וודאי שהגלות הוא מאתו יח"ש לעובת ישראל ולעובת בעולם וח"כ אין בתחלת קושי מה שהסתבב מהמסבב כל הסיבות ברובה דרובא מגדולי ישראל וקדושיו שיהיו בחו"ל כי כן כוא כככרת לכיות בגולה עד זמן הגאולה ככו"ל.

אבל קשה החיך סברי הרמצ"ן וסייעתו שיש מלוה בישוב א"י אף בזמן הגלות כיון שהוא גזירה מן כשמים לכיות מפוזרין בין כעמים כאיך אפשר

שיהי׳ מלוה בהיפך לישב בח״י, ולעיל כחבתי לחרץ ביש חילוה בין עלי׳ בחומה ובין עלי׳ ביחיד כמו שהוא בדברי הריב"ש והרשב"ש וכן הוא בגמ' בדברי ר"ז אבל זה מועיל רה לחרץ שלא יהשה מאיסור השבועה דקחי רק על עלי׳ בחומה ואפ״ל דביחיד יש מצום אבל כיון שנתבאר שהגזירה היא שיהיו בגולה ואחז"ל בזה כמה טעמים כמו שהבחתי וגם הרמב"ז עלמו כחב דהבטחה דלא מאסחים לכלותם חלוי בהיותם בארז אויביהם וזה אינו מחורן אף אם נימא שאיו לעלות אלא ביחידות דמ"מ אם עולים הרבה אף שהי׳ ביחידות באופן שאין בו איסור השבועה של עליי בחומה אבל כיון שאינם בחו"ל מפוזר בין כל האומות גם זה הוא נגד שבועתו של הקב"ה שיהיו מפוזרים בכל רוחות בעולם, וחזינן דחף אחר ביאת במשיח שאז אין עוד שבועה על עלי׳ בחומה כמ״ש עד שתחפץ חכו זמן כגאולה ע"י מלך המשיח כמו שדרשו חכז"ל ואלו כג׳ שבועות אינם אלא שלא לדחות ולמכר עשות ככה ערם זמן הגאולה אף רגע אחת אבל אחר ביאת המשיח שהוא זמן הקץ ויעשו ישראל חשובה בעלו אלו השבועות, ואעפי״כ צורך גם אז לחותו בחשבון שיחמר לכם מלך במשיח שנתהיים גם שבועתו של הקב"ה שיהיו בין כל ע' החומות וא״כ אף אם אין עוברין על השבועה של עלי׳ בחומה מ"מ הכרח שיהיו בגולה מפוזר בין החומות, וכן הוח לפי בטעמים שאמרו חכז"ל על כגלות. וכגם שנראב שהגזירה היא רק על רוב ישראל שיהיו בגולה ובזה יולאין ידי חובתם אבל במצוה דאורייתא המוטלת על כאו״א מישראל אין מספיק חילוק זה ואי׳ שוקל ואיי סופר לכוין המספר שאם מועעין המה שמה טושים מלוה בעליי ואם מתרבין הוי עבירה שהוא נגד גזירתו של הקב"ה והלא אף אם נוסעים רק ביחידות לאט לאט מ"מ ברבות השנים יש מליאות שיביו שמה רוב ישרחל.

ובתב בישמח משה פי בשלח עה"כ תביחמו ותטעמו וגו׳ דבגאולות הראשונות שהיו מקובלין יחד אמר עד יעבור שלא היו מחוסרין אלא העברה ממקום למקום ובשלישית שהן מפוזרין בד׳ קלוות וחין ידיעה כלל מזה לזה ויש מקומות ומדינות שאין יודעין מהם וכם אין יודעין מאחנו אמר לשון הבאה שהשי"ח

יביאם מארבע הפיחות ומכל המהומות שהם שם יעיי"ש, וא"כ כיון שהפיזור הוא באופו שאיו ידיעה מזכי לזכ א"א לידע מכ כוא מספר כרוב וכגם שלא בא לידי ספה זה בכל משר זמו גלותינו דבכל הדורות אף ממה שהוא בידיעתינו הי' מאה פעמים יותר בחו"ל כמ"ש כחוו"י אבל כיון שהקב"ה גזר ואמר שיפורו ישראל בכל די רוחות העולם וזהו היומו של עולם שתתפשע בתורב ובאמונה בכל העולם כחבואר בגמ' ורש"י במס' ע"ז ועוד טעמים רבים שהבחתי וכן כתב השלה"ה בעלמו שהגלות הוא הכרח לעובת ההב"ה ולעובת ישראל שיתפשע ההדושה בכל העולם וא"כ מוטל על ישראל להיים גזירה זו. וא"כ האיד אפשר לומר שיש מלוה בהיפד להיות בא"י.

והגם שי"ל שאפשר להיים שניהם שיהיי חלה מישראל בא"י והשאר יתפזרו בחו"ל בד' כנפות הארץ חבל כיון שאנחנו לא נוכל לידע מי ומי ההולכים מי יעלה בהר הי לח"י ומי יתפזר בחו"ל החיד חפשר לימר שיש חיוב מלוה מה שאנחנו לא נדע את מי לחייבו בחותה המלוה וחת מי לפוטרו. ולדעת החר"י ז"ל כוח חלוי בשורש נשמה כמ"ש שכחו"ח לריד להיוח במהום ששמה הנילולות הה׳ ששייכים לשורש נשמה. אבל מי הוא היודע שורש נשמחו, זולת השרידים אשר ה׳ קורא, אלא שבוודאי המכין מלעדי גבר מסבב סיבות שיבות כחו"ת למקום שלריך להיות. ודברי האר"י ז"ל בוודאי אמיתים אבל בדרד הלכה ביהיי חיוב חלוה חה שלא נוכל לידע בשכל אנושי כדת מה לעשות זה א"ה, ותורה לא בשמים היה, וא"כ לריך להבין דעת הרמב"ן ז"ל שיש חיוב מלוה בישוב א"י אף בזמן כגלות, וכשלכ"ק כביא אלו כשני ענינים באריכות הן דעת הרמב"ן במלות ישוב א"י וגזירת הגלות שהוא הכרח וכילד יתקיימו שניהם.

גם לשון הריב"ש בסי׳ ק"ח חינו מובן לכחורה שחחר שכתב שם דהעלי׳ לח״י הוי מלוה סיים ומה שביי אומר בנביא לבני בגלות בנו בחים זה ביי מפני כגלות שנגזר עליכם ותי שכגלם לא כיי תניחם לשוב עד שעלו ברשות כורש וגם עתה אחת משלש שבועות שהשביע ההב"ה לישראל שלא יעלו בחומה. ומדהמשיד בדברים לותר וגם עתב חתת מג' שבועות על מב

שכתב קודם בגזירת כגלות דמי שכגלם לא כיי מניתם לשוב ש"מ דסובר דוה הוי ג"כ מטעמי השבועה דמי שהגלם אינו מניחם לשוב והכרח הוא שיהיו בגולה עד זמן הגאולה. א"כ האיך אפשר שיהיי מצוה לעלות לח"י כיון שאפשר שעי"ז יבואו כולם או רובם לח"י והוא נגד הגזירה של הקב"ה כח"ל.

משה

## כמו

אבל הענין הוא דהנה בדור המדבר שהיי הגזירה שישארו במדבר אמר הכחוב על המעפילים לעלות למה זה אתם עוברים את פי ה' אף שהיו לדיקים גדולים כמו שהבאתי במאמר ג' שבועות שלא היי דור זכאי כמו דור המדבר והגזירה היי מבור אותו בחטא שלא אבו לעלות ועשו ע"ז תשובה גמורה שהתודו ואמרו הננו ועלינו וגו' כי חטאנו ועלו במס"נ ממש שידעו שהעמלקי והכנעני בדרך כמ"ש החת"ם שוה היי חשובה במס"ג ממש, ואעפי"כ לא בועיל אחר בחעא והגזירה ובוודאי אלהים חשבה לטובה שראתה חכמתו יח"ש שאחר החטא א"א שיהיי החיהון באופן אחר. ועכ"פ כיון שעלו אחר הגזירה שישארו במדבר אף שעלו לש"ש היו בזה עוברים את פי ה' וא"כ הי' סברא לכאורה שגם בגלות הזה כיון שגזירה היא מאחו יח"ש להיוחינו גולה מארצינו הוי העולה לח"י עובר חת פי הי שגזר על הגלות אבל ע"כ שאינו כן דל"מ לדעת הרמב"ם בסה"מ מלוה הנ"ג יש הכרח שיהיי לעולם מישראל בא"י עבור הידוש החודש דחל"כ בעלו המועדות והוא ח"ו מחיית אותות כאומה כמ"ש שם וז"ל אלו הנחנו דרך משל שבני א"י יעדרו מא"י חלילה לקל מעשות זאת כי הוא הבעיח שלא ימחה אותות האומה מכל וכל, אלא חפי׳ לדעת הרמב״ן דפליג ע״ז וסגי לדעתו בקביעת המועדים החשבון שנעשה מכבר בימי הלל הנשיא אבל גם בלא"ה הרי חזינן שהרבה תנאים נשארו בארץ ישראל גם אחר החורבן וגזירת הגלות וריב"ז בקש על יבנה וחכמיי שישחרו שם חחר הגלוח, וכן אח"כ בימי האמוראים ובכל הדורות היו הרבה עוליו לא"י, ובוודאי שרלון הקב"ה שגם בימי הגלות אף בנגזרה גזירה על רוב ישראל שיהיו מפוזרין בד׳ רוחות כשמים גם א"י כוא בכלל ד' רוחות כשמים

ולריך שיהיו גם בח"י עובדי השי"ח ומהיימים מלות

מאמר ישוב א"י

התלויות בארץ ושארי מלות במקום הקודש, ואין זה דומה לגזירת דור המדבר שהיי הגזירה בפיי שישחרו כולם במדבר עד תום כל הדור כמבוחר בקרח, גם החר המ' שנה מבוחר בקרח בפי׳ שלח יבוחו לח"י אלא כלב ויהושע והפחותים מבן כ' והיתרים מבן ם׳ לא זולת, ונאסר עליהם בפי׳ באומרו לא תעלו ולא חלחמו, וגם כי המעפילים הלכו בדרך עלי׳ בחומה וזה וודאי אסור ובוודאי היו נהראים בזה עוברים את פי ה' אבל בזמן הגלות האחרון שהי הגזירה שיהיו ישראל מפחרין בכל המדינות וגם א"י בכלל כל המדינות וא"א לפרט מי ומי יהיו ההולכים לא"י בכל הדורות ובע"כ שגזירת הגלות היא כמו שדעת רש"י והרמב"ם וסייעתם הוא בענין ישוב א"י שאף שמבואר בהרא וירשתם אותה וישבתם בה ועוד כמה קראי כעיו זה גם יש שבועה על נחינת א"י לישראל כאמור אשר נשבעתי לאבותם לתת להם מ"מ סברי דכ"ו אינו מצוב כי לא נלטוינו על ככה אלא היא הבטחב מכשי"ח שכן יכי בוודחי שנחיישב כולנו בח"י בזמו כגאולה. והרמב"ן מחמת הראיות שיש לו, גם מכח סברת פליג התם וסובר שהות גם ליווי, תבל בגזירת הגלות כו"ע מודי דחף שיש כמה הרחי שהקב"ה גזר ע"ז וגם נשבע על ככה מ"מ אינו ליווי אלא גזירה והבטחה מההב"ה שבוודאי יהי' כו שיהיו ישראל מפוזר ומפורד בין כל העמים עד זמן הגאולה שיתהבלו ישראל ע"י מלך המשיח. ואיו הליווי על ישראל בחומר איסור שבועה אלא שלא יעלו בחומה, אבל על העליי לא"י ביחידות שלא בדרד חירות אין שום ליווי דמאחר שרלון הקב"ה שיהיי חלה מישראל הן בארץ והן בכל המדינות וח"ח לפרט על כל הדורות של הגלות כמה כם ומי ומי כמה שיעלו לח"י או לא יעלו לח"י שיהי בזב איזב ליווי כי אין במצות ובאיסורין אלא במב שאפשר לברר עפ"י התוה"ה בשכל אנושי כדת מה לעשות ותורה לא בשמים היא, וכיון שאין בזה לא ליווי ולא איסור ולא חיוב נשאר הענין על ההשגחה העליונה כחשר חבחר להלן, וח״ח לחשוב שחף חם יעלו ישראל ביחידות בדרך היתר מ"מ ברבות השנים

לאט לאט יבואו לשם רוב ישראל או כולם, דכיון

שהקב"ה גזר והבטיח שלא יהיי כן אלא יהיו מפוזרין

בכל רוחות בעולם עד זמן הגאולה אין ספק שיתקיימו

דברי בקב"ה, ולכן יפחדו ישראל גם אחר הגאולה שאם לא נתקיים עדיין השבועה להיות בין כל העמים א״א שתביי הגאולה כמבואר בדברי חכז״ל שהבאתי. אבל עדיין לריך להבין לפי"ז דעת הרמב"ן וסייעתו שיש מלוה בישוב ח"י אף בזמו הגלות וכתב שנתחייב כאו"א וכאיך נוכל לחייב בזמן שבקב"ה גזר גלות ואנחנו לא נדע על מי נגזר להיות בחו"ל בין העמים.

#### כמו

והנלפע"ד דברים ברורים בכוונתם ז"ל בעזר החונן לחדם דעת ברו"ח ית"ש דהנה בכל מצוה ואיסור שנדחה בתוח"ק יש פלוגתא, כגון בקרבן ליבור בטומאה שהחירה החוה"ה פלוגחא בגמ' יומא די ו' ע"ב אם עומאה הותרה בליבור בהיתר גמור או רה דחוי׳ בליבור, ופירש"י ז"ל שם ד"ה דחוי׳ אעפ"י שהקרבן ליבור דוחה אותה בקושי הוחרה ולא היתר גמור, ובשבת אלל פק"נ כתב הכ"מ בפ"ב מה"ש שזה חלני ג"כ בפלוגחת דדחוי׳ תו הותרה. והחשו עליו מגמ' יומא ד' מ"ו דשבת הותרה עומאה דחוי' ועי עע"ח חו"ח סיי די שמתרן, וכרח"ש במסי יומא פ' יוה"כ סי' י"ד כתב בשם הר"מ לחלק דשבת הותרה אלל חולה והוי כמו חול ונבילה ושאר מאכלות אסורות אינם אלא דחויי. גם בעשה דוחה ל"ת כתב המהרו"ה בתשובה שלא אמרו אלא דוחה ולא הותרה. וכן נראה ממה שאמרו דהיכא דאפשר לקיים שניהם אינו דוחה הלא תעשה. ואמנם ממה שכתבו כתוספות פסחים דף פ״ה ע״א ד״ה כשהוא דכיון דאסור בגומרתא משום הפסד קדשים לא הוי אפשר לקיים שניהם ודחי הלא תעשה והלא החשש של הפסד הדשים אינו אלא איסור דרבנו ובאיד אפשר לדחות ל"ת דאורייתא אם בוי מב"ת אפשר להיים שניהם בשביל שמדרבנו א"א להיים שניהם וע"כ שמה"ת אף באפשר להיים שניהם נדחה הל"ת אלא שמדרבנן החמירו בזה ולא החמירו כשיש איסור דרבנן עי׳ מלה״ר בסוגי׳ דעשה דוחה ל״ח שביחר בזה ואם מדאורייתא אמרינן שנדחה הל"ח אף באפשר לקיים שניהם ע"כ שסברי דהוי היתר גמור והל"ת כמאן דליחא ולא דוחה בלבד כמ"ש המהרי"ק, ובכלאים בבגדי כהוגה דעת הרמב"ם בפ"י מה' כלחים ה' ל"ב

ובפ״ח מה׳ כלי המהדש ה׳ י״ב שאינו מוחר אלא בשעת עבודה אבל שלא בשעת עבודה לוקה, והראב"ד פליג שם דמותר כל היום אף שלא בשעת עבודה דלגמרי הותר וזה ג"כ כעין הפלוגתא דדחוי׳ או הותרה. ובכלחים בלילית דעת הראב"ד בפ"ג מהי לילית דלא שרי אלא במקום מלוה ומשמע שמחלק דכלאים בבגדי כהונה הותרה ובלילית אינו אלא דחויי וכתום' מנחות ד' מ' ע"ב ד"ה תכלת כתבו בהיפד דכלאים בלילית אף בלילה שאינה מלוה מותר דלגמרי בתיר בכי כלאים של לילית, ובבגדי כהונה לא בותרה הכלאים אלא בשעת עבודה ואינו אלא דחויי. אלא שאח"כ כתב בשם ר"ח ללדד דגם בבגדי כהונה הותרה. ועי׳ שאג״א סי׳ כ״ע ול׳ שהאריך בכ״ז והוא מבוכה גדולה בפוסקים בכמה ענינים שאינם דומין זל"ז. פעמים הותרה ופעמים הודחה, והוא לריך ביאור רחב לא עת כאסף פה.

ובדין העוסה במלוה פעור מן המלוה כחב הרשב"ח בחידושיו במס׳ סוכה ד׳ כ״ה על המשנה דשלוחי מלוה וכו' וז"ל כיון דלה מיפטר הלה בעודו עוסק במצוב זו [דאל"ב לא הוי עוסק במצוב] ל"ל קרא פשיטא למה יניח מלוה זו בשביל מלוה אחרת. וי"ל דכח קמ"ל דחפי חי בעי לכניח מלוב זו לעשות מלוב אחרת גדולה בימנה אין הרשות בידו סד"ח חיפטורי הוח דמיפטר מינה חבל חי בעי למישבק כא ולמיעבד כאידך כרשות בידו, קמ"ל דכיון דפטור מן האחרת הרי הוא אצלו עכשיו כדבר של רשות ואסור לכנית מצותו מפני דבר שכוא של רשות. ועוד למדנו הכי דאע"ג דאיכא עליי מלוה קבועה לזמן וודחי כגון ק"ש ושחיעת הפסח וקודם לכן באת לו מצוב אחרת שתבעלנו מן באחרת אם יתחיל בה רשאי הוא להתחיל בזו שבאה לידו עכשיו ואם יבעל מן האחרת יבעל ואינו חשוב פורק עלמו ממנה כשפורקה מעליו מחמת דבר מלוה וכו׳ יעייש.

נמצא לפי חי׳ הרחשון של הרשב״ה כיון שגמרינן מקרא דעוסק במלוה פעור מן המלוה הוי המצוה דמיפטר ממנה לגמרי כדבר הרשות והוא כדעת כאומר גם באיסורין היכא שנדחה מה"ת הוי הוחרה לגמרי, וחיי בשני של הרשב"ח לייע מיש דקמ"ל מקרח

דלא הוי כפורה עלמו מו המלוה כיון שכבר נתבאר דהפקעה מן המלוה להביח עלמו לידי פעור חינו אלא איסור דרבנן כמבואר בגמ' א"כ למה הולרך קרא דלא הוי כפורק עלמו מן המלוה כשפורקה מעליו מחמת דבר מלוה, הלא אף כשאינו מחמת דבר מלוה אין איסור פריקה מן המלוה מה"ח אלא מדרבנו.

משה

ואולי בתי׳ כשני בא לחרץ דאף אם נימא דכסברא כוא בכיפר שאינו אלא דחויי ובככ"ג אפשר דאסור מה"ת להביא עלמו לידי כד ואפשר דמה שאינו אסור מה״ת להפקיע עלמו מן המלוח אינו אלא אם אח"כ יהיי היחר גמור. אבל לא היכא שגם אח"כ אינו היתר גמור ובקושי הותרה אפשר דאסור מה"ח להביא עלמו לידי כד. ואולי הכוונה בדברי ברשב"ה ז"ל דחף שהפקעה מן המלוה חינו חלה דרבנן מ"מ יש נ"מ במה שחזינן בקרא דמותר להפקיע מן המלוה כשהוא בשביל דבר מלוה הבאה לידו וראשונה קודמת דבכה"ג אף חכמים לא יוכלו לגזור שלא להפקיע את המצוה כסברת העו"ז בכ"מ דמה שרואין בקרא בפי׳ שמותר אין לחכמים לגזור ע"ז, וכן נראה מדברי החום׳ ב"מ ד' ס"ד ע"ב ד"ה ולא לפי׳ ר״ת דמה שהתורה התירה בהדים לא רצו חכמים להעמיד. דבריהם. וא"כ נ"מ טובא במה דחזינן בקרא דתו אין לגזור בכה"ג אפילו מדרבנו ולע"ע.

ובעיקר הדבר גבי העוסה במלוה פטור מן המלוה אם אמרינן דהופקע המלוה לגמרי והוי הותרה או אינו אלא דחוי׳ נראב שביא פלוגחת גדולי באתרונים ז"ל דהעו"ז באו"ח סיי ק"ח וביו"ד סיי שמ"א פליג עם הדרישה במה שחלקו בשו"ע דבשכח או נאנם ולא בתפלל שחרית מתפלל מנחב שתים אבל אם לא בתפלל מחמת שביי אונן אינו מתפלל תפלה הסמוכה בחים כיון שבשעת חיוב התפלה הי׳ פעור מו הדיו אינו דומה להיכא שהיי חייב מן הדין אלא שנאנם ולא התפלל. וכתב הדרישה דגם היכא שלא התפלל מחמת שהיי עוסק במלוה דפטור מן המלוה הוא ג"כ פטור מן הדין בשטח חיוב החפלה ואינו דומה לנאנם להתפלל בתפלה הסמוכה שחים ופליג עליו בעו"ז דהך העוסה במלוה פעור מן המלוה אינו פטור מן הדין אלא מחמת אונם שעוסק במצור

שכד

האחרת ודמי לנאנם ולא בתפלל, והנקה"כ ביו"ד סיי שם"א הסכים להדרישה דהעוסק במלוה דפעור מן המלוה אינו חייב כלל מן הדין, וכן מבואר במג"א סי׳ ל״ב ס״ק כ׳ דוכ בשעת חובתו כי׳ פעור מו הדון, דלה כעו"ז יעיי"ש. והדברים ברורים שזה שורש פלוגחתם דלדעת העו"ז העוסק במלוה פעור מן המלוה אין הפי׳ שפטור מן הדין אלא שבוודאי חיובא רמי׳ עליו לקיים המלוה אלא שא"ל לעשוחה מחמת האונם שעוסה במלוה אחרת והוי רק דחויי ודמי לשכח או נאנס ולא החפלל. אבל הדרישה והנחה"כ והמג"א סברי דכיון דהעוסק במצוה פעור מן המצוה הוא פטור לגמרי מן הדין כסברת הרשב"א דהוי אללו במלוה כדבר הרשות והותרה לגמרי.

# קיז

והנה כי כן יש לחקור לדעת הרמב"ן וסייעתו שיש מלום דאורייתא בישוב א"י אמנס זה וודאי שבומו גלותינו יש גזירת הגלות מחתו כמבוחר בכמה קראי ובדברי חכז"ל שגזר הקב"ה להיות ישראל מפוזרין בכל רוחות העולם וע"כ שבזמן הגלות נדחה מלות הישוב בארץ ישראל שא״א לקיים שניהם כמו שהארכתי למעלה אבל י"ל בשני פנים או דכיון שהגלה הקב"ה את ישראל ובעל מלות הישוב בא"י נפקע לגמרי אותה המלוה של ישוב א"י כמ"ש הרשב"א בעוסק במלוה פטור מן המלוה דהוי לגמרי כרשות וכדעת הסוברין דבוי פטור לגמרי מן כדין ולא דמי לנאנס, וזכ דעת בריעב"א שכתב דמחמת גזירת בגלות בותר אף כלאו שלא לשוב למלרים ומוחר אף לכחחילה לילך לדור במלרים ומכש"כ שהופקע עי"ז המ"ע של ישוב הארץ. ואף מהפוסקים דלא סברי כוותי׳ דהריעב״א בלאו דלא חשוב למלרים, יש מהם שסברי דעשה דישוב כחרץ בעל מכח גזירת הגלות.

אבל י"ל ג"כ דחף שבוודחי שע"י הגזירה שיהיו בגולה נדחה המלוה דישוב א"י מ"מ לא הופקע המצוה ועדיין חיובא רמי׳ על כאו״א מישראל אלא שנדחה המלוה מחמת חונם של גזירת הגלות וכדעת בטו"ז בטוסק במלוה פטור מן המלוה דאף שאמרו לשון פעור אינו פעור מלד הדין כי חיובא רמי׳ עלי׳

ואינו אלא אונם שרחמנא פטרי וכמו שאמרו דחויי ופירש"י ז"ל דלא הוי היתר גמור, וזהו דעת הרמצ"ן בענין הגלות, דאף שבוודאי מחמת גזירת הגלות א״א שיביי חיוב לעלות לח"י חבל לח כופקע כמלוכ וחינו פטור מלד הדין ועדיין חיובה רמי׳ על כהו״ה מישרחל אלא אנוסים אנחנו שלא לעשות חובותינו מחמת גזירת כגלום

והנ"מ כיא דלדעת הסוברין שהופקע המצוה לגמרי אף הזוכין לדור בא"י אינם מקיימין מלות וירשתם אותה וישבתם בה כי בזמן הגלות הופקע המצוה וכמו בכלאים בבגדי כהונה למאן דסובר שאף שלח בשעת עבודה הותר, וכן בכלחים בלילית למ"ד שמותר אף היכא שאינו מקיים מלות לילית וכמה ענינים כה"ג דאמרינן כיון שהחירה החוה"ק לגמרי כותרה אלא שהזוכים לדור בא"י זוכים במצור התלויות בארץ ובשאר תורה ומלות שחשובים יותר במקום הקודש הבל מלות כישוב ליתה לדעתם בזמו כגלות. המנס לדעת הרמב"ן שלא נפקע המלוה ועדיין חיובא רמיי אלא שדחוי׳ כיא מחמת אונם של גזירת כגלות א״כ אותן הזוכין לדור בח"י שפיר מקיימין המלוה כי לא נפקע המלוה וכמו שהוא לדעת הסוברין בכלאים בבגדי כהונה ובלילית שבשעה שאינו מקיים המלוה לא נפקע איסור כלאים, ובאמת בכל דברי הרמב"ו אינו מוזכר שחייב לעלות לח"י אלא שכל דבריו סובבים שאינו מלוה לשעה ולריך למנותו במנין חרי"ג ואמר קודם דבשביל שהי׳ בכמה דורות גם בימי דוד ואינו מלוה לשעה, ושוב הוסיף עוד דגם בזמן הגלות שייך מלוה זו דכיון דלא נפקע המלוה ועכ"פ הדרים בא"י מקיימים מלוב זו בוי וודאי מלוב הבועב לדורות.

גם באבני נזר נועה לומר דלא קאי הרמב"ן אלא על הדרים בח"י אלא שעומד לנגדו הלשון מחחייב כאו"ה וכבר כחבתי בזה. גם אינו מובן לפי דבריו עיקר החילות דאם יש לחלק במצוה זו בין זמן כגלות לזמן שישרחל שרויין על חדמתם לענין חם יש חיוב לעלות ל"ל דבזמן הגלות בעל המצוה דוירשתם אותה וישבתם בה וא"כ האיך חלה מלוה זו על היושבים בא"י. ובדברי הריטב"א אין קושי׳ דאף שבטל מלוה זו מ"מ בהיושבים שמה יש איסור שמפקיע

עלמו מן המלוח, גם טעמים אחרים שיש לומר בזה, אבל לדעת הרמב"ן שכתב בפי׳ שבא בשביל המלוה דיישבחם בה אינו מובן לכאורה, ולדרכינו טכשיו מיישב שפיר הכוונה שלא הופקע המלוה וחיובא רמי׳ על כאו"א אלא שדחוי׳ הוא כנז"ל, ודוק בזה.

הדרב"ש שכחב דעליי לח"י הוי מאוה כחב בפיי שאין הכוונה דהוי עלם ההליכה מאוה אלא שכיון שאם נחישב בא"י מקיים מאוה הוי ההליכה ג"כ עוסק במאוה והביא שם ראיות גם מאיזה ענינים אחרים שהוא כן שאין ההליכה עיקר המאוה אלא כיון שאח"כ ע"י הליכה זו בא לידו מאוה לכן נקרא שאח"כ ע"י הליכה זו בא לידו מאוה לכן נקרא גם ההליכה עוסק במאוה, וסיים שכן הוא בחולך לעלות לא"י, וכתב זה לענין מפליגין בספינה חוך ג' ימים לשבת דהוי דבר מאוה והביא עוד מ"ש לענין זה זולתי בחולך לסחורה הוי דבר מאוה לענין זה זולתי בחולך לטייל, ומובן שפיר דכיון דאחר בנחיים בא"י מקיים המאוה שאינה אלא דחויי ולא הוחרה ועדיין חיובא רמיי עלי לכן הוי גם ההליכה הוחרה במיים מכ"פ אף שלא ללעו" על ככה.

#### קיח

ומעתה לפי"ז כיון שבזמן הגלות אין לנו שום ליווי בענין נסיעה לח"י כי כן גזרה חכמחו יח"ש להיות בחו"ל בכל מקומות מושבותיהם של ישראל וגם בח"י יכוי ישוב חשוב של עובדי השי"ח בתורה ובמלות והזוכים לעבוד השי"ח בח"י בעיר הי שמה חשרי הלקם, אמנם גם היושבים בחו"ל בשליחותו של המקום ב"ה מחמת הרבה טעמים כמו שכתבתי למעלה. ולדעת הרמב"ן המה מלילים בישיבתם בחו"ל את כלל ישראל מכלוי ר"ל כמו שהבחתי דבריו, ח"כ מקיימים בזה רלון כבורא ב"ה, והאדם לא נברא אלא לעשות רלון הבורא ב"ה ולהיים את שליחותו אשר שלחו ה". ומ"ש הראשונים טעמים על מה שלא נסעו הגדולים לא"י שהיי בזה סיבות ומקרים, כייז הוא לשבר את האוזן שלה לזלול במצות ישוב ה״י, כי בחמת חשרי חלקו למי שזוכה לעבוד השי"ת באמת בעיר ה' שמה כאשר אכתוב עוד בזה, ולכן כתבו שהיי טעמים וסיבות

ומקרים על מניעחם מליסע לאה״ק, וכמ״ש בחובת הלבבוח פ״ג משער הבטחון שלכל הגזירות הקודמות בידיעת הבורא סיבות ולסיבות סיבות, והאריך שם בעניני הסיבות שהוא גבו׳ מעל גבו׳ וכאשר אמר הכחוב כי גבהו שמים מארץ כן גבהו דרכי מדרכיכם ומחשבותי ממחשבותיכם יעיי״ש. אבל עיקר הדבר מה שנסתבב כן מהמסבב כל הסיבות הוא מחמת שכן הוא ראונו ית״ש כאשר הארכתי לעיל.

משה

וכיון שמעיקר הלכה אין בזה שום ליווי. לא חיוב ולא איסור. חלוי הכל בהשגחה העליונה כאשר כו הוא בכל הנסיעות ובכל מדרך כף רגל שהאדם עושה. שאנו מברבין בכל יום המכין מלעדי גבר ונודע מה שפי׳ הבעש"ט זי"ט ועכ"י משאה"כ מה׳ מלעדי גבר כוננו ודרכו יחפץ שהחדם סובר שהולד לדרכו שהוא חפץ בשביל איזה מו"מ או שאר חועלח אבל באמת הוא שמה' מלעדי גבר כוננו שלריך לתקן שם ע"י חורה או תפלה או ברכה שיאמר שם כמ"ש האר"י ז"ל, והוספתי נופך שרמז עוד הכ' במה שאמר ודרכו יחפץ כי אם ח"ו האדם הולך לדבר עבירה או במחשבת עבירה ר"ל בוודאי שיש לו בחירה לילך נגד רצון הבורא ב״ה כי הקב״ה אינו נוטל הבחירה משום אדם, וז"ל החובת הלבבות בשער הבחינה באמלע פ״ה כל תנועותיך נקשרות בחפץ הבורא יתעלה וכנהגתו ורלונו הקעוה והגדולה שבהם והגלויי והנסתרת חוץ ממה ששם ברשותך מבחירת העוב והרע ע"כ. וכן לדבר מלוה שלריך לילך נותן בידו הבחירה דאל"כ אין שכר ועונש ולא שייך לומר בזה מה' מלעדי גבר כוננו כי הבחירה בידו, וכן כמו שאמרו בגמ' שילהי ר"ה ד' ל"ד ע"ב שתי עיירות באחת תוקעין ובאחת מברכין כולך למקום שתוקעין ואינו הולך למקום שמברכין ולא שייך לומר בזה מה׳ מלעדי גבר כוננו כי במה שאפשר לברר עפ"י הלכה לאיזה מקום ילך לריך לידע את ההלכה, והבחירה בידו לעשות כדין, אלא שאם רוצה לעשות חפץ הבורא ב״ה ואין מחשבתו לעבירה ח״ו אלא שאינו יודע איזה דרך ישכון אור ואנה ילך ע"ז אנו מברכין המכין מלעדי גבר. וזה שסיים הכי ודרכו יחפץ דר"ל כשחפלו רה בדרכיו יח"ש אזי מה׳ מלעדי גבר כוננו אבל לא כשחינו בוחר בעוב שבזה יש לו בחירה.

שכו

ובגמי מכוח דייני ע"ב אמר ר"ה וכו' מן החורה ומן הנביחים ומן הכתובים בדרך שחדם רולה לילך מוליכין אוחו, מה"ח דכתיב לא חלך עמהם וכחיב קום לך אתם, מן הנביאים דכתיב אני ה' אלוקיך מלמדך להועיל מדריכך בדרך חלך, מן הכתובים דכתיב אם ללנים כוא ילין ולענוים יתן חן וכחב שם המהרש"א וז"ל דלא קאמר שמוליך אותו בקב"ב אלא מוליכין אותו והוא עפ"י מה שכתבנו בכמה מקומות שכל מחשבה ודיבור ומעשה החדם הנה הוח בורח לו מלאך לפי ענינו אם לעוב אם לרע וע"כ אמר בדרך שחדם רולה לילך שהרשות ביד החדם ממנו ית' שהכל בידי שמים חוץ מי"ש אבל כפי רלונו ודעתו של אדם מוליכין אותו אותן המלאכים הנבראים מאותו רלון ומחשבה אשר בו ומייתי ראי׳ מה"ח וכו׳ שרלונו ודעתו ברעב לילך אתם כביא ששלח לו בקב"ב מלאך כרלונו ומחשבתו שחמר לו קום לך חתם וכו' יעיי"ש.

ומבואר בזה במה שאמרו בדרך שאדם רולה לילך מוליכין אותו דהכל תלוי בדעתו ורלונו של באדם. שאם דעתו ורצונו לש"ש נברא מאוחה המחשבה מלחך טוב שעל ידו הקב"ה מוליכו בדרך האמת, אבל אם אין דעתו לש"ש נברא מאותה המחשבה מלאך רע שמוליכו למה שהוא נגד רלונו יח"ש ואיהו דאפסיד אנפשיי ר״ל. וכשתא לפי״ז בענין א״י וחו״ל אשר אנחנו לא נדע מי כוא כלריך לכיות בא"י ומי כוא כלריך לכיות בחו"ל אין לנו לכשען אלא על אבינו שבשמים שיהי׳ דעחינו לש״ש ואזי השי״ת יכין מלעדינו בדרך כאמת לעשות שליחותינו כמועל עלינו.

### קים

ובזה מוכן דברי השלה"ה שחף שכתב בכ"מ שהגלות בחו"ל כוח ככרח מחתו ית"ש לעובת כהב"כ ולטובת ישראל ולנורך הגאולה כאשר העתקתי לעיל דבריו ואעפי"כ במקום אחר הפליג במלות ישוב א"י בכשתוקקות מרובה ואין בזה סתירה דתרווייםו איתניי דאף שבוודאי כגלות כוא ככרת לעובת כקב"כ וישראל כמו שהאריך בזה השלה"ק, אבל כיון שלריך שיהיי ישראל גם בא"י הראוין לכך להחקדש שמה בקדושה יחירם בי׳ לורך לכלכיב כלבבות לכודיע גודל ערכה

וחשיבותה של ישיבת ח"י בקדושה ובעהרה כחשר כן הוא האמת והיי באותן הדורות התגברות הילה"ר עובא שלא יסע שום אדם לא"י כאשר יתבאר זכ להלן, ש"כ היי אז לורך גדול להודיע כמה מעלחה של א"י וליון דורש אין לה מכלל דבעי דרישה לדרוש ולבאר תפארתה שישתוקקו ישראל לתורה ומצות שבא"י והי' בזה חיזוה לאותן הלריכין להיות בא"י שיבואו לא"י בתשוקה וע"י הרלון החמיתי זוכין לסייעתה דשמיה לילך בדרך האמת. ולהלו יתבאר עניו זה יותר באכוכה.

וכבר כבאתי מ"ש כשלכ"ק בשער כאותיות אות ק׳ בדינים הנוהגים בח"י וז"ל כל הנוסע לחרץ בקדושה נוסע בשביל לקדש עלמו ולקיים המלות חשר שמה. והרי שחינו מדבר חלח מהנוסעים לש"ש אך בשביל הקדושה ואעפי״כ כשכתב שם לבניו דינים הנוהגים בא"י כתב הטעם ע"ז שאם תזכו כמוני לבוח לחרץ הקדושה לדור חדעו מה לעשוח ולח כתב להם סתם שיעשו כמו שעשה הוא ז"ל לבוא לא"י אלא בלשון ספק שאם יזכו לכך, דאף שהיו בניו ז"ל לדיקים וקדושים מ"מ לאו ככל זוכים לדור בא"יו כי אותן הלריכין להיות בחו"ל מקיימין בזה רלון הבורא ב"ה. וכן שם במקומו אחר שהאריך להלהיב הלבבוח לח"י סיים דמי שחינו זוכה להבוע דירתו בחדמת קודש או שכוא אנום יש לו תקנה מדוגמת אדמת קודש לביות לו מקום ד' אמות של כלכב בתבודדות לבתבודד עם חלוקיו יעייש, ומדכחב שני גווני שחינו זוכה חו שהוא אנום מבואר דאף במי שאינו אנום יש שאינו זוכה לכך ויש לו תקנה ע"י מקום התבודדות, וזה מיירי בלדיקים כי מי שחינו לדיק חינו יודע מה הוח בתבודדות עם חלוהיו.

וגם בחרדים בזביר עובה בהומרו כל היש יחרד בבוחו חל ח"י להיות י"ש כפלי כפלים ממה שביי בחו"ל, ואם באמת ביאתו בחרדה כ"כ להיות יש כפלי כפלים הנה עין ה׳ אל יריאיו להדריכו בדרך אשר ילך בה למקום שלריך להיות, אבל זה פשוע שלה עלה על דעת שום הדם מעולם לכפור בגזירת סגלות שהכל יהיו בח"י קודם ביחת המשיח, שזה מינות וכפירה גמורה ר"ל נגד המבוחר בכמה הרחי

ובדברי חכז"ל בכמה מקומות שאך מלך המשיח יביא את כל ישראל לא"י ואין שום התחלת קושיי במה שרואין בשלה"ק שמתלהב מאוד במצות ישוב א"י ומעתיק כל דברי החרדים והתלהבות כל דבריו הקדוחים בזה ובמקומות אחרים מאריך בגודל ההכרח והחועלת במה שישראל מפוזר ומפורד בחו"ל בין העמים, כי הדברים ברורים כמ"ש וכל דבריהם אמת ולדק וברורים למבין.

# 27

ומיושב לפי"ז ענינו של ר"ז שלא נסע לא"י עד שראה שערי בחלמא דאף שהיי לו השתוקקות עלומה לא"י ומסר נפשו ליסע דרך ימים ונהרות בלא מברא מ"ת כיון שמעיקר הדין אין לנו ליווי וחיוב בזה מחמת גזירת הגלות שאין בידינו לידע מי ומי ההולכים ואף הרמב"ן ז"ל ע"כ מודה לזה כאשר החלכתי למעלה ואין לנו על מי להשען אלא על אבינו שבשמים שאם דעתו לש"ש המכין מלעדי גבר מדריכו בדרך האמת, אבל יחידי סגולה שדרכם למעלה מהשגתנו ואין סומכין בשום ספק שאפשר לעעות עד שיש להם גילוי דעת מן השמים ממחינין גם בזה על גילוי דעת מן השמים ממחינין גם בזה על גילוי דעת מן השמים.

וכתב ק"ז הישמח משה זלה"ה בהפערה לפי רחה עה"כ וכל בניך למודי הי וזלה"ק באמלע דבריו כי אם אמנם מעלת האדם הוא שהוא בעל בחירה בוחר במה שירוה אבל המעלה הגדולה שיביא אח עלמו בבחירתו לגדר שילה כמעע מן הבחירה ולה ירלה כ״ח רלונו ית״ש ומזה יגיע למדריגה יותר גדולה דהיינו שיהי׳ דבוק כ״כ באלוקים עד שיורנו השי״ת בדרך יבחר ולא ידבר כ״א ברלון השי״ת מה שישים אלוקים בפיו ולא יתנועע כ״א ברלון השי״ח, ודבר זה עמוק מאוד עכ"ל הק'. ומקובלני מבית אבוחי שק"ז זלה"ה אמר זה על עלמו שלא עשה שום חנועה עד שנאמר לו מן השמים לעשוחו, וידענו כמה מעשיות מענינים שהיי משחוקה לעשוחם אלא שלא עשאם עבור שלא נחגלה לו מן השמים לעשותם, ואינני רולה להאריך פה בחיבור זה בסיפורי מעשיות ולא הבאחי זה אלא להעיר לנורך הענין. ובוודאי מה שהוא מעיקר

ההלכה לריך לברר הכל עפ"י החורה, וחורה לא בשמים היא. אבל מה שאינו מעיקר הדין וההלכה הנה נודע שכל לדיק ולדיק יש לו דרך אחר בעבודת השי"ח, אלא שאנן יחמי דיחמי הגענו בער ה למה שאה"כ והיית ממשש בלהרים כאשר ימשש העור באפילה. ועכ"פ לק"מ בר"ז שחלק על ר"י במה שאוסר אף ליחיד לעלוח אלא סובר דיחידים מוחרים לעלוח, אבל כיון שמחמת גזירת הגלוח א"א שיהי בזה איזה ליווי וחיוב ושום אדם לא יוכל לידע את אשר נגזר עליו לכן המחין על גילוי דעח מן השמים, והוא ע"ד שהבאחי מק"ז זלה"ה שהיו זדיקים שהלכו בדרך זה שלא מעשות שום תנועה אלא מה שנאמר להם מן השמים.

משה

ובאמת שמי שהוא מלוכלך בחטאים ר״ל הוא פחד גדול לישב בא״י כי עבירה גוררת עבירה וחה חמור מאוד בא״י כאשר כתבו כולם, ור״ז לגודל ענותנותו גם הוא בההוא פחדא יחיב שלא לבוא לא״י עם כתמי העונות ח״ו אבל כיון שהראו לו שערי בחלמא שסרו עונותיו הבין היעב שלא הראו לו זה אלא כדי ליסע לא״י בלי פחד.

וכבה אנו רואים אחד קדוש מדבר הר"פ מקארין זלכ"ה במאמריו הנדפסים ממנו שרלונו מאוד לקבוע דירתו בח"י רק ברצון השי"ת, וכרי שחף כחדם הגדול בענקים בזמן הגלות לריך רשיון מהשי"ת לישב בא"י לא זולת אף שכשתוקקותו עלום לא"י. וכרי זה כמבואר בגמ' אלל ר"ז. ומה שהביאו הפוסקים ראי מר"ז ליסע לא"י אף דשאני ר"ז שהיי לו גילוי דעת מן השמים ולא נסע ערם שהיי לו התגלות זה ל"ל שחין רחייתם חלח שעכ"פ הוי דבר גדול ענין ישיבת א"י מדחזינו שנסע ר"ז במס"ג ובחפזוו כ"כ בלא מברא וכיון שבלא״ה ידעינן שגם בזמן הגלוח לריך להיות ישוב בח"י מישראל עובדי הי ואין אנו זוכים למדריגה זו של ר"ז לגלות לנו מן השמים מי ומי הכולכים וע"כ שהסמיכה כוח על בעחונם בו בהשי"ת שחם דעתו לש"ש להתקדש בקדושת ח"י הנה עין ה' אל יראיו להכין מלעדי רגליהם למקום שהם לריכין, והראי׳ מר"ז אינו אלא חנא דמסייע לידיעה זו לידע גודל החשיבות של ישוב א"י אשר היי לורך לידיעה זו בימים ההם כחשר חכחוב עוד מזה.

שכח

## קכא

ולמען כראותי גודל הזכירות וכקפידא שכקפידו בקדמונים שלא להיות בא"י מי שטלול לחטוא ראיתי להעתיק מס׳ שערי לדק שנדפס בירושלים שיה"ק בשנת תרכ"ב שכות קרוב למתכ שנה וכבית בסי׳ רל"ע חד מחקנת הראשונים שגדרו כמה גדרים וסייגים באכ״ק והעתיק מ״ש בס׳ התקנות תקנה נ"ב וז"ל: בשבטי ישראל הודטנו נאמנה כי יש הסכמה משויי ככל תוקף ההסכמות מזמן קדמון לקדושים חשר בחרץ המה על ענין הרווקים מבן עשרים שנה ומעלה לא יוכל לדור בעיה"ח ירושלים ח"ו שרוי בנה השה. הנה בעתה רחה רחינו בעו"ה שנתרבן כרווקים וכפנוים פעיכ"ק ירושלים חו"ב מבן עשרים שנה ומעלה שרוים בלא אשה וחולין הענין בבוקי סרוהי כי חין ידם משגת לצורכי בחופה ולזון ולפרנם את אשתו, ומידי יום ביומו באים מחו"ל, ומסורת בידינו כי אין אפוטרופום לעריות. ואי אפ"ל חהם. לכן נחוועדנו יחד אגב אסיפה חכמי ופקידי ומנהיגי ומשגיחי וממוני וטובי טיה"ק רוב בנין ורוב מנין ומחדשים ההסכמה הקדומה וכלנו פה אחד בהסכמה טלינו על ענין הרווקים מבן עשרים שנה ולמעלה ומבן ששים שנה ולמעה לא יורשה שום בנ ישראל רווק לדור פעיר"ה ירושלים תו"ב בלא א" יהזמן קלוב נתנו לכם לברווקים ביושבים פעיב"ה מביום כי לח' אייר עד ח' אלול, ראה יראה וישים כל מגמת פניו בחוך הזמן המי לישה חשה והז יוכל לדור פטיה"ק כרלונו. ואם אין כח בידו כי לא מלא מנוח לישה חשה מחויב הוא חיכף ומיד לואת מפעיה"ה לבקש את חייו בחו"ל. וברשות נתונה לעיני העדה פהידי ירושלים ח"ו לכל העובר על דברינו אלה לגרשו מן הארץ ולרדוף אותו עד חרמה בכל מאמצי כחם כפי ראות עיניהם עד מקום שידם מגעת. עוד מהודעיו אנחנו כי יש הסכמה קדומה בכל חוקף שלא יורשה שום בר ישראל ללכת לבית אבי הבן בשום לילה משמונת ימי המילה כלל ועיקר ולא בבית אבי הבת. כי אם דוקא הקרואים בליל שמיני הח״ח הקרואים כמנהג לא זולת כלל כ"א דוקא קרובי אבי הבן ואבי הבת והשכנים הדרים באותו החלר. ובכלל ההסכחה דמכש"כ וק"ו לעשות "ליליא"ס" ברשות בשום לילה

מלילי כשבוע. גם אנחנו מחדשים ההסכמה הקדומה בכל תוקף ששום בחור שלה נשה השה לה יורשה ללכת לשוי "וילד"ב" (ר"ל ליל לימוד) בטולם. ואפילו ליל חג כשבועות ולילי הו"ר. כ"ז הסכמנו בחוקף בכל תוקף כהסכמות ולראיית אמת ולדק ח"ש פעיה"ק ירושלים ת"ו כיום כי לח' אייר בס' וכפר על מקדש הקדש משי החק"ע.וביי זה שלוי ר"ל שהבחורים יוכלו לנאת עם אביו שלא תזיז ידו מתוך יד בנו, ומי שחיו לו חב ויש לו חח גדול במהום חב יוכל ללכת עם אחיו הגדול דוקא ולא חזיז ידו מחוך יד אחיו כלל וכיי זה שלוי, וחחימי עליי רו"ב ורו"מ רבני וגאוני ארץ תקיפי ארעא דישראל זי"ע. עכ"ל מום במום.

והנה רואים בזה חוקף החומרות שעשו גאוני וקדושי הרחשונים ז"ל על היושבים בח"י שהרי עפ"י כלכה אף שודאי החיוב להתאמז שלא יעבור עליו כ׳ ולא ישא אשה, מ״מ כתב הרמב״ם ז״ל בפע״ו מה׳ אישות כלי ב' שאם כי׳ עוסק בחורב וערוד בב והי׳ מתיירא מליקח אשה כדי שלא יערד במזונות בעבור אשתו ויבעל מן התורה מותר להתאחר, והובא זה גם בשו"ע אהע"ז סיי א' סעיף ג', ואף שכתבו אח"כ ברמב"ס ושו"ע שאין זה אלא כשאין ילרו מתגבר עליו שלא יבוא לידי הרכור ח"י, אבל עכ"פ אין זה דבר מוחלט שיכופו הבי"ד על כך. ובפרט בזכ"ו כתב הרמ"ה ז"ל שם שנהגו שלה לכוף כלל ע"ז וע"ש בב"ש ס"ק ו' בשם המרדכי והאגודה שיש חילוה בזה בין מ״י לחו״ל אלא שגם בא״י חיו כופיו.

ועב"ם אין זה מלד ההלכה אלא בשביל שחששו לברווהים שעלולים להתגברות הילר ולבוא לידי חטא ח"ו גזרו אומר ששום רווק מבן עשרים שנה ומעלה ועד בן ששים שנה לא יהי׳ בא"י, ואף אם אין כח בידו כי לא מלא מנוח לישא אשה א"כ אנום כוא בדבר מ"מ חייבוכו לנאת מא"י לחו"ל. וכנה לא חילקו בדבר ויוכל להיות גם מי שהוא לדיק ונקי ואינו חוטא מאומה וגם כבר קיים מלוח פו״ר ונ״ל דחשום לא פלוג שא״א לידע חובו של חבירו והחדם ירחה לעינים ולח ללבב לכן העילו

חיוב עצום בלי שום חילוק אף למי שהוא דר שם מכבר שמחויב לילך לחו"ל, ואם אינו שומע לזה גזרו לרודפו עד חרמה בכל אופן ואופן למען יהי׳ מוכרח לאח לחו"ל, ורואים בזה גודל הקפידא בא"י שהי׳ להגאונים והקדושים הראשונים ז"ל שבמצב שעלול לבוא ח"ו לידי חעא אין איסור לצאח מא"י לחו"ל אלא אדרבה חיוב לצאח מא"י לחו"ל עבור גודל החומר שיש אם חועאין ח"ו בא"י.

בם רואין כן משאר חנאי החקנה שבשם שלא ילך שום רווק בלבדו בלי שמירה אף ללימוד החוב"ק וכ"ז נעשה ונשמע רק בא"י ולא בחו"ל. והגם שלהלכה אפשר לא נחקבלה אותה החקנה ולא נעשה בח"ר ואנו רואים שנשתכחה, והוא בעלמו בס' נעשה בח"ר ואנו רואים שנשתכחה, והוא בעלמו בס' הכ"ל מחאוק גם על דורו שכמעע אבד זכר ההסכמה הכז'. ובאמת הגזירה שגזרו על כל הרווקים מבן עשרים שנה עד ששים שנה הוא בלוק העתים גזירה שאין רוב הליבור יכולים לעמוד בה אף הרבה יראים וחרדים לדבר ה' וקשה לעשות גירושין מא"י בכה"ג, ולא הבאחי זה אלא ללמוד ממנו דעת גדולים וקדושים כמה החמירו שלא יראה ולא ימלא בגבול א"י מי שעלול לחטוא ח"יו וכלה גרש יתגרשו מאה"ק.

ובען"ה, עכשיו בחשכות הזמן רובא דרובא מבני אדם גם בני איש עלולים לחטוא יותר מהרווחים הכשרים הפחותים מבן ששים שנה שהיו לפני ב' מאות שנים שעבור שלא מלאן מנוח להזדווג חייבים ללאת מן הארץ. וכתב החיד"א בס' יוסף אומן סי' ע"ע מל זחנו שלא כו' אז בעל עבירה בא"י כ"א אדרבא היחה חורה וקדושה יעייש באריכות, ואייכ לא בי׳ אז עלול לחעות. אבל לא כימים הראשונים הימים באלב ואנחנו לא נדע ולא נוכל להבחין בשום אדם מי שכום עלול לחעום או לא, וככחוב אומר כאדם יראה לעינים וה׳ יראה ללבב, שבודאי א״א לשום אדם לידע מה בלב חבירו ומלבו הפנימי שזהו דבר שחינו נרחה לעינים. אבל מה שאפשר לראות בעינים הי' רואה האדם. אבל עכשיו בעו"ה סמיות עינים בעולם ואין רואים ואין מבינים אף דבר כנראכ לעינים וע"ד שחמרו במד"ר ס' וירח פ' נ"ג סי' ו"ד עב"כ זיפהח אלהים את עיני' א"ר בנימין ככל

בחזקת סומין עד שהקב"ה מאיר את עיניהם מן ככא ויפהח אלהים את עיני' וחלך וחמלא את בחמת ופירשו המפורשים מדלא כחיב שנברא באר אלא שראתה אומו וע"ב שבי' לפני' אלא שלא כאתב אותו עד שהחיר ה' עינו'. ולייל לפי"ז דמה שחה"ב החדם ירחה לעינים גם זה אינו אלא אחר שמאיר הקב"ה את בעינים וגם אז אינו רואה ללבב, ובחשכת העתים בזכ"ז בעו"ה הכל בחזקת סומים ואין רואין כלל מה שלפניהם אלא שלפעמים ברוב סייעתא דשמיא מאיר בשיים את בעינים לראות מה שאפשר לראות בעיניו ולאו כל אדם זוכה לזה. וא"כ כיון שדעת רו"ב ורו״מ רבני וגאוני ארן תקיפי דארעא דישראל שלפני ב' מחום שנה שנורו חומר שמי שהוח עלול למעום מחויב לנאת מן א"י, אף שאפשר לא נתקבלה התקנה, ובודאי שאנחנו לא נוכל לחייב בכה"ג לנאת מן הארץ. אבל לומר שיש איסור לנאת בכה"ג שזהו ממש מהיפך להיפך מדעתם הגדולה ז"ל זה ודאי אין בידינו. וא"כ כיון שתנחנו בעינים סגורות לידע מי ומי שכות עלול לחטות לת נוכל להגיד לשום שותל שיש חיסור לנחת מן הארץ מלבד מה שכחבתי שכן נראה דעת הרא"ש וכטושו"ט שאינו נוכג בזכ"ז.

ובםי הנ"ל בסימן הנ"ל הביא שם מאמר חכז"ל במדרש על תכלים בפסוק מי יגור באכלך וז"ל מי יגור כחיב נאם ה׳ אשר אור לו בליון וחנור לו בירושלים אמר דוד אם אור לו בליון ותנור לו בירושלים כי מי יגור באהליך כתיב ואני אהיי לה נאום הי חומת אש סביב ולכבוד אהי׳ בתוכה. אמר דוד אם קומת אש מבחוץ וכבוד מבפנים מי יכול לשרות בחוכה כי מי יגור באכליך. ד"א ידור באכליך אין כחיב כאו אלא מי יגור מאן יכול לאיתותבא גבך ומאן יכיל למהוי תותבך אריב"ל ומה נדב ואביהוא נכנסו להקריב וילאו שרופים מכאן ואילך ה׳ מי יגור באהליך ואר"ש כתיב בעוזה וישלה עוזה את ידו לאחוז את הארון וכוי ויחר אף הי בעוזא מכאן ואילך הי מי יגור באבליד. משל לעירוני שנכנס למדינה וראה אותם מוכרים מיני כתיתין (פי' מיני תענוג) וכל דבר אמר מי יוכל לשבוע מחלו, ח״ל חביריו מי שיש לו מעוח הרבה, כך אמר דוד לפני הקב"ה הי מי יגור באהלך א"ל כהב"ה מי שיש בידו מלות ופרישות הולך תמים

מול

ופועל לדה עכ"ל. וכתב ע"ו בסי הכוכר והחי יחן אל לבו דברים היולאים מהמאמר הנשגב הזה כי פשוטו מבהיל הרעיונות אם המלך החסיד אדונינו דוד קרי בחיל מי יגור באכלך, אנן יחמי דיתמי מה נענה אבתרי׳, הי חורה והי מצוה מהחיובים המועלים בתהנת הרחשונים שגדרו כמה גדרים וסייגים לישוב העיר יעיי"ש שהחריד.

ואבן מה נעניו אבתרי׳ אשר בעו"ה מידי יום ויום כשכם וחטות ומי יחמר זכיתי לבי טברתי מחטחי לשמוד בנסיונות בקשים חשר שמה שעלולים ח"ו לכל דרכי בילר עד קלב. ולפלח מה שנחתם בתהנה הנ"ל מרו"מ ורו"ב רבני וגאוני ארץ חהיפי דארעא דישראל זה יותר משני מאות שנה ביום ה׳ אייר כוא כיום כמר וכנמכר אשר בחיילבו בכופרים ומנאצי בי על בי ועל משיחו להשחלע על ישראל והוא השובר ומשכיח כל כח החדושה בעו"ה והיא המעברת על דתוה"ת באופן נורא ואיום, דייתא באותו היום החעוררו הקדושים אשר בארן חתיפי דארעא דישראל להחיילב בתקנות תקיפות עבור קדושת החרץ שלח תתחלל ח"ו וכחות בעומאה לא ירעו ולא ישחיתו את גבול הקדושה שבאה"ה. ורוכ"ה הופיעה בבית מדרשם בכמה מאות שנים מלפנים שאותו היום לריך להתגברות יתירה. זכותם יגן עלינו ועכ"יו להלילינו ממים הזדונים ברוב כחמיו וחסדיו יח"ש.

### ככב

וכבר הבאתי מדברי כולם שאין מלות ישיבת א"י אלא כשדעתו לש"ש וזהירות מרובה של י"ש באמת. וז"ל הפנ"י שלהי כתובות ד' הי"א על הד מימרא דכל הדר בא"י שרוי בלא עון, נראה דהיינו דווקת במי שדר שם לשם מלות ישיבת ח״י שכות מהום הדושה וכדי שחגין עליי זכות א"י שלא יבוא לידי חטא ואז אף אם לפעמים חטא בא לידו או אפי׳ טון שהוא מזיד ע"י שתקף עליו ילרו מ"מ מסחמא גורם לו זכות א"י שלא לן ועבירה בידו דלאחר שחעא ומלא עלמו עומד במקום קדום ודאי חוכה על כראשונות ושב ורפא לו. משא"כ מי שדר שם דרד

מקרה או מפני שהוא מקום מולדתו או מפני שבת פירותי׳ וכיו"ב ומכש"כ במי שהוא מבעט וחזלזל בהדושת הארז לילד אחר יצרו ברע לא דברב חורב במתים, אדרבה עליו נאמר ותבואו ותטמאו את ארצי ונחלתי שמתם לתועבה. ומפני כך מלינו כשגברו עונות גלינו מארלינו ושמם מקדשינו וכו׳ ישייש, ועד"ן הם דברי השלה"ה ושאר ספרי הודש כאשר הארכתי למכולה

והגאון מהרש"ה בספרו החלף לך שלמה בחבע"ו סי׳ ק״כ כתב גם אבר דינא דבכל מעליו לא״יו שיכול לכופה שזה אינו אלא אם מכוויו לשם מצוה לבד אבל אם מכוויו לשם כוונה אחרת לא לשם חלוה וודחי דח"י לכופה. וכתב שם לפי"ז בעובדת דידיי שלא היי לו שם פרנסה והוי אומדנא דמוכח שנוסע בשביל פרנסה לא לשם מצוה בלבד חו אין יכול לכופה, דנמלא לפי דבריו שכל דיו זה שלא תוכל למכב עליו שלא לנסוע לא"י אינו אלא אם אין לנו אומדנא דמוכח שיש לו גם כוונה אחרת לא לשם מצוה בלבד יעייש. אמנס באבני נזר כתב דמשמע מחשרי הר"ן סי׳ ל״ח ומחשו׳ מהרי״ע ח״ח סי׳ מ״ן דחפי חס אינו רולה לעלות בכוונת חלוה מחויבת לעלות עתו

והנה בחשוי בר"ן היי המעשה שרוב מתחוב ליוד גם למקום אחר כמו לא"י, וכן בתשובת המהרי"ט היי המעשה שנסתבב הנסיעה עבור שלא כיי לו פרנסה והיי נראין הדברים שהיי לו כוונה אחרת לא לשם מצוה בלבד והגם שבלאייה פסקו שניהם בעובדה דידהו שחינו יכול לכופה חבל החריכו שם בטעמים אחרים ולא בזכירו כלל מעעם זכ שאינו בכוונת מלוה וש"מ דלה סבירה להו. הבל העפי"כ טדייו י"ל דהיכא שיודעין בוודאי שאינו בכוונת מלוה אינו יכול לכופה אלא לא הזכירו טעם זה כיון שיכול לטעון שעכשיו יש לו כוונת מלוה אף שלא היי תחלה כן מ"מ מתוך שלא לשמה כא לשמה. והלא המקדש את האשה ע"מ שהוא לדיק גמור אעפ"י שהוא רשע גמור חוששין לקידושין שמח הרהר חשובה בלבו. ומכש"כ בזה שיכול לשעון עכשיו כוונחי לשמים, וע"כ לא כחבו טעם זה אלא טעמים אחרים שאין עליהם שום טעוה.

אלא שמ"ש המהרש"ק דאף באומדוא דמוכח אינו יכול לכופה זה לא נראה מחשו' הר"ן ומהרי"ע הנ"ל שלא דנו בזה מלד אומדנא דמוכח, אבל באמח הנ"ל שלריך שיהי' רק לשם שמים להגן עליו מן החעא כלשון הפנ"י והשל"ה הק' שכחב שהנוסע לארך ישראל נוסע בשביל לקדש עלמו ולקיים המלוח אשר שמה ומבואר בלשון זה שאין לנסוע בכוונה אחרת וכן נראה מלשון החרדים ושאר ספרי קודש, ועי' מג"א או"ח סי' ל"ח סק"ח דגם בשאר מלוח אם עושה כדי להשחכר לא מיקרי עוסק במלוה ומחלק בין מה דעיקר כוונחו להשחכר וענין של א"י חמיר יוחר שלריך להיות אר לש"ש שלא יכשל בו.

וכבר הבאתי מה שאה"כ בראיית פנים בעזרה כי תבואו לראות פני מי בהש זאת מידכם רמום חלרי ופירש"י ז"ל שם לרמום את חלרי אחרי שאין לבבכם שלם עמי, ומבוחר בזה שחיו המלוה של רחיית פנים בעזרה נחשבת כלום אם אין לבבו שלם עם הי. וכבר הארכתי בזה למעלה במה שנראה מו הכתובים שחכלית המנוה הוא בשביל להגיע לי"ש ואין המנוה נחשבה כלל בלא התכלית של י"ש ושלימות הלב, ונתבאר מכמה כתובים שח"י הוא בשביל היום התורה והמלות ויראת בי ע"כ סברי שאינו נחשב כלום בלא שלימות בלב של היום תורה ומלות לשמו יתי. [וקלת רמז עפ"י מ"ש הפמ"ג הי ע"ב סיי תקס"א אשל אברהם סק"א שרי גרשון קיטבר ז"ל כשבא לירושלים וראה בשלותה בכה ואמר שזה שאומרים בראותי כל עיר ירושלים של חטה על חלה בנוי ועיר הי מושפלת ירושלים של מעלה שם ניכר החורבן, וא"כ לריך להיות מקושר א"י דלחטב עם א"י דלמעלב שכוא מעל לשמים וזכ א"א אלא אם כוא לשמה כמ"ש ק"ז הישמח משה פ' קרח דמש"ה הכרח בביהמ"ק שיהיי דווקה לשמה דביהמ"ק של מעלה מכוון נגד ביהמ"ק שלמעה וזה א"א אם כית שלת לשמה שתינו מגיע אלת עד שמים ולת יותר כמבותר בגמי פסחים דף ני ע"ב]. והמהרש"ק כתב זה לדבר פשוט שבוודחי חין הדין דהכל מעליו אלא אם כוא בכוונת מלוה לבד בלא שום כוונה לדדית ולא כתב שום מקור, וכפי הנראה הבין כן מלשון ספרי הקדמונים כאשר העתקתי דבריהם. ונראה

שהבין שאין מלוה כלל בישוב א"י אלא אם דעתו לש"ש לכוונת מלוה, לא כשיש לו כוונה אחרת, דאלו הי סובר שגם בכוונה אחרת מקיים עכ"פ איזה מלוה מנ"ל לחלק גם לענין הכל מעלין שאינו אלא אם הוא בכוונת מלוה בלבד בלא כוונה אחרת.

ול"ד למה שאמרו בשאר מצוח מחוך שלא לשמה בא לשמה דהחם אין בהמצוה סרך עבירה דאף אם עושה שאר עבירות מ"מ המצוה אין בה עבירה אף אם עושה שאר עבירות מ"מ המצוה אין בה עבירה אלא שחסר הכוונה לכן החירו לעשות שלא לשמה על ספק שמא מחוך שלא לשמה בא לשמה כי רבים הם שאינם באים לשמה לעולם, ועכ"פ מידי ספיקא לא נפקא, אבל במצוח ישוב א"י אחריות גדול שאם עושה עבירות הוי גם ישיבתו שם עבירה גדולה שע"י ישיבתו שם העבירות חמורין יותר, וגם יוכל להיות בכלל המעמאין את הארץ ולא נאמרה המצוה כלל אלא על חנאי של קיום כל החורה כולה, כאשר הארכתי למעלה. ולזה כתב הפנ"י דאך כשדר שם לשמה לשם קדושה מגין עליו איכות המצוה שלא יחטא, אבל לא כשהוא שלא לשמה דרך מקרה או בשביל שבח פירותי וכיו"ב.

והר"ן בנדרים דף ע' ע"ח על המשנה כנדרי רשעים וכו׳ נחקשה דבשלמה בנדרים יש חילוק בין נדר או נדבה דנדר הוי כשאומר הרי עלי ונדבה הוי כשאומר הרי זו. אבל בנזירות מאי נדר ומאי נדבה שייר בי׳ כרי אינו אלא בענין א׳. וחי׳ דכחילוק כוא שאם אין כוונתו רלוי׳ לגמרי הוי נדרי רשעים והכשרים מחוד שכוונחם שלימה ורלוי׳ ואין בנזירותם שום נדנוד עבירה הרי וזירותם נדבה, ומה שאמרו בנדר או נדבה שהחילות הוא בין אם אומר הרי עלי או כרי זו כוח בשביל שזכ רחיי על כוונתו ומחשבתו אם רצוי היא לגמרי יעיי"ש. והעעם שהנודר נקרא רשע הוא בשביל דילמא אתי לידי חקלה כמבואר שם בגמי, משא"כ בנדבה, ול"ל לפי"ז בנזירות שאין חילוק בין נדר לנדבה אלא כוונתו ומחשבתו, שאם כוונתו ומחשבתו רצוי׳ לגמרי לא חיישינו בי׳ דילמא אתי למיתי לידי תקלה ואין במירותו עבירה אבל אם אין כוונתו רצויי לגמרי אית ביי חשש חקלם והוי במירותו עבירה שנקרא עי"ז רשע.

וכעין זה הוא בישוב א"י שבוודאי אית ביי חשש תקלה דמטעם זה כחב הר"ח שאינו מלוה כלל ובדעת החולקים על הר״ח דהוי מצוה אנו רואים ברוב המקומות שבדבריהם דמיירי בנוסע לא"י לשם מלוה וקדושה כאשר העתקתי דברי השלה"ק והחרדים והפנ"יו עד כמה החמירו בזה. גם בחשו' מהר"ם שבכלבו סי׳ קכ"ז שהפליג מאד בשבח הדירה בא"י כתב הלשון דקחי על מי שהלך להתנהג בקדושה ובעהרה. גם המבי"ע במחלוקתו על הר"ח אחר שהביא דבריו שאין מצום בשביל שקשה ליזהר כתב עליו ואנן רמינן אנפשין למיתי לא״י לאילטעורי בה עפי ולפום לערא אגרא. וברי דמיירי מכבאים לחוכה להצטער ולא בשביל איזה חועלת אחר של הנאה גופנית שלא לשמה, ואין להאריך בזה כי הדבר מבואר ברוב המקומות להמעיין בהם דמיירי בהנוסעים בכוונה תלויי לגמרי לשם קדושה וטהרה ובכגון דא לא חיישי לתקלב. אבל בבנוסעים שלא לשמב לשם איזב חועלת אחר באיזה אופן שהוא שאינו בכוונה רלויי לגמרי לשם הדושה וטהרה מנ"ל דעדיפי מנדרים שבשביל שאין כוונחו רלוו׳ לגמרי אין להכנים שלמו במה דאפשר למיתי לידי תקלה, ואף שהנודר מקיים בנדרו טשה ול"ח מ"מ אין להכנים עלמו למצוח כאלו שיוכלו לכביתו לידי תתלב.

ובפרט שהביתר שאנו סומכין לעסוק בחורה ומלות אף שלא לשמה היא מאוחה המימרא שאמרו בש"ם לעולם יעסוק אדם בתו"מ אף שלא לשמה, ויש סתירות רבות בזה בש"ם. ולריך לחלק בחילוקים שונים דלאו כללא ביא כח"ש בזה הרבה גדולי הראשונים ז"ל, ומנ"ל ללמוד משם למצות ישוב א"י שהחילות הוא ברור ועלום כמו שכחבתי למעלה דחית בי' חשש תחלה מרובה אם היא שלא לשמה.

#### קכנ

ובנמרא נדרים ד' ס"ב ע"ח תניח לחכבה חת כי וגני שלה יאמר אדם אקרה שיקראוני חכם וכוי אלא למד מאכבה וכו' ראב"ל אומר עשה דברים לשם פעלם ודבר בהם לשמם אל חעשם עטרה להחגדל בם ואל תעשם הורדם להיות עודר בו וק"ו ומה

בלשחלר שלח נשחמש חלח בכלי הודש שנששו כלי חול נעקר מן העולם המשחמש בכחרה של חורה עאכו"כ. וברייתא זו היא מהספרי פ' עהב פסהא מ"ח. והשה לכאורה ממה שאמרו לעולם יעסוק אדם בתו"מ אפילו שלא לשמה שמחוך שלא לשמה בא לשמה. ופי׳ שם בזרע אברהם על הספרי דמה שאמרו יעסות בתורב ומלות שלח לשמה החי על שלח לשמה שבא ע"מ לק"פ מאהבת השכר ויראת העונש מהקב"ה. דחף שגם זה נקרא שלא לשמה שאינו בשביל רלונו יח"ם בלבד אלא לחועלת עלמו. אבל מ"מ לא גרע כ"כ כמו שלה לשמה גמור, אל תעשם עערה או קורדם בשביל פרנסתו וכדומה שהוא תועלת טבעי וגשמי ט"י בני אדם שעליכם נאמר במשתמש בכתרב של תורה נעקר מן העולם. וע"ז אמר הק"ו מבלשאלר זת"ד בקלת ביאור.

הנה כי כו יש לפרש לדעת כאומרים שמב שאמרו בגמי לעולם יעסוק אדם בתו"מ שלא לשמה האי רה על אהבת השכר ויראת העונש מההב"ה לא זולת, וכו נרחה בחמת דעת הרמב"ם בפ"י מה' תשובה שבהלי די שם הבית הדין שמת תתמר הריני לומד תורה בשביל שחהיי עשיר וכוי בשביל שכר בעוה"ב וכו׳ תלמוד לומר לחכבה וכו׳, ושוב בהלי ה׳ כתב כל בעוסק בחורה כדי לקבל שכר או כדי שלא חגיע עליו פורעניות כרי זה עוסק שלא לשמה וכל העוסק בה לא ליראה ולא לקבל שכר אלא מפני אהבת אדון כל הארץ שלוה בה הרי זה עוסק בה לשמה, ול הו חכמים לעולם יעסות אדם בתו"מ אפילו שלא לשמה שמחוך שלא לשמה בא לשמה, והרי דבמה שהחחיל לבאר מה הוא שלא לשמה שסיים ע"ז מה שאמרו חכמים לעולם יעסוק אדם בחורה שלא לשמכ לא כביא אלא אותה כגבא שהוא עוסה מאהבת כשכר ויראת העונש מהקב"ה והשמיע שם אותה כבבא של כלומד בשביל שיכיי עשיר וכדומה שאין זה בכלל שלה לשתה שהתרו חכתים כמו שכחב בפ"ג מה' מ"ח בלי ו' כל הנהנה מדברי תורה נועל חייו מן בטולם ובאריך בזה. וכעין זה הם דברי ברמב"ן פי אחרי ודברי הריטב״א ביומא ד' ע״ג, ולפי דבריהם יחכן שפיר חירולו של הזרע אברהם על הספרי, גם לפי דברי החום׳ פסחים ד׳ נ׳ וסועה ד׳ כ״ב עדייו

יש לחרץ הברייחא ישיי"ש ודוק. אבל לפי דברי החוסי ברכות ד' י"ז ותשנית ד' ז' שכחבו גם על הלותד כדי שיכבדוהו שהוא בכלל אותה המימרא דישטוק אדם בתורה אפילו שלא לשמה וכו' זהו לכאורה סחירה מהברייחא שבספרי ובגמ' נדרים ואינו מחורץ בחירולו של הזרע אברהם. שוב ראיחי בפי החיד"א על הסי חסידים סי' רפ"ע דפוס הישן שהבין גם מדעת הרמב"ם כדעת אותן המקומות בחוס' דבשביל שיכבדוהו אינו בכלל מ"ש נוח לו שלא נברא, וכן נראה גם מדברי הלח"מ פ"ג מה' ח"ח, ול"ע דלכאורה לא נראה כן בפ"י מה' חשובה כאשר כתבתי לעיל

ובגמרא כתובות ד' ס"ז ע"ה בנקדימון בן גוריון
שאמרו איבע"ה לכבודו כוא דעבד כתב שס
כמכרש"א לכאי חירולא משמע דאפילו כוי עביד
כדבעי למיעבד כיון שלא עשכ כן משום מלוכ אלא
לכבודו כוי לי שלא לשמכ ונענש עלי', ואין לכקשות
כא אמרינן גבי לדקב אפילו שלא לשמכ וכו' די"ל
כאי שלא לשמכ לכבוד כוא גרע עפי כמו שמחלקין
כחום' בפסחים אכא דאמרינן לעולם יעסוק אדם
בחורב אפילו שלא לשמב ובעלמא אמרינן עוב לו
בחורב אפילו שלא לשמב ובעלמא אמרינן עוב לו
שלא נברא יעיי"ש. כנב כמכרש"א כראב מקום לחוםי
שלא נברא יעיי"ש. כנב כמכרש"א כראב מקום לחוםי
בסחים שלדבריכם שם אפשר לחרץ כגמ' דכחובות
די ס"ז גם כברימא שבגמ' נדרים ד' ס"ב, אבל לפי
דכרו בחום' בברכות ובחענית אינו מתורן לא כגמ'
דכתובות ולא כגמ' דנדרים יעיי"ש ודו"ק.

גם בנדרים דף ס"ב כתב המהרש"א דשלא לשמה
הגמורים שאמרו אל תעשם עטרה וכו' ואל
תעשם קורדום וכו' אשר עליהם נאמר בשמעתין
המשתמש בכתרה של חורה נעקר מן העולם ובעלמא
אמרינן בהו נוח לו שלא נברא משנברא כמ"ש החו' שם.
הנה החליע בזה המהרש"א שדעת החום' שאם לומד
להנאתו כמו קורדום לחפור בו הוא בכלל מה שאמרו
נוח לו שלא נברא וכן הוא פשעות דברי הש"ם
בנדרים שאמרו ע"ז נעקר מן העולם. אמנם בג'
מקומות ברכות דף י"ז ע"א ד"ה העושה ובחענית
דף ז' ע"א ד"ה וכל ובנזיר דף כ"ג ע"ב ד"ה שמחוך
כתבו החום' בפי' דמה שאמרו נוח לו שלא נברא
לא אמרו אלא על הלומד לקנער שלימודו בעבירה אבל

חם לומד לתועלת חתר כגון בשביל שיכבדוהו וכדומה כום בכלל מיש שילמוד הפילו שלה לשמה שמחוך שלה לשמה בה לשמה, הן המת שבתום' סועה דף כ"ב ע"ב ד"ה לעולם כחבו שלא אמרו לעולם יעסוק בתורב אפילו שלא לשמב אלא כשבלימוד בוא מיראת כעונש ומאכבת כשכר כמו שאמרו במצוחיו חפץ מאוד ולא בשכר מלותיו, ונמלא לפי דבריהם שם אם הלימוד והמלות המה עבור תועלת מבני אדם כגון על מנת שיכבדוכו או עושה הרדום לחפור בה שזה ודאי גרע ברבה יותר הוא בכלל מה שאמרו נות לו שלא נברא כמיש המהרש"ה בנדרים לחלק בזה. ובאמת חילוק גדול בדבר שהיכח שהוח מירחת העונש חו בשביל הבלת פרס מו השמים הוי עכ"פ בזה אמונה בהשי"ת שהות מחד מי"ג עיקרים להאמין שהקב"ה מעניש ומשלם שכר והתוח"ת האריכה בזה הרצה להודיע עונשין ותשלום שכר על העבירות והמלות, משח"כ כשפושה פבור חועלת מבני אדם שוה ודאי מגונה מאוד, ואייכ מיים המהרשיא כן בשם התום' יייל שכיוון לדברי התום' בסועה. גם בפסחים דף נ' אין לשון כתום' מבורר כ״כ ואפשר לפרשו בתרי גווני יעייש ודו״ק. אמנס אינו מובן מה שסחם המהרש״א כן מדעת כתום' ולה בעיר מחומה שברוב המקומות אין כן דעת כתום' כמו שהבאתי לעיל מג' מקומות דגם על מנת שיכבדוכו וכדומה אינו בכלל מה שאמרו נוח לו שלא נברא. ועכ״פ היא סחירה בדברי החום׳ ול"ע ליישבס. והמהרש"ל ביש"ש בהקדמחו על מסי ב"ה כתב דלכן מולאים כ"פ בדברי התום' שדבריהם סתרו זו את זו בסיבה שבמקום אחד הוא דברי ר״ת ובמקום כשני כוא דברי ר״י וריב״א ויתר החולקים כי היו הרבה בעלי החום' שכחו"ח הגיע להוראה יעייש. ועכ"פ אין לנו בזה הלכה ברורה מדברי כתום׳.

ובזוח"ק פרשת בראשית דף כ״ה חשב בין ה׳
מינים דערב רב אותן העושין מלות דבונין
בתי כנסיות ובתי מדרשות ושויין בהון ס״ת ועערה
על רישי׳ ולא לשמא דה׳ אלא למעבד לון שם הכ״ד
ונעשה לנו שם. והרח״ו ז״ל בהקדמתו על שער ההקדמות
אחר שהעתיק דברי הזוה״ק האלו סיים שעל הכת
הזאת אמרו בגמ׳ כל העוסק בחורה שלא לשמה

שלד

כוח לו שנהפכה שלייתו על פניו ולא יצא לאויר כעולם יעייש. ומבוחר בזה דעת הרח"ו ז"ל שלחו דוהא על הלימוד להנער אמרו כן בגמרא אלא גם על הלומד כדי לקנות שם שיכבדוהו וכדומה, וזה אינו כדעת התום' בג' מקומות שהבאתי אלא כדעת התום' במס' סועה. ובס' חסידים יש בזה דברים מופלחים אלא לפי שיש שינוי גדול בין הנוסחאות שבדפום כישן לדפום כחדש ממש מכיפך אל ככיפך ואיני יודע איזו נוסחא אמיתית. ע"כ לא אוכל לדבר מזכ. ויש עוד אריכות דברים שונים בענין זה, גם יש כרבה סתירות בשיים בזה.

## לכד

ובספה"ק יסוד העבודה הפליא לעשות בביאור ברבה מאמרים ושיטות וענינים חלוקים בזה, ועדיין נשאר הרבה מאמרים וענינים שלא נחבארו. גם יש לפלפל בדבריו בכמה ענינים לא עת האסף פה כי הדברים ארוכים. ולפענ"ד אמרתי בזה דרך נכון שחפשר ליישב בו כל הסתירות שבדברי חז"ל בזה אלא שלא ראיתי להאריך פה בענין זה. אבל לכל בדברות ולכל באמירות איז לדמות מלות ישוב א"י כנז"ל. ול"מ לדעת הסוברין דגם בשתר תורה ומלות שממרו לעולם יעסוק אדם בתורה אפילו שלא לשמה אין הכוונה אלא בשכר ועונש מהקב"ה, אבל להשחמש בהמלוה כות ה"ו מבלשחלה, דוודתי כן כות בח"י שחלילה להשתמש בהדושתה כמו שהשתמש בלשחלה בכלי ההודש. אלא אפילו לדעת כאומרים שגם שלא לשמה הגרוע הוא בכלל מה שאמרו לעולם יעסוק אדם בחורה אפילו שלא לשמה וכני אין להביא ראי משם למלות ישוב א"י שהחילוק רב ועלום כאשר כחבחי למעלה. וכבר בעתקתי דברי גדולים וקדושים שנסיעת א״י לריך להיות דווקה לשמה בכוונה רצויי, לה זולת.

הן אמת שמה שהחלים הגאון מהרש"ק ז"ל שגם בחלו הדינים דהכל מעליו אם רולים לנסוע שלא לשמה בעלו כל אלו הדינים ל"ע לפענ"ד כי מסחימת דברי השו"ע והפוסקים שפלפלו הרבה בדינים אלו ולא זכרו כלל מהך חלוקה נראה שאין דעתם לחלק בכך ואולי הטעם דבהך דינא דהכל מעלין היי

חקנ״ח שלא יהיי עיכוב ומניעה בין איש לאשחו לעכב את מי שכלחה נפשו בחשוקה לש"ש ולריד כוח לחותו דבר לכיות בח"י ועשו ע"ז תקנות ביניכם בענין הכחובה ולא נמסר זה אלא לבו"ד לדון ביניהם לפי חקנ"ח וא"א למסור לבי"ד של מעה דבר החלוי במחשבה כמו שהבחתי בקוני ג'י שבועות, ולכן לא פלוג רבנן בתקנתם וכשוו מדותיכם שכך ידונו כבי"ד לעולם בענין הכחובה ולא חילקו בדבר שא"א בענין ממכ.

ובגיפין די ל"ד ע"ב במשנה נמנעו מלהשביעה התקינו שתהא נודרת ליתומים כל מה שירלו ופירש"י ז"ל יבחרו להם דבר הקשה להדירה בו כגון מיני מזונות עליי, ובגמי שם דנמנעו מלהשביעה בשביל שראו גודל העונש של שבועת שקר ר"ל. והנה גם נדרים חמור מאוד שלכן הנודר נקרא רשע, ואטפי"כ התקינו שתהא נודרת בכל דבר הקשה בשביל שהוא לחקן כן לטובת היתומים ואין למדין משם למק״א להקל בנדרים. וכן כיון שראו החכמים לחקן בהך דהכל מעלין אף שבעיקר המלוה של הדירה בא"י שהוא בכאו"א מצוה שבין אדם למקום תלוי הדבר אם כוונחו לשמה בכוונה רלוי׳ כי ה׳ הוא היודע מחשבות וידע איניש בנפשרי ולא נמסר זה כלל לבי"ד שלמעה. אבל בהך שראו החכמים לחקן חקנה בין איש לאשחו שע"כ ההכרח למוסרו להבי"ד שח"ח להם לדון עפ"יו המחשבה ע"כ לא פלוג רבנן בתקנתם ואין לדמות הענינים זל"ז, ומלינו כמה ענינים כה"ג בתקנ"ח.

אמנם המהרש"ה שהחליט דחף בהד דהכל מעלין אם כות שלת לשמה בעלו כל אלו הדינים ואף אם אין יודעין בבירור אלא שיש אומדנא דמוכח שהות שלת לשמה הדין כן, ל"ל לפי דבריו שכך כיתב בתקוב שאם אין אומדוא שבוא שלא לשמב אוקמי׳ אחזקתי׳ שהוא בוודאי לש"ש ודנין הבי"ד בדרך זה בעניני ממון ומה שלא הזכירו בשו"ע כלל מזה ל"ל שסובר שהוח לרוב פשיטותו שחין טליי לח"י מצוה אח"ב הוא לשמה. ולפענ"ד ל"ע דרכו בזה, ויותר נראה לפענ"ד מה שכתבתי. אבל בעיקר המלוה שבדירת א"י בכאו"א שאין נ"מ אלא בין אדם למקום דבריו לודקים שלריך להיות דייקא לשמה כאשר הוכחתי.

שהשמידו שומרי השדוח בכוונה גופנית ולא לשם
החזקת חורה ועהרה לשם הי וזה אסור בא"י ואינו
לרלון לפני השי"ח וממילא מביא חורבנות וביעול
תורה ויראה וכדומה. וכבר הבאתי מ"ש הרמ"ע
בע"מ על הא דאמרו מושל מקשיב וגו' כל משרחיו
רשעים שהוא בשביל שהכל נגררין אחר הממשלה
כעוב כחועא נעשין כמוחם וא"כ אם המנהיגים
העמידו שומרי השדוח והעיר על דעת כן נגררין
אחריהם בכונה זו ולכן זה שמם אשר קראו להם
חרובי קרתא. ותמלית העולה מכל הנ"ל שא"י לריך
להיות דייקא לשמה לא זולת.

## קכו

ובדרך זה אפשר להבין קלח מימרא דר"כ פסחים מ״ט שאמר על ישיבתו בא״י שהוא גלות ועונש על דנסב כהנחא דמריש הו"א דאולי כיוו שרואיו שנסתבב אח״כ שילא מא״י לדור לבבל כמבואר בירושלמי ברכות פ״ב כלי חי וכובא ברש״י ז״ל ב״ה די הי״ז ע"ב שחמר בר נש דחימי מבסרא ליי ואינחחי דחבוי מיקרא ליי יעיי"ש וא"כ נחברר שלא הולרך להיות באייו וכבר כחב הארייו זייל שזה תלוי בשורש נשמה שבזמו הגלות לריך כאו"א להיות במקום ששייך לשורש נשמתו ולכן ו"ל שהרגיש בזה אותו לדיק שאין מקומו להיות בא"י ולכן הוי גלות שבא שלא במקומו אבל לא כוגח דעתי לפרש בזה דברי הש"ם שלריך להבין גם לפי פשוטו ושם בפסחים ד' מ"ט אינו מחכר כלל אלא אותו כטעם בלבד דלא גלאי כדגלי אינשי ומשמע דאותו הטעם בלבד מספיק דהוי עי"ז גלוח ועונש. ואינו מובו.

ולפי הכייל אפשר ליישב קלח דכיון דבזמן הגלות לריכין רוב ישראל להיות בחו"ל וא"א לידע מי שלריך להיות בא"י ולריכין הנוסטין לא"י שיהי דעתם אך לש"ש לשם תורה וקדושה, וכיון שתחלת הליכתו הי' מחמת אימת מלכות, לא בשביל כוונת המלוה, כדלתב רש"י ז"ל הלשון בב"ק ד' קי"ז לא גלאי כדגלי אינשי שהרי לא בעבור מקום תורה גליתי אלא מאימת מלכות ברחתי, וכיון שלא הי' תחלת הליכתו לא"י לשם מלוה אלא בריחה מאימת מלכות הוי גלות

וטונש. ואף שבוודאי אחר שבא ר״כ לא״י אין ספק שמחוך שלא לשמה בא לשמה במחיבחא דר״י מ״מ כיון שנסחבב שהי׳ סיבת ביאחו לא״י מחמת בריחה מאימת מלכות ולא החשורר בלבו לילך לא״י בשביל החורה והמלוה והקדושה אשר בה ולא זו הדרך ליסע לארץ ישראל אם אין כוונתו לשם חורה וקדושה על סמך שאחר כך מחוך שלא לשמה בא לשמה כמו שנתבאר, אלא אנום הי׳ בדבר מחמת אימת מלכות, לכן שפט מזה שאין מקומו בא״י אלא גלות ומונש.

גם שארי האמוראים לא אמרו לו אלא למקום חורה
גלית, ומבואר בזה שלולא זאת שבא למקום
תורה למחיבתא דר"י הוי כולהו מודי שהוא גלות
ושוש, אבל רב כהנא לא הסחפק גם בזה שבא למקום
תורה ישן שלא היי חחלת הליכתו לא"י במחשבה זו
לשם חורה, וכן היי האמת שלא היי מקומו בא"י
מדהסחבב שהולרך לחזור לבבל. ויהי איך שיהיי מדלא
אמרו בגמי אלא שעם זה דלא גלאי כדגלי אינשי
חזינן בזה יסוד מוסד עד היכן הדברים מגיעים
בישיבת א"י שלריך להיות אך בכוולה ברורה לשם
תורה וקדושה, לא זולת.

### קבו

ומילתא דחמו' טובא בספרייק חסד לאברכם ראיחי לכעחיקו פה ולבארו, שכחב במעיין שלישי שין הארן באמלע נהר יייב וזייל: כל הדר באייו נקרא לדיק הגם שהוא אינו לדיק כפי הנראה לעינים כי אם לא הי' לדיק היחה הארן מקיאו כמשייה וחקיא הארן את יושבי', וכיון שהארן אינו מקיאו במברח הארן את יושבי', וכיון שהארן אינו מקיאו בהכרח הוא שנקרא לדיק, עכייל. וזה פלא עלום וכי הפי' הוא במיש הכ' וחקיא הארן את יושבי' שהארן הקיאה אותם חיכף ומיד שעשו העבירות, כלא כמה דורות שישבו הז' אומות באייו בחועבותם ועומאתם מקרא זה, וכי בכל אלו הדורות שהקבייה הארין מחקיים המדר הקבייה מאריך רוחי' וגבי דילו', והכחוב לווח מהוליד בנים ובני בנים ונושנתם בארן, ומבואר כי חוליד בנים ובני בנים ונושנתם בארן, ומבואר, ומבואר, ומבואר מוליד בנים ובני בנים ונושנתם בארן, ומבואר

בגמ' סנהדרין דף ל״ח וגיטין דף פ״ח שהכחוב אמר שיהיו בארץ כמנין ונושנחם אלא לדקה עשה עמהם הקב״ה שהקדים שחי שנים כדי שלא יחקיים ח״ו כי אבוד חאבדון ולולא עעם זה היו יושבין עוד שחי שנים בא״ו. ובגמרא סנהדרין שם אמר ראב״י שמע מינה מהרה דמארי עלמא חמני מאה וחמשין וחרתי הוו, ופירש״י ז״ל דהוא גימעריא דונושנחם וקרי לי אבד חאבדון מהר והקדמה דשתי שנים לדקה היחה. והרי דאף היכא שהכחוב לווח ואומר מהר יוכל להחמהמה כחשבון הזה של הרבה מאוח שנים, ומכש״כ היכא שר' סחם ולא חקוא אחכם הארן ומרש״ים הקרא ואומונו לא נדע דרכו של יולר בראשיח, שיוכל החמרה כל עניני השכר ועונש הכחובין בקראי. שיחקיים הקרא ואומונו לא נדע דרכו של יולר בראשיח, שיחקיים הקרא ואומונו לא נדע דרכו של יולר בראשיח, וככה המה כל עניני השכר ועונש הכתובין בקראי.

ובגמרא גיטין דף פ״ח ע״ח חמר ריב״ל לח חרבה איי עד שעבדו בה ז' בתי דינים ע"ז, אמר ר"ה מחי הרחה כי תוליד בנים ובני בנים, ופירש"ו זייל שם המלד ובנו ובן בנו וכל מלכים שקמו מזרעו אחריו קרי חד בי"ד. ובחום' שם ד"ה מאי קראה כי תוליד חד דור, בנים תרי דור, ובני תרי דור. בנים תרי דור הרי ז', והרי שכמה דורות במשך הרבה מחות שנים עבדו ע"ז והיו יושבים בחרץ מלכים ושליטים באה״ק בטושר וגדולה ולא הקיאה אותם הארץ וכי נימא ח"ו שעובדי ע"ז לדיקים ולא רשעים מדלח הקיחה חותם החרץ אז בזמו ההוא. וכל ההראי שבנביאים מכחישין את זה שלווחו מרה על גודל רשעם והיו מחובחים על מה שיהי' בחחרית הימים. ובגמרא חולין דף ד' ע"ב קראו על כל המשמשים אצל אחאב אף בזביחה בעלמא אותו הקרא דמושל מקשיב על דבר שקר כל משרתיו רשעים ושחיטתן פסולה כדין מומר לכל החורה כולה, והארץ לא ההיאה אותם אף שהעידו עליהם חכז"ל שהיו כולם רשעים, ואדרבא נביאי ה' היו מתחבאין במטמוניות ולא יכלו להיות בארץ בגלוי מפני הרשעים. וגם בסדום שנהפכה עליהם הארץ בשביל מעלח א״י שחינה סובלת עוברי עבירה כמ״ש הרמב״ו, ואעפי״כ היו בא"י בשלו' כמה שנים כמבואר בגמ' שבת דף י' ע"ב, ולוער שנחקיימה גם אח"כ בא"י בשביל שהיו עונותי' מולערין לפי ערך אותה השנה, והרי

שבעלם העונות היו שווין לסדום אלא שהי' חשבון העונות פחוחים לפי ערך אותה השנה שנחאחרה בישיבתה וע"ל יכלה להחקיים בארץ ולא הקיאה אותם. התתה"ד בפו"ל סי' פ"ח כתב בזמנו דאף ששבח

והתה"ד בפו"כ סי' פ"ח כתב בזמנו דאף ששבח גדול ומעלה להדר בא"י מ"מ כיון שיש שם בני ברית מערביים נחשבים לרשעים גמורים וכו' והם טורדים ומבלבלים האשכוזים שהם שומרי חורה והם טורדים ומבלבלים האשכוזים שהם שומרי חורה וכו' מלבד גודל רשעת הישמעאלים מי יוכל לעמוד בכל זה לכן כל איש ישער בעלמו בהשגת גופו וכו'. ומביאים כולם דברי החה"ד האלו. ועכ"פ אנו רואים שאז בזמן ההיא מחמת הרשעים שהיו דרים אז בא"י לא יכלו השומרי חורה לדור בא"י ולא הקיאה הארן להיות בארן עבור הרשעים שישבו שמה, ואנו לווחין להיות בארן עבור הרשעים שישבו שמה, ואנו לווחין בסליחות ג' דעשי"ח איך כל עוזבי עהרה שכנו בליון וכו' והמה עשירים נשיאי עליון ואני עני ואביון, וכי"ש.

ומה שלא נחקיים חיכף מאמר הכחוב על בעלי העבירות כעין זה הקשה אחאב כמבואר בגמ' סנהדרין דף הי"ג ע"א שאמר אחאב לאלי לווטחה דמשה לה קה מקיימה דכחיב וסרחם ועבדחם וגו' וכתיב וחרה אף ה' בכם ועלר את השמים ולא יהי' מער וההוא גברא אוקים לי' ע"ז על כל חלם ותלם ולא שביה ליה מיטרא למיזל וכו' מיד ויאמר אלי' וגו' חי כ' אלקי ישראל אם יכי' על ומער וגו' בעי רחמי והבו לי' אקלידא דמיערא פירש"י זייל מפתח של מטר. והרי שלולח שבועתו של חליי וכח בהשחו למסור לו מפחח של מער עדיין הי' הולך המער אף שמבואר בהרא ולא יהי' מער מ"מ כך היא המדה, ואין הכוונה בפירוש הכתובים שבכל עניני שכר ועוגש שכן יהי' חיכף אלא שסוף הענין לבוא בעתו ובזמנו לפי דעתו וחכמתו של עילת כל העילות ית"ש. ובקהלת חי פסוק י"א אשר אין נעשה פחגם הרעה מהרה על כן מלא לב בני האדם לעשוח רע, ופירש"ו ז"ל שאין הקב"ה ממהר להפרע מעושי הרעה וע"כ הם סוברים אין דין ומלא לבם בקרבם לעשות רע, עכ"ל. ואמר הכי ישעי כ"ח ע"ז המאמין לא יחים, ופירשיי זייל המאמין דבר זה לא ימהרנה לא יחמר אם אמת הוא ימהר לבוא יעויים, כי אך האינם מאמינים אומרים שאם דברי הנביא אינו ממהר לבוא הוא חייו אינו אמת, אבל המאמין אינו מביא לבוא הוא חייו אינו אמת, אבל המאמין אינו מביא ראי כלל מה שאינו ממהר לבוא. ובפרקי דר"א הובא גם בחרדים בסוף מאות התלויות בארץ דכל המתים מן הרשעים בא"י נפשוחם נשלכות בקלע לעתיד לבוא הקב"ה אוחז בכנפות א"י ומנער אותה כאדם שמנער את הבגד, ומבואר בזה שאך לעתיד לבוא ינער הקב"ה כל הרשעים מא"י. ובחרדים כתב הלשון ולא יעלה כל ברשעים מא"י. ובחרדים כתב הלשון ולא יעלה חוצה ככלבים, ור"ל שאחרי מותם ישארו בא"י אלא יגרשום כמו שהוא בפדר"א, אבל כל עוד בם נשמחם אין הקב"ה נועל מהם הבחירה ויכולין להרשיע ולעמא את הארן נועל מהם הבחירה ויכולין להרשיע ולעמא את הארן עד לעתיד שיתבערו הרשעים משם.

ואבור הכתוב מלחכי ג' ח' הנני שולח מלחכי ופנה דרך לפני ופירש"י ז"ל הנני שולח מלחכי לבער את הרשעים, וביאר במלודות שם שמוסב למעלה לכשיב על תלונתם שאמרו אי' אלקי במשפע ויאמר הנה בזמן הגאולה העתידה אשלח אני מלאך מן השמים והוא יפנה הדרך לפני ר"ל הוא יבער מן העולם הפושעים והמורדים לעהר את הארץ לפני בואו להשרות שכינתו בחרץ עכ"ל. וכן הוא בגמ' מגילה ייין עייב בסדרן של ברכות שייע שחחר חקע בשופר שהוא שופר של משיח יחקבלו הגליות וישובו השופטים כבראשונה ואח"כ יכלו הפושעים ויתרומם הרו הלדיהים בירושלים. ועכ״פ זה ודאי שביעור הרשעים מן הארץ בחופו שלח יהי' מליחות שיהי' נמלח רשע בח"י זה יהי' אך לעתיד אחר ביאת המשיח אבל לא קודם לזה אף בזמן הבית, וכשייכ בזמן הגלות שהאומות הרשעים יושבים בה ואין הארן מקיאה אותם וא"כ דברי כחסד לאברכם בזה נפלאים המה. הגם שאפשר שבזמנו היו כל הדרים בח״י לדיקים וכמו דחזינן שכתב החיד"ה בספרו יוסף חומן סי' י"ט וז"ל דבח"י חינס נמנאים ממיני בחטאים כגון גילוחי זקן ופיאות וסחם יינם ועריות ושחוק אינהו ואביזרייהו ורובם ככולם מתפללים בליבור וקורין ושונין דבר בעתו מלבד רבני קדישי בעלי ישיבות שם יתנו לדקות כ' גופי כלכות בפלפול וסברא ופסקו אנשי אמנה דין אמת לאמיחו.

עכ״ל. ולעת כזחת נוכל לומר שם חז בעת הכוח ועמך כולם לדיקים, ואף אם רואין לפעמים א' עובר עבירה שנהרא עי"ז רשע כמ"ש בס' החניא פ"א שאפילו העובר על איסור הל של דברי סופרים מהרי רשע כדאיתא בפ״ב דיבמות ובפ״ה דנדה ואפילו מי שיש בידו למחות ולא מוחה נקרא רשע בפ"ו דשבועות זכ״ם וה״ו במבטל חיזה מ״ע שחפשר לו להיימה כמו כל שאפשר לו לעסוק בתורה ואינו עוסק שעליו דרשו רו"ל כי דבר ה' בזה וגו' הכרת תכרת וגו' ופשיטא דמהרי רשע טפי מעובר איסור דרבנן, עכ״ל, מ״מ אם מהרהר אח״כ בתשובה באמת שוב כוי לדיק כמ״ש חכז״ל אם ראית ת״ח שעבר עבירה אל תהרהר אחריו שודאי עשה תשובה, ואייכ יש מציחות שיהי' בימיו ז"ל כל תושבי ח"י לדיהים. גם כשלה״ק כתב שכל הנוסע לח״י נוסע ע״מ להתקדש, וכו', אמנם מה שחמך יסודו שע"כ כל הדר בא"י כוא לדיק מכח ראי' זו שלא כקיאה אותו הארץ זה דבר תמו' מאוד. ואם נתפום הדברים כפשועו ניתו יד לפושעים וכופרים בכל התורה כולה ומסיתים ומדיחים לעקור את כל התורה כולה שיאמרו לדיקים אנחנו מדלא בקיאב אותנו בארץ. וע״כ שזב אינו כמו שהתרכתי לעיל שהות מוכחש מכל דברי הנביתים ודברי חכז״ל ומהמליחות. ויש עוד הרבה רחיות עד אין שיעור אלא שאין לורך להאריך כ״כ בזה ודי במה שכתבתי, ותמה תמה אקרא הפלא ופלא במה שכמה מחברים העתיקו דברי החסד לחברהם החלו אות באות ואין איש שם על לב להזכיר שהדברים תמוכים ולריכים ביאור.

### קכח

ונהירגא שזה כמה שנים עוד בימי חורפי שמתי אל לבי להבין דברי החסל"א האלו ולא מלאחי להם פתרון לפי פשוטן של דברים עד שבשביל זה חשבתי שהוא הדבר אשר דברו נכדו הק' החיד"א זלה"ה בשם הגדולים מערכת ספרים אות ח' סי' ל"ה וז"ל: חסד לאברס חיבר מז"ה מהר"א זלה"ה ונדפס באמ"ד ובעיר ריגייו ראיתי וכו' חסל"א מוגה מכ"י מר זקנו הרה"ח מהר"ב וכו' ונסתכלתי בו שההגהות הם מעשיות והשמטות שנפלו בהעתקה

ובדפום וחסר כמעט בכל דף כמה שורות וכמה טעיות וחילופי חיבות ואוחיות וכו' ובחזירתי בא לידי ס' חסל"ה כלו כ"י שהי' של הרמ"ז ומלחתי בו כפלי כפלים מהגהות הנז', והענין הוא כי ס' זה הועחה כ״פ בכמה עיירות וסופרים שונים עד שמרוב ההעתקות מסופרים בורים ופוחזים כחליפו שינו השמיטו השחיתו והתעיבו ועד אחרון בא לידי הה״ר אברהם ברך והדפיסו כמן שהוא והנה עלה כולו המשונים כסו פניו חרולי הטעיות וכבר שחלו לי חיזה לשוז בדפום שאינו מובן ובזה של כתיבת יד הכל מתוחן, עכ"ל. וע"כ חשבתי שבמהום שאנו רואין בו דבר תמו' כ"כ כות בעת מתוחן המקומות שע"י סיבת המעתיקים כסו פניו חרולי הטעיות בחסר ויתיר וחלוף כמו שהעיד ע"ז החיד"ה זלה"ה וחילו היינו יכולין לרחות בהכ"י של הספר בודאי היינו מולאין בו דבר מתוקן, וכבר כתב האו"ז שכמה ברייתות נשתבשו בסיבת המעתיקין ולכן לא הובאו בש"ם, ואף שכמה מרגליות יהרות ונשגבות יש בס' חסל"ה כי מקור מקומו קדוש ונשגב כוא אבל במקום שכשחיתו המעחיקים אין הדברים מובנים.

והנה יש מקום לדברי בחסל"א כאלו אם נימא דהאי על העתיד אחר ביאת המשיח שאז בוודאי מי שלא יכי' לדיק ולא יעשה חשובה כראוי לא ישאר בארץ ואז יגיע הזמן שהארץ מקיאה כל מה שאינה סובלת אותו כמו שהוא בכמה פסוקים ובפדר"א, וקצת מהם הבאתי לעיל. גם לשון הדר בא"י שייך יותר על זמן העתיד כאשר כבר אמרתי הסבר במה שאמרו בגמ' כל מקום שנאמר ביאה אינו אלא לאחר ירושה וישיבה שלכחורה חינו מובן דחף חם הוח קודם ירושה וישיבה מיימ כיון שכבר בא לארץ למה אינו נהרא ביאה, וחשבתי לפרש עפ"י מ"ש הרמב"ן פ' חזריע אלל נגעי בגדים שאין זה בדרך העבע וכן נגעי בתים שאינו נוכג אלא בארץ שכיא נחלת ה' וכו' בארץ הנבחרת אשר השם הנכבד שוכן בתוכה. ובתו"כ דרשו עוד שאין הביח מעמא אלא אחר כיבוש וחילות שיכא כל אחד ואחד מכיר את שלו, והטעם כי אן נחיישבה דעתם עליהם לדעת את ה' וחשרה שכינה בחוכם עכ"ל. זלכאורה מאי נ"מ להשראת השכינה בארץ אם הוא מכיר חלק הקרקע שהיא

שלו, הצל הענין הוא כמו שכחבו שא"י שייך לישראל לפי שורש נשמחם וכל אחד ואחד החלק שנפל לו בגורל שמה הוא המקום ששייך לשורש נשמחו כי החלוקה הי' ברוב"ק עפ"י ה' ובאו"ח ולכן ערם שמכיר את חלקו הוא במקום שאינו שלו ולא בא אמכיר את חלקו הוא במקום שאינו שלו ולא בא אל המקום הראוי לו ולשמחו ועדיין אינו מוכשר בשלימות להשראת השכינה הראוי' לו לפי שורש נשמחו ולכן לא נקרא ביאה שעדיין לא בא אל המקום שלירך לבוא ומה"ע לא נקרא גם דירה שאינו אלא גירות במקום שאינו שלו ושייך יותר לשון דר בא"י אם הוא מדבר בעתיד לאחר כיבוש וחלוקה שכאו"א אם הוא מקומו בשלו' כמקדם. אמנם לפרש דברי החסל"א שאין שם שום כונה על זמנו אלא על העתיד המון דחוק מאוד כמובן, ועכ"פ חסרים איזה חיבות.

## קכמ

וכעת כאיר כ' את עיני שאפשר לפרש דבריו גם עפייי פשוטן בכל עת ובכל זמו עפייי מיים בספה"ק למח כ' ללבי פ' ראה עה"כ אבד חאבדון וגו' וזייל הה' עדיים בס' שייך על התורה בשם ר' בחיי וז"ל: ובזכ תבין איך מקום השכינה וכו' שהי' כהן גדול וכום פעם חחת בשוה חחר כמה טבילות וקידושין ואחר כמה תפלות שהיו ישראל מתפלליו עלין איך עתה היא בית תורפה של ישמעאלים בית ע"ז שלהם אלא שנחקפלה ירושלים וגברה עלי' קליפה של שתר תרנות ותפשר שבקיפול תרנות בתה שם רלוטה מארם עד שבנו שם בית הע"ז והם חושבים שבנו בירושלים והם מכזבים וכו' וידוע מה שדרשו רזייל הנותו מער על פני הארץ זה ארץ ישראל ושולח מים על פני חולות זו שאר ארלות היולא מזה ארז נקרא אייו וחולות נקרא חו"ל וזה פי' הפסוק שכבו לארץ חוצות רייל שהחוצות שוכבים על אייו וזהו בודאי אחר שיתרחב ירושלים וכו' בודאי הרלועה מארם והחולות השוכבים על א"י יאבדו ממקומם כי אין זה מקומס רק שהגוים העובדים שם ע"ז המשיכו לשם רצועה מארן העמים העמא וארן ישראל מחקפלח מחתיו, ולכן ארז"ל אלהיהם על ההרים ולא הברים אלהיהם כי ההרים שהם באמח א"י אין מקבלין על עלמס שום ע"ז כי כם קדושים ואין בהרים' אלי

אלהיהם שבודאי נחקפלו בעת נעעו שם אשירה ועייז רק עייז על ארן חולות שהמשיכו לשם, וזהו אבד תאבדון רייל מה שכבר נאבד דהיינו הרלועה בישא הנייל שנאבדת מארלם העמא ובאחה לכאן תאבדון אוחה לגמרי מכאן ומכל מקום, ומפרש את כל המקומות וגו' רייל המקומות האלו שבאו לכאן עייי שעבדו הגוים את אלהיהם בכאן וקדושת אייי לא רלחה לסבול מעומאה ובאו המקומות מארלם העמא לכאן וכו' שנחקפלה הארן תחתיהם ורלועה בישא מארן העמים נמשך עלי וכו' עכ"ל הק' יעייש שהאריך עוד. ובהג"ה שם הביא עוד מדברי רש"י ירמי' ד' בפסוק ראיתי הכרים והנה רועשים וכל הגבעות המקלקלו ופירש"י ז"ל וז"ל: החקלקלו נחקו ונזרקו ממקומם כמו קלקל בחלים.

והנה בודחי שחין הפי' שבעת שבחו לעמח חת הארץ נבקע האדמה לעיניהם ווזרק העפר מתחתם וראו הכל את האדמה ועפר ארץ העמים שבא לשם, שאלו הי' כן הי' בעל הבחירה כי מי לא יירא ויפחד לחטוא שמה בראותו את כל אלה, וכשין זה מה שאמרו חכזייל בחולין דף לייא והובא ברש"י ז"ל פ' וילא עה"כ הארן אשר אחה שוכב שלי' מלמד שקפלה הקב"ה מכל א"י והניחה תחת ישקב אבינו שתהא נוחה ליכבש לבניו, ובמד״ר שם כלשון קפלה כפנקם ונחנה חחת ראשו כאיניש דאמר מן חחות רישך דידך, ופי' שם במתנת כהונה כלומר שיעור מה שתחת ראשך ומה שמונח תחתיו. ובודאי שאין הפי' שהקב"ה נטל כל אדמת א"י עפרה וגושה של ד' מאות פרסה על ד' מאות פרסה והניח כ"ז תחת החשו של יעקב אבינו, גם לא ראו כל הז' אומות חושבי א"י שניזוז כל עפר הארץ ממקומו ובא עפר אחר תחחיו ולא מלינו נס כזכ בשום מקום. וכן במיים רשייו זייל ריש פ' וילה שמה שהמרו בגמ' שהי׳ אז ליעקב אבינו קפילת הדרך הפי׳ שנעקר הר המורי' ובא אליו ובודאי לא ראו התושבים בעינים כגשמיים את עקירת בר המורי'. וכן מה שהוא בזוכ"ק ובכתבי האר"י במה שהקריבו ישראל קרבנות במדבר ואף דאסור שחיעת קדשים בחוץ וכוא איסור כרת, אלא שא"י ומקום המקדש כי' אז במקום שחנו ישראל במדבר. ובערבי נחל פ' שלח פי' בזה מה

שאמרו בגמרא שכיון דכחיב עפ״י כ' יחנו ועפ״י כ' יסעו הוי כסותר על מנת לבנות במקומו דאף שנסעו למקום אחר מ״מ כיון שהלך עמם א״י כי' הכל במקום אחד והאריך שם בענין המרגלים שהיו לריכים להבין שלא הי' אז בא״י קדושת הארן כי הי' הכל להבין שלא הי' אז בא״י קדושת הארן כי הי' הכל ניתדבר מקום חנייתן של ישראל. ובשל״ה הק' פרשת ויחי כתב העעם שהביאו את יעקב אבינו ע״ה אחר הסתלקותו לארן ישראל אף שעפ״י הזוה״ק אסור להביא לא״י מי שנסתלק בחו״ל אלא שהמקום שנסתלק יעקב אבינו הי' א״י שבא אליו למלרים, והרבה ענינים כאלו מלינו בדברי חכו״ל ובספרי קדושים, ובודאי שסתם בני אדם אין מכירים זה אלא השרידים אשר ה' קורא.

ובפסוק בסי יהושע י"ה ע"ו השב שם הרן גשן בין ערי ח״י וכחב שם הרד״ק ח״ל חין זה גשן של מלרים, ובדרש אומר כי היי גשן של ארן מלרים והיא נבלעת בחוך ערי ישראל כמו שאומר ויעל לקראת אביו גשנה מלמד שהוא בעליי כלפי א"י ובזכות שהלך יהודה בשליחות אביו להורות לפניו זכה שיהיי חלקו ארן גשן שהיא עובה, עכ"ל. וכתב ע"ו בש"ך ער"ת פי ויגש ער"כ ואת יכודה שלח וגו׳ שנשתלחה רלועה מח"י לגשן וחותה רלועה היחה נעלמת שלא היחה נודעת אלא ליעקב ולבניו ויעהב אבינו ע"ה לא נכנס באויר חו"ל אלא היחה הרלועה של א"י מחקפלת והולכת לפניו והוא בחוכה. וכן כשכוליכובו לחחר מיחה כיחה מחקפלת וכולכת עמו עכ"ד יעיי"ש שהאריך והעחקתי בקלרה, ולריך להבין האיך אפשר המליאות שיתהלפו המקומות מא"י לחו"ל ומחו"ל לח"י. וחין רוחה זה שום חדם חלם הלדיקים הקדושים היודעים ומבינים.

אבל הענין הוא ע"ד שכתב השלה"ק בעשרה מאמרות מאמר השני ד' מ"ד על תמיהת הבעל עקידה בשבועת מ"ח דהאיך יכלו להוריש שבועה לבניהם שאף שאמרו חכז"ל שהנשמות של כל הדורות היו שם ונשבעו בעימה מ"מ כיון שלא הי' הגופים שם והמצות הם חובת הגוף האיך חלה השבועה עליהם, ואף בגר קען אמרו ז"ל אם הגדיל יכול למחות, ומכל שכן כשלא הי' שם כלל. והשיב ע"ז השלה"ק דכמו

שביו שם הנשמות של כל הדורות כך הי' שם המרכז והפנימיות של כל הגופים, והאריך לבאר ענין זה יעיי"ש, וחמלית הדברים שאף שלא היו שמה הגופים בעלמם אבל כיון שהי' שם המרכז והפנימיות שזהו השורש והעיקר של כל קיום הגוף דינו כאלו הי' הגופים בעלמם שם וחלה השבועה ע"י שהי' רוחניות הגופים בעלמם שם וחלה השבועה ע"י שהי' רוחניות אלו המימרות שנחקפלה א"י ובאה במקומה אדמה עמאה הכל סובב על מרכז הפנימי של האדמה שזהו שנחקר של האדמה. אבל אין זה דבר יסודו שוחשו ועיקרו של האדמה. אבל אין זה דבר הכראה לסחם בני אדם אלא אלקים הבין דרכה והוא ידע את מקומה והלדיקים האמיחיים המרגישים בין שומאה לשהרה בני אדם עם עיניהם מראות את כל שאר. בני אדם עם עיניהם מראות את כל

# קל

שוב ראיתי בזוכ"ק פ' קדושים דף פ"ד ע"א שכתב ח״ל תכן מלמד שנתקפלה לו א״י, וכי א״י דאיהי ד' מאות פרסה על ד' מאות פרסה האיך אתעקרת מאתרב ויתבה תחותוי, אלא ארץ אחרא עלחם קדישה אית לקב"ה וא"י איקרי והיה תחות דרגא דיעקב דהאים עלה ואחסין לה קב"ה לישראל, עכ"ל. ואינו מובן לכאורה שהרי כחבו הטעם שקפל הקב"ה כל הארץ תחתיו כדי שתהא נוחה ליכבש לבניו והנה ישראל לריכין לכבוש ארץ ישראל דלמטה אשר האומות שוכנים בתוכה בעת שרלון הקב"ה להטשות כן, ולפי דברי הזה״ה שהארץ שקפל תחתיו ביא ארץ אחרא עילאה קדישא אייכ איננה אותה כארץ שלריכין בניו לכבוש מידי כאומות. אבל כוא הדבר אשר דברנו כי הארעא קדישא עילאה היא המרכז הפנימי של א"י דלמטה שורשו וקיומו והא בהא חליא וכאשר קפל כל אותו הכח תחת יעקב אבינו נכלל בזה גם אייו דלמטה והכל א' הוא, וכל הענינים שבדברי חכמים בפרט זה מיתפרשים בדרך הכייל, ויש לדבר עוד בזה הרבה אלא שאין להאריך כ"כ בדברים הנעלמים, ואין לנו עסק בנסתרות, ולא כתבחי אלא לכעיר לשבר את כאוזן קלת כי כאפיקורסים אינם מאמינים בכ״ז עבור שאין רואין

בעיניהם שובקע האדמה תחת העמאים שמעמאים את הארץ שינים להם ולא יראו והמבין יבין וישים לבו לדבר אמת. ומיושב בזה קושית הרמב"ס בסי המורה על הקרא דיראה כל זכורך וגו' במקום אשר יבחר כי דכיון שהמקום כיי ידוע שהוא כר המוריי ומקום המקדש למה לא אמר בפיי שהוא המקום אלא אמר בלשון נסחר במקום אשר יבחר כאילו לא לודע עדיין איזה הוא המקום, ונדחק לחרץ, ולפי הנ"ל מיושב דכיון שאז בשעת קבלת התורה היו שוכנים בא"י הכנענים העמאים, וא"י ומקום המקדש היחה מחקפלת והולכת עם ישראל במדבר נע ונד לכל מקום שהיי נסיעת ישראל אייכ לא היי קביעות להמקום ולא נודע אי׳ מקום כבודו, ע״כ קראו בלשון נסתר. ובחידושי תורה הארכתי וישבתי בזה כמה וכמה שנינים, גם כמה מחמרי חכז"ל מיושבין בזה בטוטו"ד לא עת האסף פה.

ותמצית הדברים שבח"י יש שני חופני הקחה בעוברי עבירה, האחד הוא אז בשעת מעשה כשופוה לדבר עבירה המטמח חת החרץ יען שקדושת כארץ אינה סובלת אותם נתרוקן ממנה אל כח אדמה טמאה מארץ העמים כמו שפי' בלמח הקרא דשכבו לחרץ חולות אלא שהוא בדרך נסתר שהארץ מחקפלת תחתיו ומביאה תחתיו כח אדמה עמאה, ועכ״פ כוי גם זה הקחה מן החרץ שיען שחינה סובלת חותו עושה הפעולה שיסחלק ממנה חלח שעדיין כוח בחוך כמקום שכוח בגבולי ח״י ורחוי לקדושת הארן, וכשמגיע הזמן להתודע ולהגלות כי הוא מלך על כל הארץ אזי כלה מחגרשים מכל המקומות שהם בגבולי הארץ בכל אופן ואופן, ואייכ במה שאכ"כ וחקיא כארן את יושבי' וכן ולא חקיא אתכם כארץ בעמאכם אותה כאשר האה את הגוי אשר לפניכם וכלל בזה הכל הן הקחה הרחשונה הנעשה בהסתר מפשעיהם לכל חטאתם והן ההקאה האחרונה הנטשית גלוי לכל. וא"כ הרשעים באמח אינם דרום בא"י מעולם כי בכל מדרך כף רגלם נסחלק כח קדושת הארץ, אלא שהוא דבר נעלם מסחם בני אדם, אבל הקדושים אשר בארן המה השרידים אשר כ' קורא מרגישים בקדושת כארן בלי ספק ויודעים מי כוח זכ וחי זכ כוח שדר בחייו חו לחו זכנו

עבדיך את אבני' ואת עפרה יחוננו ומרגישים היעב באבק ועפר הארץ שתחת בני אדם גם בני איש אם הוא מכח קדושת הארץ או לאו ובמי שהמה מרגישים שדר בא"י בודאי הוא לדיק, ואף אם רואהו עובר עבירה שנעשה עי"ז בחזקת רשע מ"מ ע"כ שעשה חשובה ונעשה לדיק, כי לולא זאת היתה הארץ מסתלקת תחתיו ולא הי' דר בא"י.

והנה רוב דברי הם' חסד לחברהם מיוסד על דברים נעלמים שאינם מובנים אלא ליודעי בינה ולכן גם כאן דבר בענין שאינו ניכר אלא ליודעים ומשיגים דכוותי' בני גילו קדושים וטהורים כבני חברים אשר אחו עמו המרגישים בקדושת הארץ. והרבה פעמים מלינו כעין זה בספרי חכמי האמת. ובכתב יושר דברי אמת מהקדוש מהר"פ מזבאריזש הביא שם בסי' י"ח ממורו המגיד הקדוש מהרד"ב זלוקלה"ה ממעזריטש הפי' במשנה הבנים יולאים בקשרים וכו' אלא שדברו חכמים בהוה ופי' שם המשנה על מדריגות גבוהות וע"ז סיים אלא שדברו חכמים בהו' ור"ל כפי מה שהם היו כך היו מדברים על עלמס לא על זולחם יעיי"ש. וככה הוא בענין זה שבחסל"א מדבר מבני גילו היודעים ומבינים מי שהוא בארץ ישראל או לאו. ועל כל פנים יש מקום לפרש דברי החסד לאברהם האלו אף ככתבם ולשונם גם לפי זמנו. ולדינה חין ניימ בכייז חלה רחיתי לכותבו על הספר למעו גודל התמי' שיש בדבר ורבים כם כתועים ומתעים בעו״ה ע״כ רחיתי להעיר ולדיהים ילכו בם ופושעים יכשלו בם.

# קלא

דתנה המהר״ם חגיז בספרו שפת אמת והוא קונערם

שחבר על השאלה שנשאל במה שהי' אז כת
שדברו סרה על כל יושבי א״י כי יושבי א״י היו
אז באמת זדיקים שמסרו נפשם על התוה״ק ועסקו
שם בתוה״ק בדחקות ובעניות עד אין לשער והיו
נשואות עיניהם אך אל השליחי דרבנן שנסעו לחו״ל
לקבוץ אל יד להחיות נפשם של אלה העניים העוסקים
בתורה ועבודת ה' במס״נ במקום הקודש, והכת
הנ״ל מנעו בדבריהם הנכזבים ליתן אותה הזדקה

כגדולה לעניי א"י ליד השליחי דרבנו משם באומרם שהדרים בח"י בזמן הגלות עוברים ליווי השי"ת חשר גזר היות אותה הארץ שממה מבלי יושב מבני ישראל ובהיות כן רלון השכינה נראה היות הדרים בה סוררים ואדרבא ראוים למיסר בעונש במקום עזר שחמיד נעשה להם עם כמה שלוחים, כהנה וכהנה דברו דברים שלח כדת כמבוחר שם בלשון השחלה וגם בפנים הספר, והביא בתוך הדברים שם שהתרעמו גם על מה שמכריחים שם לישה חשה [וכפי הנרחה היא אותה התקנה שהבאתי למעלה שעשו אז גדר וסייג שלח יכי' רווק בח"י למען שמירת הקדושה שמה ולא יראה ולא ימלא שמה מי שעלול לבוא לידי איזה חטא כמו שהעתקתי למעלה], והוליאו כמה עלילות שוא ושקר על אנשים יראים ועניים אומללים המוסרים נפשם על התוה"ק בא"י וירדו לחייהם של אלו אשר עיניהם נשואות אך אל השליחי דרבנן המחיים את נפשם בעת דוחקם המרובה והלדיקים שבכל אלו הדורות מסרו נפשם על הלדקה הגדולה הזו שעבור עניי אייי כנודע, וכבר נחבאר שגם בזמן הגלות שהגזירה להיות ישראל מפוזר ומפורד בכל ד' כנפות הארץ מיימ בלי ספק שרלונו יחייש שגם באייו יהי' חלק מישראל לעסוק שם בתורב ועבודת כ' ולקיים מצוח החלויות בארץ. ואף שאנחנו לא נדע שורש נפשו של כחו"ה והמקום הרחוי חליו חבל חותן שזכו לכיוח חלקם בארן כחיים לעסוק שמה בחורה ומלות כרלון הבורא ב"ה וב"ש אשרי חלקם וחיוב עלום מחוד על בני חו"ל להחזיקם בכל החפשרי ובזה גם אנחנו מקיימים מלות החלויות בארץ ויש לנו חלק בתורה ומצות וזכירות מן החטה הנעשה על ידם באה"ה, וכבר הארכתי בזה למעלה ואין לורך לכפול הדברים. ומה שהכניסו בחוך איסור השבועה גם מה שדרים איזה אנשים מישראל באייו זה ודאי אינו אמת כלל כמן שנתבאר למעלה וז"פ, ומובן מה שכיטב חרכ לו לכמכר"ם חגיז ז"ל על דברות קשות של החנשים הנייל נגד עניי חייי ובדין ובמשפט חמת שפך מרורות כ״כ על מוליאי דבה האלה שירדו לחייהם של העוסקים בחורה ובמלות מחוך הדחק באה"ק, ובפרט בימיו שהי' הרבה קדושה וטהרה ושמירת גדרי וסייגי החוה"ה בא"י ולזה קבן שם כל המאמרים הנאמרים בשבח א"י ויושבי' כי הי' לורך השעה כאשר

כתב בעלמו בהקדמה כי כל דברים הקשים אשר
ידבר משה ועוד שנים רבות אם יגזור ה' עליו בחיים
דבר ידבר בכתב ובע"פ כפי לורך השעה והמקום
והנדון אשר למראה עיניו יראה עכ"ל. והרי שהעיד
בעלמו שהרבה דברים דבר אך לפי לורך השעה שהי'
אז. ולהלן יתבאר בארוכה גם מדברי הש"ם ששינו
אח לשונם בדבריהם לפי לורך השעה הנלרך אז
בזמן ההוא.

בני ענק וכמ״ש הרמב״ן שם עה״כ וגם זבח חלב ודבש היא שבזה הי' להם להשיב אמרי אמח לשולחם החזק הוא וגו', אבל רשעם במלח אפם שהיא מורה על דבר אפם ונמנע מן האדם שאי אפשר בשום ענין כלשון האפם לנלח חסדו ואין עוד אפם אלקים וזה הי' מרידה בה' שהבעיח אותם שיורישם מפניהם עכ״ל. וכחב זה הרמב״ן בכמה פסוקים בפ' שלח יעוי״ש.

> אלא שבפרט אחד אין דבריו מובנים שכתב שם בשפת חמת דף ל"ג ע"ב שגם המרגלים כל מה שדברו רעה לא הי' אלא על הגוים יושבי' שכו בתחלה פתחו בשבח הארץ ואמרו באנו אל הארץ וגו' זבת חלב ודבש הוא וכו' אך נגד הגוים שבה אמרו אפס כי עז העם היושב בארן לא נוכל לשלות כי חזק הוא ממנו שהוא ממש דומה בדומה למה שמדברים כהיום הלת מהאנשים החטאים בנפשותם דוב לשונם בארן עובב ביא אך ביא הערת זהב מלאה עקרבים מהחכמים היושבים בה יעיוש שהביא השקרים והכזבים שהוליאו דבה על חכמי א"י שהיו אז לדיקים. הנה מ"ש נגד מה שהוליאו דבה על חכמי א"י זה ודאי אמת שהיו ראוים לנזיפה על ככה אמנם מ"ש שגם המרגלים לא דברו על הארץ אלא על יושבי' זה תמוה וכמו שביאר הרמב"ן בפ' שלח עה״כ ארן אוכלח יושבי' היא שהי' דבחם רעה על הארץ לאמור כי הארץ ההיא חזקת האויר כבידת בטבע ומימי' ופירותי' עבים וכבדים ויגדלו גידול רב מאוד ולא יסבלו אותם מזגי בני אדם הבינונים זולתי הענקים ואנשי מדות שהם בעלי כת החזקים בעבעם אשר הם עלומים בגבהם וקומתם ולכן חגדל אנשים גדולים מאוד וחמית שאר בני אדם כולם כמנהג במאכלים הגסים. וכן כחב עוד הרמב"ן עה"כ מוליאי דבת הארץ רעה וז"ל כבר פירשתי כי עושם הגדול הי' בעבור הדבה שהוליחו כי חרץ חוכלת יושבי' כיח וכי' שקר גמור שכיח כיחב מלחב עמים רבים וכו' יעייש. וגם במה שחתרו חפה כי שז כעם וגו' וכערים בלורות לא כי' שום חטא במכ שהגידו שהמה עזים וחזקים כי נשלחו על ככה להודיע

> החזק הוא וגו' הבמחנים אם במבלרים וגם מרע"ה

הודיע על גודל עוזם וחקפם בחומרו מי יחיילב לפני

ובאמת שבמה שחמרו שהם עזים וחזהים חיו זה לכ״ר ואין זה גנאי גם לא הי' איסור לדבר לה״ר על הגוים הכנענים שישבו בארץ דאדרבא התוה״ה אמרה כמעשה ארץ כנען אשר אני מביא אחכם שמה לא תעשו ולמד מזה בתו"כ והובא ברש"י ז"ל מגיד שהיו מקולקלין יותר מהכל, א״כ טרחה החוה״ק להודיע לנו גודל רעתם והלהולם כדי לידע ולהזהר שלא ללמוד מעשיכם ומעעם זה ליותה החוב"ה החרם תחרימם למען אשר לא ילמדו אחכם חועבותם כמבואר בקרא והוי זה דרך התוח"ת לדבר עליהם רעה. ובאמת יהושע וכלב חמרו סר ללם מעליהם ופירשו חכז"ל והובא שם ברש"י ז"ל דר"ל מגינם וחזקם כשרים שבהם מחו, נשמע מזה שהי' נראה מדברי המרגלים שעדיין יש בהם כשרים המגין עליהם מדחילערכו יהושע וכלב להכחים זה, והחעה העלום שהי' בזה הוא בשביל שהי' נגד האמונה בדברי הקב"ה שאמר עלב רש אל חירא ואל חחת וגם מה שהוליאו דבה על החרץ בחומרם חרץ חוכלת יושבי' וחייכ אין זה שום דמיון כלל לענינו של המהר״ם חגיז. וכפי הנראה אין כוונחו לדמות מילחא למילחא בכל הענין אלא באותו הפרט שמתחלה סיפרו בשבח הארץ שאמרו וגם זבת חלב ודבש היא ואח״כ סבבו לרעה וכמ״ש הלשון דומה בדומה שבפרט אחד הוא דומה לא בשאר הענין, וכבר הבאתי דבריו שכתב שמפליג בדברים לפי לורך השעה והמלב, ויתבאר זה עוד

# קלב

ובעיקר החעה העלום של המרגלים שחמרו חרץ מוכלת יושבי' היה הנה בחשובת המהר"ם

כלג

רואת חורת העולה מכל המקובן סיומא דפסקא בקלרה סדרתי על שלש עשרה עיקרים כעיקרי האמונה והמדות שניתנו לישראל, והקורא הנעים אשר שם לבו לדבר ה' להכיר האמת ולקבלו ממי שאמרו יוכל להבין עוד בזה דבר מחוך דבר, חן לחכם ויחכם עוד:

ה) מי שהוא זדיק חמים ומקיים כל החורה כולה ואינו עובר על שום דבר ח״ו, הוא לו לזכות ואינו עובר על שום דבר ח״ו, הוא לו לזכות גדול אם יושב בא״י עד אין לשער, אף לדעת הפוסקים שאין מלוה בעיקר הישוב בא״י אבל כל החורה ומלות שעושה בא״י חשובין הרבה יותר בכפלים ע״י שהוא במקום הקודש בא״י, ולכן חשובה ישיבת א״י עם שכל החו״ה אף להסוברין שאין מלוה בעיקר הישוב יען שכל החורה ומלות שעושה שם חשובין הרבה יותר אף בזה״ז, וכבר ביארתי דלפענ״ד כו״ע מודי בזה אף בר״ח ז״ל ואין חולק בזה אלא דלדעת הר״ח כיון דרובא דרובא נכשלון אין זה מלוה לסתם בני אדם מעלון, אבל העומדין שם בנסיונות ואין עושין שם מבירה כש״ה דחשיב עפי ואין קן למתן שכרן ויהא מלהי עם עובדי השי״ת באמת בא״י.

ב) כמן שגדלה מעלת המקיימין כהח"כ בא"י כמו כן לעומת זה גדלה האסון רע ומר ר"ל לעוברי עבירות ח"י בא"י דכמו שהמלות חשובין יותר בא"י כמו כן העבירות חמורין שם יותר, וכמו שאלל המקיימין כהח"כ שקולה ישיבת א"י ככל החו"כ מאוחו העעם אלל העוברי עבירה ר"ל שקולה ישיבת א"י ככל העבירות שבחורה, וגם בזה אין שום פלוגחא, שגם החרדים והשלה"ק שהפליגו מאוד בחשיבות ישיבת א"י והביאו שיעת הרמב"ן מ"מ כתבו שעל העוברי עבירה שם עליהם נאמר ותבואו ותעמאו את ארלי ויושלכו מא"י ככלבים ולעתיד ינערם הקב"ה מן הארץ, והביאו חומר הענין של עוברי עבירה בא"י גם מהרמב"ן מומר בעלמו ואין חולק בדבר זה. ובפנים ביארתי שמלבד מומר הענין שמעמאין את הארץ ומעכבים את הגאולה

שבכלבו כחב על החועה בה"י שנענש יותר מחם העה בחושל וכו' ואינו דומה מורד במלכות בפלטין למורד חוד לפלטין והיא ארן אוכלת יושבי' וכתב ע"ו בפאת בשולחו כל' ה' סי' ה' בבית ישרחל סייה עייו דמייש כמכר״ם וכיח חרץ חוכלת יושבי' השיח עובח דוכ דברי המרגלים וכחב אח"כ ונ"ל דשיעת המהר"ם זייל דודאי המרגלים לא דיברו כזב וכמיש בסוטה לייה וכו' והיינ בגוף יסוד הנהגתו בחייו דודחי בפלטיו של מלך השוכן שם וממרה עיני המלך במעשיו מסוכן בענשו וכו' רק דהמרגלים חשבו זה לרעה וגינוהו וכו' וכשהשיב המהר"ם ז"ל בחשובתו להזהיר הנוסעים לח"י כודיעו אמיחת כנכגתה יעיי"ש שהאריך. ובאמת כל דברי פחת כשולחן כם מבוחרים בקלרה בלשון כשלכ"ק פ' לך לך שכאריך שם לכזכיר טובא את הדרים בא"י להיות שם חמיד אך בדרך הכנעה וגירות יותר מבשחר חרלות ולח להיות שם בדרד התיישבות בחיתו מושבו וכתב חח"כ ע"ז וז"ל וסימנד ארץ אוכלת יושבי' היא מכלה הרוצים לישב בה בשלו' ובתוקף לאכול פירותי' ולהנות בה בלבד ואף שהמרגלים דברו זה הפסוק הם דברו לרעה והוליתו דברי קדושה לחולין חולין הוא להם עכ"ל יעייש. ומבואר בזה שאך בשביל כך הי' חטא המרגלים גדול כ"כ בעבור שאמרו אלה הדברים בכונה רעה והוליאו דברי קדושה לחוליו. ובאמת דכיון שסבבו אז אלה הדברים נגד דור המדבר שאמר עליהם הקב"ה ע"י מרע״ה שיעלו וילליחו בח״י ח״כ חין החמת כדבריהם והוי הולחת דבה של שקר וחמיר טפי, חבל לגבי המתנהגים בא"י שלא כשורה מבואר דעת המהר"ם וכשלכ״ק דכוי אלו כדיבורים של ארן אוכלת יושבי׳ דברי אמת וקדושה. והפחד נורא הוא שהרי לא אמר זאת השל"ה הק' על מומרים גמורים כמו מחללי שבתות או עוברים שאר עבירות וכדומה ולא דבר אלא מאותן שלא קנו בנפשם מדה זו להיות באייו אך בדרך הכנעה וגירות וזה מלוי אף במקיימי כל כתורה כולה שעדיין חסר להם חיקון באחת מן המדוח ובכה"ג על אותן שלא הגיעו לידי מדה זו אמר עליהם שהיא ארץ אוכלת יושבי' ומי לא יירא ויפחד על שלימות תיקון נפשו במדות. ולדינא כבר

כתבתי לפי הע שכלי שיעת הרחשונים ז"ל וביחורם.

ועונשם קשה ר"ל גם אין מקיימין מצות ישוב א"י דבכה"ג דרשינן טעמא דקרא דאף לדעת הרמב"ן לא אמרם החוה"ה לישב בא"י אלא המקיימין כהחו"כ אבל כפחד גדול כוא שלא הזכירו בזכ החרדים והשלה"ק שוברי שבירות החמורות ר"ל כמו חילול שבת או אכילת נו"ע וכדומה כי לא דברה חורה במתים כמ"ש כפנ"י אלא הזכירו מהיושבים בסעודת מרעים ואינם שמים ללבם כי המה בהיכל ד' וכדומה עבירות שאדם דש בעקביו ועליכם קראו את המקרא הזה ותבואו ותעמאו את ארלי שיושלכו מן כארץ. וכן כוא בחשוי מהר"ם שבכלבו וביעב"ץ שמדברים מעבירות כחלו ששכיחים גם בשומרי תורה ומלות והרבה יש מעבירות שאדם דש בעהביו וחמורים כם לפני כקב"כ וקשכ לידע בסחם בני אדם מי שזכיותיו מרובין על עונותיו. ובפנים הבחתי מדברי הרחשונים שהמחניף לרשעים מטמא את כארץ שכן כוא בקרא. ובתשובת מכר"ם שבכלבו כחב כן על המחקועע בח"י במקום שחין לריך לכתקועע. גם כבאתי מדברי כאוכ"ח כקי שאף במקיימים כבתו"כ בא"י מ"מ אם אינם מוחים שם בעוברי עבירה כדין, הארץ מקיאה אותם. ולשון כחרדים במל"ח פי די סיי מ"ג מי שאינו מחזיק במחלוקת על המחיילבים על דרך לא עוב ומושכי כשוז. כוא נענש מפשעיכם לכל חעאחם ועובר בלאו שנאמר ולא תשא עליו חטא. ושוב ראיתי שכבר מבואר לשון זה בשערי חשובה לר"י שער שלישי סיי נ"ע. ובחשו׳ מהר״ם שבכלבו ובשלה״ק כחבו שלהחוטחין בח״י כית חרץ חוכלת יושביי. וכבר בעתקתי לעיל מסי שערי לדק גודל בחומרא שבחמירו על חושבי בארץ. כללו של דבר הענין חמור מחוד, ולח מלינו קלוב בפוסקים עד כמה יגיע הזהירות והי"ש שיהי׳ ראוי לדור באה"ה אלא כזכירו בזכירות וי"ש מרובה, ובאמת א"א ליתן בזה גבול הלוב כי החדם ירחה לעינים והי ירחה ללבב וקשה בזה לייען וליתן עלה לשום אדם, בפרט בדור כזכ וח"ח לידע מעמנותיו של חבירו מלב בחיי נפשו בי"ש ויראת חטא, ובפרט שבזמן כגלות אנחנו לא נדע מי שלריך להיות בא"יו ומי שלריך להיות בחו"ל כחשר הארכחי למעלה, ואין בידינו אלא להשיב לכל שואל בזה שדעת הפוסקים הוא שהכל לפי מה שכות חדם, וידע חינש בנפשיי, וחם כוונתו לשמים

כ׳ לא ימנע עוב לכולכים בחמים.

- במקום רשטים בוודאי אין לדור בא"י כמ"ש הרמצ"ם בכ" דיעות שעלול להיות נמשך אחרי האנשים שדר ביניהם וכמ"ש התכ"ד סי' פ"ח שאם השב"י בא"י רשטים המבלבלים מתורה ומלות יש למנוע מלישב שמה והכל מביאים דברי התה"ד האלו להלכה אף המפליגים מאוד במלות ישוב א"י ואין שום חולק עליו בזה, ובפרט במקום שיש מינים שאני מינות דמשכי. וביארתי בפנים דממה שאמרו בגמ" לעולם ידור אדם בא"י אפילו בעיר שרובה גוים, מלשון אפי ידור אדם בא"י אפילו בעיר שרובה גוים, מלשון אפי מבואל שזה דווקא ברובה גוים אבל ברובה מינים בוודאי דאין לדור בא"י, ואין הספק שכתבתי לעיל בעיר שוב א"י אלא אם יש לו מקום דירה בין אנשים כשרים ויראי ה" שומרי התורה והמלות, לא זולת,
- ד) אם אין לו פרנסה מוכנח בא"י אין לו ליסע לשם דעניות מעברת על דעתו ועל דעת קונו מהכ כהב גם המעיל לדקה שהפליג בחיוב לעלות לא"י יוחר מכל הפוסקים כאשר הבאתי לעיל ואעפי"כ כחב שלריך בחחלה חנאי א' שיהי' לו שם מקום מוכן ומזמן לפרנסה בריוח והביא כן מדברי הראשונים ז"ל וכתב עוד אח"כ שאלו הנוסעים לא"י ולריכים עי"כ להחפרנס מן הלדקה ואילו היו בחו"ל היו יכולים להתפרנס ממעשה ידיהם לא עוב עושין כי יכולים להתפרנס ממעשה ידיהם לא עוב עושין כי גדול הנהכה מיגיע כפו, והסכים עמו החח"ם. גם הבאחי לעיל העחק ממכחב קדשו של הרה"ק רמ"מ מוויעעבסק זלה"ה שהזהיר עובא לבל יבואו לא"י מוויעבסק זלה"ה שהזהיר עובא לבל יבואו לא"י אם אין להם פרנסה בעוחה כך וכך לשנה, ומי המובר.
- בדין אם יש חיוב לעלות לא"י לכאורה חלוי בפלוגחא של הרמב"ן ושאר ראשונים דלדעת הרמב"ן שיש חיוב מ"ע דאורייתא להחיישב בא"י מקרא דוישבחם בה יש חיוב לעלות לא"י דקרא נאמר לכל ישראל אולם שארי הראשונים דסברי שאין מ"ע בישיבת א"י אלא שאם הוא שמה נתחייב במנות החלויות בארץ אבל כשהוא בחו"ל לא נחחייב עדיין כלל ומלד הדין בבי"ד של מעה א"ל בשום מלוה להביא עלמו לידי חיוב ערם שנחחייב אלא גם מה להביא עלמו לידי חיוב ערם שנחחייב אלא גם מה שאמרו בגמ' דבעידן ריתחא ענשינן בידי שמים על מה שלא הביא עלמו לידי חיוב יש הרבה פוסקים מלח בלא הביא עלמו לידי חיוב יש הרבה פוסקים מה שלא הביא עלמו לידי חיוב יש הרבה פוסקים

שסוברים שאין זה אלא במצוח ציציח בשביל שיש בו זכירת כל המצות גם אפי׳ הסוברים שגם בכל החצות כום כן מ"מ ו"ל שאין זה אלא אם יוכל במהומו ובעירו להבית עלמו לידי חיוב אבל לא כשלריך ליסע למרחקים דרך ימים ונכרות, וכנש"א מסתפה אף במצום שנתחייב בה כגון שופר ולולב אם לריך ליסע עבור המצוה מעיר לעיר ורצה לחלה בין היכח דחזיל ואתי ביומי׳ או לאו ומכש"כ במלוה שלא נחחייב עדיין ליסע למרחקים עוד יש לדדים בזה ועכ"פ הוא לכאורה פלוגתא בין ברמב"ן לשאר בראשונים, אמנם אחר בעיון ח״ח לומר גם לדעת ברמב״ן שיבי׳ בזמן הגלות חיוב לעלות לא"י שכרי א"א לככחים גזירת כגלות המבואר בקרא ובדברי חכז"ל בכ"מ שההכרח שיהיו ישראל מפוזרין בד' כנפות הארץ עד ביאת המשיח ואך מלך המשיח יגיד להם שילאו ידי חובת הגלות והארכתי בביאור דבר זה בפנים. גם בדברי הרמב"ו עלמו מבואר בכ"מ שהגלות הוא הכרת מאתו ית"ש ואייכ אייח שיהי׳ בזמן הגלות חיוב לעלות לאיי דכיון שרוב ישראל לריכין להיות מפוזר ומפורד בכל רוחות הארץ א״א לידע על מי להעיל החיוב לעלות לא״י וביארתי בפנים דברי הרמב"ן ז"ל בעזהי"ת בדברים נכונים וברורים שאין כוונתו ז"ל במ"ש שישיבת א"י היא מצוה קבועה לדורות אף בזמן הגלות אלא שהזוכים לישב שמה בח"י מקיימים המלוה אבל אין חיוב לעלות לא"י מחמת גזירת הגלות ונתבאר זה בפנים באריכות ונמלא שהכל מודים שעבור שגזרה חכמתו יח"ש להיות ישראל בכל העולם עד זמן הגאולה ע"כ בעל החיוב לעלות לא"י במשך זמן הגלות אלא שהזוכים לישב שמה בח"י יש להם זכיי גדולה חבל גם היושבים בגולה מקיימין בזה רלון הבורא ב"ה מחמח טעמים וחיהונים גדולים שאמרו בזה חכז"ל ושאר ספרי הודש וכולם עושים רלון הונם אלא אלו ואלו לריכים שיהיי דעתם לש"ש להיים שליחותם שנשלחו מהשגחה העליונה.

ו) האומרים שכל ישראל יסטו לא״י בזמן הגלות טרס ביאת המשיח זהו דברי מינות ואפיקורסות ר״ל שכופרים בגזירת הגלות שבכמה קראי ובכל דברי חכז״ל והכ' אומר ושבת עד ה' אלוקיך שזה קאי על החשובה שיהי' בזמן המשיח כמ״ש הרמב״ם ואחריו כתיב ושב וקבלך מכל הטמים אשר הפילך ה' אלוקיך כתיב ושב וקבלך מכל הטמים אשר הפילך ה' אלוקיך

שמה כי הקב"ה הפין את ישראל בכל העמים עד אחר החשובה שיהי בזמן ביאת המשיח ואך מלך המשיח יעשה קבוץ גליות הוא ולא אחר, וכבר הארכתי בזה בדברים ברורים, והמאמין בהשי"ח ובתוה"ק ובדברי חכז"ל א"א שיאמר נגד זה. גם יש בדיבורים כאלו ענין השחדלות שיבואו כל ישראל לא"י והוי בכלל עלי' בחומה שמושבעין עלי' בשבועה חמורה ואין היתר אלא ליחידים לעלות ולהשחוקק להיות מן האו היתר אלא ליחידים לעלות ולהשחוקק להיות מן האוכים לבוא לא"י אבל חלילה לנו לעקור האמונה זו מן הלב שהקב"ה עם א"א ביררו את הגליות לעובת ישראל ולעובת העולם עד עת קץ וזה קיומו של עולם וחלילה לנו להרהר אחר מדותיו יח"ש, וכבר הארכחי וחלילה לנו להרהר אחר מדותיו יח"ש, וכבר הארכחי בזה בפנים, והמבין יבין.

ו) בענין האיסור המבואר בגמי שלא לנאת מא"י לחו"ל היא מבוכה גדולה, שהרי"ף העתיק מימרות אלו אבל הרא"ש והטושו"ע השמיטו כל אלו המימרות ואין זכר למו וכבר הארכתי דנראה מזה שסבירה להו שחין זה הלה בזמן שישרהל שרוין על אדמתם כמו שלמדו מהרא דאלימלך ולשיטת ר"ח בלח"ה נרחה כן כמו שהחרכתי למעלה, והרבה פוסקים שמחמת שיעת ר"ח הוי גם הך דינא דהכל מעלין ספיקא דדינא ובדינים אלו שהשמיטוהו גם הרא"ש והטושו"ע שבוודאי דעכ"פ מידי ספיקא לא נפקא וגוף האיסור אינו אלא מדרבנן כמ"ש הרשב"ם העעם בשביל שמפקיע א"ע מן המלוח כי בחו"ל הוא פטור, וכבר נחבאר דאיסור הפקעה מן המלוח להביא עלמו לידי פטור אינו אלא איסור דרבנן, וא״כ אף אס נסתפק בדבר אינו אלא ספיקא דרבנן ואין בידינו להחמיר. ואולי גם לדעת הרמב"ן אין להורות איסור לאח בזמן הגלות כיון שמבואר בקראי שהגלות הוא גזירה עד ביחת המשיח שיקבן הגליות חלח שלדעת הרמב"ן היושבים שמה מקיימין מלוה, ורוב הרחשונים אינם סוברים בזה כדעת הרמב"ן ז"ל כמו שנתבאר כ"ז למעלה בארוכה, ובכה"ג אמרו חז"ל היכא דלא איתמר הילכתא לא כמר ולא כמר דעביד כמר עביד ודעביד כמר עביד, ובפרט דנראין הדברים שוה טעם השמעת הרא"ש והטושו"ע בזה בשביל דסבירה להו שחינו בזה"ז. ובלא״ה בעיקר ענין הישיבה בא״י כבר נחבאר שהכל כוח בזכ לפי מכ שכוח חדם, וחנחנו לח נדע חכונת

מאמר ישוב א"י

נפשו של השואל והכי אומר טובה הארץ מאוד מאוד מקר בהי אל תמרודו ור"ל שזה וודאי שטובה הארץ מאוד אך בהי אל תמרודו ור"ל שזה וודאי שטובה הארץ מאוד אך תנאי יש בדבר אם בהי אל תמרודו כי להחוטא שמה אינו כן, כעין לשון הרשב"ם בפ' עקב עה"כ כי הארץ אשר אחה בא שמה לרשתה וגוי וז"ל שם כי הארץ הזאת טובה מכל הארלות לשומרי מלוחיו ורשה מכל הארלות ללא שומרם אשר ע"כ לא מיכל לידע מטמנותיו של חבירו הטובה היא אם רעה ח"ר. וכבר הבאתי דעת גדולים וקדושים שחייבו ללאת מן הארץ מי שעלול לחטוא ח"ו. והעיקר הוא שגם מלד ההלכה אין בידינו להחמיר בכה"ג.

ח) בי שעוסק במנוה חשובה בחו"ל והוא באופן שאם יעלה לא"י יחבעל ממלוה זו אין לו ניסע לא"י להתבעל ממלוה שעוסק וכבר נתחייב בה עבור מלות החלויות בארן שלא נתחייב בהם עדיין. גם אין ספק מוליא מידי ודאי כמו שהאריך בזה בשו"ת בית שלמה. גם כבר הורה זקן ק"ז זלה"ה במרחבו והעיד ששמע כן בפי' ממרן קוה"ק מלובלין זלוק"ל.

ע) נסיעה לח"י לריך להיות דוקח לשמה לשם קדושה ועהרה חבל חם היח שלח לשמה בשביל תועלת ממון חו כבוד ושחר ענינים עבעיים כיו"ב זה משתמש בקדושת החרן ללרכו והוי כחותו שחמרו חכז"ל לדמות לבלשחלר שהשתמש בכלי קודש ללרכו, ועוד גרוע מהחם שבזה מלבד שחין מהרחוי להשתמש עם הקודש בשביל לרכיו עוד ימשוך בזה הרבה עבירות שנעשים במקום הקודש שחמור מחוד, והחרכתי בפנים בביחור דבר זה.

י) השולחים מעות לעניי א״י הלומדים שם חורה מחוך הדחק ויודעים בהם שיראים וחרדים הם לדבר ה׳ לעשות הכל כחורה וכהלכה ואינם מחחברים כלל לרשעים שאין להם חלק ונחלה עמהם לא מיני׳ ולא מקלחה, בזה וודאי מקיימין מלות ישוב א״י כחיקונו כי יש לו עי״ז חלק בחורה ומלות הנעשים שמה כיששכר וזבלון, וזהו מלות ישוב א״י החורה והמלות שנעשים שמה. וכבר כתבו כן הגדולים וקדושים שבדורות הקודמים. ובפרע לעתות בלרה

שהיראים לריכים חיזוק רב להנלל מן הקמים עליהם, בפרע לחשב"ר המחנהגים ברוח ישראל סבא בהרחקה גמורה עד הקלה מכל מיני התחדשות שיש בו ארם המזיק ר"ל ואינם מקבלים שום חמיכה כלל ועיקר ממים הזידונים כמאב"כ ולא ידבק בידך מאומה מן החרם כמ"ש הרמב"ם ז"ל בס' המורה העעם בזה שלפעמים הנאת משהו מהם יוכל להביאו לידי ע"ז שלפעמים הנאת משהו מהם יוכל להביאו לידי ע"ז שעליהם העולם עומד אין ספק שהחומך בידם מקיים מלוח ישוב א"י כראוי כי הן המה קיומו של א"י. וכבר אמרתו בזה הפיי בדברי חכז"ל שאמר ר"ע לר"ע שקנה לו עיר במעוחיו במה שנחן המעוח לשכר מלמדי חינוקות כיון שזה קיומו של העיר. משי"ח מדיים עד ביאת משיח לדקינו בב"א.

יא) גם כהן מותר עכשיו לאח מא"י לחו"ל אף שגזרו חרז"ל טומאה על ארץ העמים מ"מ המהרש"ל והב"ח זהפרישה והש"ך והעו"ז המה כולם בדעה אחת לדבר פשוע דלא שייך איסור זה בזמנינו שאין מקום מוחזק בעהרה גם בא"י, ואין נ"מ עכשיו לענין זה בין א"י לחו"ל, וכדאי המה לסמוך עליהם ק"ו במילחא דרבון אף שלא בשעח הדחק. ולפי מה שנתבאר בפנים אין בזה פלוגחא, וקושיית השבו"י לא קשה מידי לפענ"ד. כאשר הארכתי בפנים.

יב) לקבות ביח או שדם מעכויים באייי היא מלוה
גדולה יותר מן העלי' לאיי וכמיש הריביש שאין
שיש גם עכשיו מלוה בעלי' לאיי וכמיש הריביש שאין
להביא ראי' משם להחיר שבות בשביל העלי זכמו
שהבאחי בפנים בעעמו ונימוקו ונחבאר עוד שהלאוין
דלא ישבו בארלך ולא תחנם שלא ליחן להם חני' אלו
בלאוין המה בודאי לאוין גמורים לכל הדיעות אף
בזמן הגלות דהעעם שכתב בקרא פן יחעיאו אוחך
לי זה שייך לעולם דאף לדעת הסוברין שאין שום
מלוה וחיוב בעיקר הדירה באיי בפרע בזמן הגלות
אבל מיית כיון שעכיים דרים שם חלק מישראל והחעאים
המורים מאוד באיי הרבה יותר מבחו"ל ולכן שייך
העעם המבואר בקרא דפן יחעיאו אוחך לי דמעמה
זה דעת הרמבים וסייעתו ששייך לאו זה אף בשאר

שמח

מאמר ישוב א"י

לומות כיון דחיכה טעמה דפן יחטיהו וכמ״ם בס׳ יראים שוכלל בלאו זה כל המחשיאים, ונתבאר בפנים דלפי"ז כש"כ הוא ששייד לאו זה באפיהורסים ומחשיאי ברבים שמישראל שעלולים יותר לבחטיא את ישראל מהמחטיאים שבהגוים כמש"כ הרמב"ם ז"ל. וכל המסייעים לזה שיחישבו בח"י אפיהורסים ומחטיאים את הרבים עוברים על לאוין דאורייתא מלבד מה שגורמים רעות רבות ולרות נורחות במה שמוסיפין כח בטומחה בח"י, חוי לנו בטו"ה שככה הגיע בימינו שכ"כ התיישבו בא"י האפיקורסים ומחטיאי הרבים המחשיחים את כל השולם כולו והיא החשבה את גאולחינו ופדות נפשינו, בשי״ת ירחם עלינו במהרה ויוליאנו מאפילה לאורה בב״א.

יג) מי שרואים בו שאינו מתנהג כשורה מלוה גדולה להשחדל שיעזוב את אייי וילך לחו"ל כי בהמתנהגים כשורה ובלדיקים ועובדי השי"ת באמת לח נוכל לידע מי שלריך להיות בח״י ומי שלריך להיות בחו"ל כאשר הבאתי כמה טעמים המבוארים בדברי חכז"ל ובכל ספרן של לדיקים בעעמי גזירת הגלות ועוד כמה טעמים כמוסים לפני יוצר בראשית למעלה מהשגתינו כידוע מפי סופרים וספרים אשר מחמת אלה הטעמים היו רוב גדולי התורה ולדיקים וקדושים בחו"ל וכאו"א אך במהום שלריך להיות שמה כוא משלים את נפשו ועושה רלון קונו בשלימות ואך האלקים הוא היודע דרכם ומבין את מקומם ואנחנו לא נדע. אמנס זה ודאי שמי שאינו נוהג כשורה אסור לי לדור בא"י ובזה אין שום ספק ומזקנים נתבונן מעשה רב שכובה בחרדים ובשלכ"ה שגרשו ה' מה"י מחמת עבירה שעשה בלינעה והיי זמן שהיי חקנה באסיפת כל גדולי ישראל שבא"י לגרש מא"י בכל מיני רדיפות כל מי שכוא רווק אם כוא פחות מששים שנה, ולא פלוג אף אם לא נשמע עליו שום שמן דופי אלא מהחשש שיש על רווק הדר בעיר אם אינו חוטא. וכנה אותה התקנה לא נתקיימה ואין להחמיר כ"כ בכה"ג אבל במי שיודטין בו שאינו מתנהג כשורה אין ספק שלריך להשחדל בכל אופן ואופן שילך מא"י וכבר נתבאר שאין זה דוקא בעבירות הידועים כמו הילול שבת ונו"ט וכדומה אלא אף עבירות שאדם דש בעקביו וחמורים מחוד לפני השי"ח כחשר נתבחר לעיל

מטמאים בזכ את הארץ, אלא שבעו"ה אין ידינו תקיפה ומאומה איו בידינו. אבל כל מי שיש לו קצח יכולת או השפעה באיזה דרך הן על יחיד או על רבים מהחועאים החיוב להחחמן בכל חופן וחופן להציל חח חרצינו כהדושה מהחטאים בנפשוחם המטמאים את הארן והוא היזק נורא לכל ישראל הן בארץ זבחו"ל ומעכבים את הגאולה ר"ל, ואל"ל העושים בהיפך שמסייעים להחיישב בח"י בעלי עבירות ר"ל גדול עונס מנשות. והן המה המחריבי עולם ורעתם רבה עד לב השמים. השו"ח ילילנו מהם ומהמונם ויקרבנו לחורתו ועבודתו יח"ם וישמח את לכבינו בין עובדי השי"ת באמח טדי וזכה במהרה לקבל פני משיח לדקינו בקדושה ובעהרה בשמחה ובעוב לבב אכי"ר

# כלד

עתה באתי לכעיר אוזן שומעת לדברי אמת ולב נשבר ונדכה בדחבון נפש על חורבן החורה והאמונה אשר הגיע אלינו בעו"ה בדור האחרון עיקבא דמשיחת עד דיועת התחתונה חשר לה ביתה כזחת מיום שנברא העולם ולא כימים הראשונים הימים האלה וכל פרטי ההלכות שסדרתי בעזהי״ת בענין ישוב א"י להחתי מגמ' ופוסקים ראשונים ואחרונים אשר כל דבריהם הי׳ טרם החפשטות נגע הציונות הטמאה ומטמאה בהצלחת מעשה שטן כ״כ במלכות המינות בח"י שבשום חופן חין לדמות זמנינו זה בח"י תחת מלכות המינות בנסיונות השים ומרים כ"כ לדורות כהודמים שהיי א"י מלאה קדושה ועברה אשר מהם דברו כל הפוסקים שהבאתי ולא עלה על לב מעולם למלב כזה שהגיע אלינו בעו"ה בא"י. ואפשר דבכה"ג כו"ע מודי לדברי בר"ח כאשר יראה. ברואה בדברי החולקים על ר"ח שאמרו מילחא בעעמא שבל"ם אישתני טעמייהו במלב גרוע כזה שבזמנינו ר"ל כאשר כתב גם היעב"ן שהתה"ד כחב כן לפי זמנו ודורו שכיי כן, וכעין זכ כוח גם בירושלמי פי כיי קורת. ועכ"פ יש חילוק בזה בין מלב הזמן והדור. וכבר הבחתי מהחרדים והשל"ה שכתבו מעשה רב שגרשו החכמים מח"י חיש ח' בשביל עבירה חחת שהיישובר. וא"כ חזינן שהיי אז הכח ביד החכמים שלא להניח שום בעל עבירה בא"י ולעת כזאת בוודאי יפה דברו

ובזמנס דברו להתאמץ כ"כ לישב בא"י, ומובן בזה דבריהם הקדושים הנאמרים באמת.

אבל אין להביא ראי׳ מדבריהם על זמן שבעו"ה מלחה החרץ בכל העבירות החמורות ר"ל בתכלית עם ע"ז ומינות וכפירה ר"ל וגרוע הרבה יותר מזמנו של כחב"ד וכו"ע מודי לדברי החב"ד ואין חולק עליו. ואל"ל כשיש שמה מלכות המינות המתכוונת להעביר על הד"ת והעבירו על הד"ת בזדון ובשאט נפש מאות אלפים מילדי ישראל, וכבר בארכתי במחמר ג' שבועות במה שחמרו בגמ' מושל מהשיב וגו׳ כל משרחיו רשעים וכחב הרמ״ע מפחנו ע״ז הטעם בשביל שהכל נגרריו אחר המלוכה כטוב כחוטא שאף העובים נעשים רשעים. ובפרע בזמן שדוחק הפרנסה מביא אותם להיות פקידים ומשרתים למלכות המינות. וכבר העתקתי לעיל בסיי מ"ג לשון הזוה"ק פ׳ ויקהל ד׳ קל״ח ע״ח שמפורש יולח בדבריו שלח בחר כ׳ בירושלים שישבו ישראל שמה אלא כשיש שם מנהיגים טובים שעל ידם מתנהגים העם בדרך הטוב אבל לא כשיש שם מנהיגים לא טובים. ומי יוכל לחלוק על המבוחר בפי׳ בזוה״ה, בפרע שגם בדברי בפוסקים הדברים מפורשים כעין זה כמו שהבאחי.

# כלה

זכתב באגרת שמואל על רות (והוא מבעל מדרש שמואל חלמיד האר"י ז"ל) בא" מן הפירושים במה שאמרו ויהי בימי שפוט השופטים אוי לדור ששפטו את שופטיהם שבזה הודיע לנו תטאחו כי כבדה מאוד כי לכבוד השי"ת לא הלך לו מחוך ההפיכה האנשים החטאים ההם בנפשותם ששפטו את שופטיהם האנשים החטאים ההם בנפשותם ששפטו את שופטיהם יוגם ששופטיו לריכין להשפט ולכבוד עלמו ישיש כגבור לרוץ אורח חלף הלך לו מפני זלעפות רעב וכמו שהי עין פילגש בגבטה כי אף שהיו כל בני ישראל הולכין על דבר אמת כי נבלה עשו בני בנימין ואולם בעבור על זאת כי לכבוד בו"ד מיחו ולכבוד המקום לא מיחו ולא עשו ככל החרדה הזאת בענין פסל מיכה על ולא נחום כן לא נתנם ה' בידם עד הפעם השלישית ואל זה כיוון באמרו ויהי וי היי בדרכיהם עד כי שופטיו הרכין להשפט ואלימלך לא סר מעל האנשים ההמה הריכין להשפט ואלימלך לא סר מעל האנשים ההמה

ולא ברח מחברת פרילים וישב בחוך עם טמא שפחים ולא גמל חסד לנפשו כי רעה גדולה היא לו היותו בין רגשת פועלי און בהתחברך לרשע פרץ ה' מעשיך, אבל בבא אליו לרה ולוקה הנוגע אל הגוף כי בא רעב בארץ מיד ויקן כישן וילך לו מבית לחם יהודה עכ"ד יעוי"ש.

ומבואר בזה שעיקר חעתו היי מה שלת ברת ממקום ששפעו את שופעיהם ואף שחכז"ל אמרו עעמים אחרים שהיי חטא בעיקר הליכתו י"ל דהא והא גרמו ואלו כיי יולא מא"י טרס בא כרעב אך בשביל העעם בשפטו את שופטיהם הוי שפיר טביד כל"ל לפי דבריו בפי׳ זה. ויש להעיר עוד בדבריו ואין להאריד כי לא הבאתי אלא להערה בעלמא לידע דעת גדולים מד כמה שלריך לברוח ממקום ששופטים את שופטיהם. וכבר כבחתי רחי׳ שמה שחמרו לעולם ידור בח"י אפי׳ בעיר שרובה עכו״ם אין זה אלא ברובה עכו״ם לא ברובה מינים. ועכ"פ זה וודאי שהנסיונות עלומות שמה ורוחים בחוש שגם הרבה מיושבי ביהמ"ד נתפסים בדיעות כוזבות של מינות ואפיהורסות ר"ל תחלתו באונם מחמת כשפעת מנכיגי כמדינה והמפלגות שנורך להם וסופו ברוון, ובתחלה הוא שלא לשמה מחמח שלריך להם בעניני הפרוסה ובשחר לרכים ומתוך שלא לשמה בא לשמה.

## כלו

וכבר הבאחי לעיל בסי' מ"ד דברי הר"א ממיץ בסי יראים סי' רמ"ע בקרא דלא חחניפו וגו' ולא חעמא את הארן שהמחניף לרשעים בא"י מעמא את הארן וגורם לשכינה שחסחלק מישראל, וחשב זה לשני לאוין במנין המלוח דמלבד הלאו דלא חחניפי יש ע"ז עוד לאו אחר במה שמעמא את הארן אלא שבזה יש חולקין עליו שאינו נחשב ללאו אחר כמ"ש הרמב"ם בס' המלוח שורש החמישי כי אין ההלל לעעם נוסף על האיסור מה שמשחית הארן הבל לרו"ע מודי לגוף הענין שמעמא את הארן כמבואר בקרא, ובעו"ה עכשיו המלב שם כי זעירין אינון הנולולים מעון זה להחניף את הרשעים באמחלאות הנילולים מעון זה להחניף את הרשעים באמחלאות בינות ודין גרמא שיש להם חיוק כ"כ.

וכתב באוכ"ח כקי פי קדושים עכ"כ ושמרתם וגר׳ ולא תקיא אתכם כארן וגר׳ ח"ל טעם בהוצרך לומר פעם אחרת פסוק זה הגם שכבר אמר כו בפי חחרי נחכוון לומר שלריכיו לשמור המלוח לבל יתבעלו בין מהם בין מזולחם ובזה לא תהיא הארז כא למדת שאם לא יכיו נשמרים כמלות חקיא כארץ גם השומרים על שלא מיחו בשלא שמרו עכ"ל. וזה פחד עלום שאף השומרי תורה ומלות בא"י אם אינם מוחים כדין באותן שאינם שומרים שם חורה ומלות ח"ו תקים כחרץ חותם.

ואולי גם ע"ז כוון הר"ח שחף השומרי חורה ומלות שם קשב לכם ליזכר כראוי במצות מחאב כמו שנכשלו בזה בזמו בית ראשון אף הלדיהים שהיימו את כל בתורה כולה מא' עד ת'. ואמרו חכז"ל בשבת דם הויים לא חרבה ירושלים אלא בשביל שלא הוכיחו זא"ז וכו׳ ישראל שבאותו הדור כבשו פניהם בקרקע וכוי יעיי"ש. אבל עוד הרבה גרוע מזה שאין כובשיו פניכם בתרקע אלא עוד מעחין פניכם לחפות על במינים והאפיהורסים ר"ל, כמבואר בס' מנות הלוי ממהר"ש אלקבן על מגילת אסחר במה שאמרו חז"ל שב"כ ישנו עם אחד אמר ליי ישנו מן המלוח אמר לי׳ אית רבנו בגווייהו דמיבעי עלייהו רחמי אמר לי׳ מם אחד כוא וכתב ע"ו במנות כלוי בפ' כב' וז"ל מחמרם בגמ' שבועות פ"ד ושמחי חני חת פני בחיש בכות ובמשפחתו תנית חר"ש אם כות חעת משפחתו מה חטאו, לומר לך אין לך משפחה שיש בה מוכם שאין כולה מוכסים מפני שמחפים עליו ופקח עיניך ורחה כי על הבלתי מוחים אמר וכשלו איש באחיו כדאמרינן בגמ' והוא מכשול לבד על שאינם מוחים וגם אינם מחפים ועל כמחפים אמר שכם כעוברי מבירב אחר שלא די שלא מיחו אלא שחיפו עכ"ל. ובמכשלה הזאת רבה וגם כבדה שכשיו בעו"ה שכולם מחפים על המינים ונמשכין אחר דעוחיהם הכוזבות ר"ל בפרט בח"י שביה תחת מלכותם ובכל מתחוים להבל חושלת מהם ומכל המפלגות הנגררים החריהם וכלולים בחוכם וכנסיונות עלומות.

גם כלה המר ככחוב משלי די ט"ו על דרך רשעים פרשהו אל תעבר בו שעה מעליו ועבור, כי

לא ישנו אם לא ירעו ונגזלה שנחם אם לא יכשילו ובעיד בחכם מכל אדם על ברשעים שכל מגמחם להכשיל עד שנגולה שנתם עבור זה. ומכש"כ אלה הרשעים אשר כבר אחמחי גברא למלאכה זו אשר טוד טרם שביי בידם המלוכה הפכן רוב העולם למינות ר"ל אשר לא היחה כזאת מעולם. ובפרע אחר שהצליח מעשה שטן שהשיגו שבט המושל ומלוכה השחיחו החעיבו ועקרו מאות אלפים מהאמונה ביד רמה אלא שיראים הלח לעשות כל מגמתם בפ"א מחמת ביש עדיין הלח שומרי חורה ומלות בחו"ל שחין להם שבט המושל עליהם, אבל לאט לאט עושים עבודתם להכשיל ולעקור עיקרי יסודי הדח. והשי"ת ירחם וישלח לנו משיחו כולך חמים טרם שיבלטו זממם הלב ברשעים, ועכ"פ לה כימים ברחשונים בימים באלב עכשיו שמב.

משה

# כלז

והנה ככר הבחתי דעת ר״ח שבשביל שיש בח״י חומר יותר במנות התלויות בארץ השה ליזהר והארכתי בביאורי. ובאלו המאה שנים האחרונים נחוסף עוד חומרא בא"י מה שאינה בכל העולם כולו שזה יותר ממאה שנה שהתאספו כל גדולים והדושים וכל ח"ח שהיו אז בא"י והיי זה בימי הגאון בעל פאח השולחן ועוד גאו"ק שהיו שמה וחחמו כולם על חרם חמור וגורא בכל חיני ארורים ושמתות נוראות על כל הלומד בא"י איזה לשון אפילו לשון המדינה אם יהיו ג' ביחד אפילו מה שמוחר מלד הדין, ונשנה איסור זה כ״פ בכמה דורות גם בימי הגאון מהרי״ל דיסקין ורש"ז מלובליו בעל חורת חסד ועוד בכמה דורות בחדשו לחתום כולם על בחרמות וכשמחות בנוראות וכחבו בפיי שזה חל על כל יושבי אה"ק ועל כל הבאים לא"י עד ביאת הגואל, וכתבו כי כל הבאים לא"י רובם ככולם באים ללימוד חורה ותפלה. ומבואר שם שהגזירות והחרמות נאמרו בין על הזכרים בין על הנקבות תינוק ותינוקת גדול וקטן שם הוא, וחתמו על אותן החרמות כמה מאות ת"ח ובתוכם בדולים עלומים מחוד כל מי שהיי בח"י בחוחן הזמנים ונדפס כ"ז בס' מעשי אבות שמה יוכל לראות כאו"א באורך עד כמה החמירו בקללות נוראות ר"ל ע"ז.

ולם אוכל להעחיק כ"כ. ואיסור כזה איננו בכל העולם כולו כ"ח בא"י עשו זאת כל חכמי א"י באוחן הזמנים לגודל הקדושה והאזהרה שלריך להיוח בא"י.

ועתה בעו"ה כמעע חשעים וחשעה אחוזים מחושבי אה"ה עוברים ע"ז החרם ר"ל שלומדים שאר לשונות בבתי החינוך ולשון העמא שבדו להם המינים וקראו אוחו עברית. ואיננו לשון הספרדים. אלא שחדשו ובדו לכם מלכם כרבה מלות זרות. גם עיקמו ושינו הרבה מלות מלה"ק ונתנו להם תכונה חדשה, וכבר כתבתי ע"ז תשובה באריכות שאין ספק שהוא גרוע יותר בכמה דרגין משחר לשונות החומות שנעשו בדור הפלגה ע"י מלחכי השרח כמבוחר בפרקי דר"ח. ובחשובה הנ"ל כחבתי בזה דברים ברורים בלי ספק. ובדעתי אי"ה להעתיה אותה החשובה בספרי זה ושמה יחבאר כי הוא גרוע הרבה יותר מס"ח שכתבו מין, והוא איסור חמור ללמוד אותו הלשון גם בשאר מהומות שלה נעשה חיסור על שחר לשונות. ומכש"כ במהום שנעשה איסור חמור ונורא על כל הלשונות שהוא ק"ו ב"ב של ק"ו שנכלל בחותו החיסור הלשון הטמח שנתחבר ע"י המינים. ואף לו יכא אלא ספק מבואר שם בנוסח החרם שעשו שכך החנו מחחלה שכל ספק שיסתפה אם הוא נכלל בכלל החרם הוי לחומרא. אבל באמח אין בזה ספק כאשר כתבתי באריכות בתשובה הכי"ל. ואין ספק שאין לנו בדורינו בי"ד גדול בחכמה ובמנין מאלו הדורות שלפני מאה שנה עד עחה שעשו את כתי כנוכא כזה כי אדרבא א' מהם מכריע את כל דורינו בפרט כשהם מרובין כ"כ יותר גם במניו ואין בכוחינו לבעל דבריהם בשו"א, בפרט מה

דהגה החינוך עצמאי הוא לערך חמשה אחוזים מילדי
המדינה כמו שרואין במספר המאושר מאת
הממשלה בחשבון הכסף שמשלמין בעד כל ילד ועל
כל בחי החינוך שבשאר המפלגות חוץ מחינוך העצמאי
לועקים גם האגודה שהמה מלא מינות וכפירה ר"ל,
וזה אמת, אמנם גם החינוך העצמאי מלבד שיש בו
קלקולים עצומים ר"ל שאיני רוצה להאריך בהם כעת,
וצריך קונע' מיוחד לברר זה, אבל זה גלוי לכל שלומדים
הכל בכל המקומות רק בלשון העמא עברית אף לימודי

שמשו לחיגדר חילתה בזה וודהי ה"ה לבעל.

קודש חומש ורש"י וגמ' לומדין עברית בעברית, ובמדינתינו שלא הי' שום איסור על לשון המדינה אעפי"כ לימודי קודש למדו בלשון שדברו בו אבותינו. ובא"י שרובץ על הלשון איסור נורא כזה מעמאין אף הלימודי קודש בלשון היסור נורא כזה מעמאין אף הלימודי קודש בלשון העמא, וכ"ז אינו אלא כדי למלוא חן בעיני המסיחים ומדיחים שמהם באה החמיכה, ובהרבה מקומות לומדים שם גם שאר לשונות עכו"ם. ועכ"פ רובץ על אותו החינוך הח"ח שעשו כל גדולי א"י.

ובא' מהנוסחאות של החרמות הנעשה בשנת תרל"ג בחימת כמה מאות ח"ח וגאו"ל שהיו אז בחימת כמה מאות ח"ח וגאו"ל שהיו אז בא"י והאריכו שם בחומר האיסור על לימוד אחה לשון בא"י כנדפס בס' מעשי אבות שם כחוב לאמור באמלע הדברים וז"ל ובפי' נאמר אשר גם אם יהיו המייסדים את בית הלימוד מפורסמים לגאונים ולדיקים וכדומה וגם אם יאמרו המייסדים אשר רק לש"ש ולשם חיזוק האמונה וחיזוק לימוד התורה וכדומה כל ישעם וכל חפלם לא יאבו ולא ישמעו להם, וסיים שע"ז רובן האיסור הנורא הנעשה מכבר ונתחדש כעת מכל התחומים מעה ובהסכם כל יראי ד' יעיי"ש שהאריך.

ולכאורה אינו מובן למה הולרכו לפרע זה, וכי יש מליאות שמפורסמים לגאונים ולדיהים שכוונתם לש"ש יכי׳ ידם בכתייםדות חיזה חינוד שהוח נגד החרם הנורא שמכמה דורות. ונראה מזה שהבינו שבדור האחרון בעיקבא דמשיחא מהשפעת הדור והסמיות עינים שירדה לעולם בחופן נורח יש מליחות גם לזכ. ולא נשאר נהי מאוחו כאיסור אלא בתי כת"ת לילדים וילדות שאינם בשום מפלגה. ואיני יודע אם זה מגיע לערך אחוז א' ממאה האחוזים ילדי המדינה. ומובן שהנסיונות קשים שם יותר מבכל העולם. ועוד יש שנינים ברבה ואין להאריך כ״כ. ובדורות שחלפו ועברו בי׳ א״י מלאה קדושה ועהרה וחינוך קודש. ומעת שהתגברו הליונים כ"כ ויש להם חיזוה רב וכח גדול באמלעות הדחיים המחחברים עמהם, עלה בידם בעו"ה לעמא את כל המקורות ולא עלתה על דעת בדורות בקודמים שיהיי מלב כזה בח"י.

# קלח

ובגמרא ב"מ ד" ל"ג ע"א כא גופה קשי אמרת בגמ" אין לך מדה גדולה מזו והדר אמרת ולטולם הוי רן למשנה יוחר מן הגמ", אמר ר"י בימי רבי נשנית משנה זו שבקי כו"ע מחני ואזלי בחר גמרא הדר דרש להו ולטולם הוי רן למשנה יוחר מן גמרא הדר דרש להו ולטולם הוי רן למשנה יוחר מן הגמ", ובוודאי ששחי המימרות אמת, כי לא אמרו דבר שאינו אמת, אף שנראה לכאורה סחימת המאמרים כסחירה כמו שהקשו ע"ז בגמ" הא גופה קשי אלא כיון שאמר שלא נשנו אלו המימרות בדור א" חו אין כיון שאמר שלא נשנו אלו המימרות בדור א" חו אין מעלת הגמ" המס דבריו ולא הזכיר ממטלת המשנה אלא מן הגמ" ואח"כ כשראה בדור אחר שינוי המצב דשבקי מתני" ראה אורך לדבר רק ממעלת המשנה.

וככה הוא בזה שבדורות של החרדים והשלה"ה ושארי הדורות הקודמים לא היי שכיח כייכ שיבואו רשעים לאה"ה כי כל העולם היי נבנה יותר בכל טוב מח"י וכמ"ם רש"י עה"כ והשימותי חני חת הארץ זו מדה עובה לישראל שלא ימלאו האויבים בה נחת רוח, ועכשיו מובן מה היא העובה שאם האויבים אינם מולאים בה נחת רוח אינם באים הרשעים לשם ויכולים שם ישראל לישב בשלוי לעסוק בתורה ובמלות כראוי, וע"כ בזמנם ובדורם היי לורך יותר לדבר משבח ישוב הארץ ליתן התחזקות לראוים לכך ליסע לח"י ולח היי לורד אז לבחר כל דיעות החולקים בזב, כי לכראוים לכך גם בלא״ה בוודאי היא מעלה גדולה ויחירה לישב בא"י, וקלי הדעת בלח"ה לא היו רולים ליסע, ואעפי"כ היו זהירים לכתוב גם זה שאין כוונתם אלא ליראים וחרדים באמח, אבל לא הולרכו להאריך ולבאר בזה כל הפרטים שכי׳ בדורם מילחה דלה שכיחה שיחהוו הלי הדעת לא"י ולא היי ילה"ר ע"ז. משא"כ עכשיו נהפוך הוא שעשו האפיהורסים כלי זין מישוב א"י כדי ללודד שם נפשות ברשת זו טמנו להם ורבים חללים הפילר ועלומים כל הרוגי׳ שהפכו למינות וכפירה ר"ל ע"י לבוש הזה שלבשו אילטלא ירושלמית ועשו מישוב הארץ חק לע"ז וליונות, וכל הלבועים המבקשים שכר כפנחם שמה שמחניפין את הרשעים ומחזקין ידי

הציונים זה להם לכסות עינים שמדברים מישוב הארץ. והחיוב להשגיח בעינא פקיחא לראות דרך האמת בהלכה זו.

וכ"פ אמרחי בדרך לחוח במה שאמרו חכז"ל סנהדרין
ד' ע"ה מיום שחרב ביהמ"ק ניעל טעם ביאה
וניתן לעוברי עבירה, שרמז גדול רמזו לנו בזה
שמבואר בקידושין ד' ל"ח כל מקום שנאמר ביאה
וישוב אינו אלא לאחר ירושה וישיבה וסחם לשון
ביאה שבדברי חכז"ל קאי על ביאה לא"י דכתוב בי'
כ"פ בקרא כי חבוא וכי תבואו, ובזמן שביהמ"ק היי
קיים הי' טעם ביאה לא"י טעם נפלא במתיקות עד
כלות הנפש, ומשחרב ביהמ"ק ניעל אותו הטעם הנפלא,
אבל עדיין נשאר בו מהמתיקות. וראו חכז"ל ברוח
קדשם שיבוא לידי כך אשר אותו הטעם שבביאת הארץ
קדשם שיבוא לידי כך אשר אותו הטעם שבביאת הארץ
יהי' ניתן לעוברי עבירה שהם"מ ימסור זה לעוברי

# קלם

והנה עשו ממלוח ישוב ארץ ישראל חק לע"ז ומינות ר"ל שכל התחזקות הליונות חלוי בזה להמשיך עם רב לח"י תחת ממשלתם וברובה דרובה מהעולים שמה עושים כל מה שלבם חפץ להפכם למינות ר"ל. גם מעיקרא הי׳ זה עבודתם להשחדל שישראל יעלו בחומה ובזה ישיגו מערת הפלם להשחלע על ישראל ולהפכם לדעתם ח"ו ועשו פעולות גוראות לזה כי בעת שהמליה העמה הידוע הת רעיון הליונות של מדינה ומלוכה הלכו במלשינות ומסירות עלומות ר"ל להלשיו על ישראל לפני האומות להרבות בשנאת האומות על ישראל לגרשם מארלם. והדפיסו ע"ז כמה מאמרים גם במכתבי העתים והכל היי כדי שיהיו מוכרחים לילר הכל לח"י שבזה ישיגו מטרת חפלם. והטמח הידוע כחב בעלמו בחיבורו העמח היומן שלו כי הרבוח בנאת האומות יסייע לרעיונו. ונהירנא עוד מהדמת דנא כי גדולי ישראל רעדה אחזתם מהמלשינות הנוראות שלהם שלא יגרום השנאה המתרבה ע"י מלשינות שלהם למה שגרם בעו"ה. ואמרו גדולי ישראל מהדמת דנא בעת שהתחילו הליונים במלשינותיהם המרים על ישראל לפני האומות כי נלערד לנס עלום שלא יכלו ח"ו כאומות את ישראל מחמת כמלשינות כנוכאות

של הליונים הדוקרים כמדקרות חרב, ובעו״ה לא זכינו לנם הזה ומלשינותיהם עשו פרי והי׳ מה שהי׳ בעו״ה ועדיין לא שבנו מעעותינו, ה׳ ירחם. והדברים ידועים וברורים ולא ראיתי להאריך בענין זה פה שלריך ע״ז חיבור מיוחד, ולא הזכרתי זה פה אלא להעיר עד

היכן הדברים מגיעים שהפקירו הכל ר"ל עבור אותו

הרעיון להביח כל ישרחל לח"יג

גם זהו להם לכלי זין לסמות העינים ולבלבל המוחות שמקיימין בזה מלות ישוב א"י ואף כי המה

אפיקורסים ומפירי הדת מ"מ אומרים על כל פשעים תכסה אהבת א"י וכמ"ש הנועם מגדים פי מעות כל הרע אויב בקודש שעל כל מה שהרע אומר שהוא בקודש, זהו קשה מן החטא ישייש. וככה הוא בזה שכל הרעות הנורחות שעושים לישרחל בגו"ר מלבישים בקודש של קדושת הארץ. והרצה מדינות כמו תימן ומארוקו ובבל ועוד מכמה מדינות הספרדים, גם ברבה מהאשכמים עד אין מספר שהיו יראים וחרדים לדבר ה׳, וע"יו שנמשכו אחר הציונים לבוא לא"י בכח סמיות העינים הזה דסברי שעושין בזה מלוה הגדולה שבגדולות החיישבות בח"י ששחול כנגד כל החו"כ שמובן שלרובה דרובה דעלמה הין הפשרות הביאה לא"י כ"א ע"י הליונים שבידם הכסף והממשלה והפרנסות ובתי דירה. וכמבואר במד"ר משפטים פי ל"ח סי׳ ה׳ שבעוה"ז הרשעים עשירים ונתונים בשלוי והשקט והלדיקים עניים אבל לעתיד לבוא כשיפחת הקב"ה ללדיקים אולרות ג"ע וכו׳ יעייש. וא"כ בזה"ז שעדיין לא נפחחו אולרות הג"ע ללדיקים בעו"ה הכח והממשלה ביד הרשעים ושענה נלח, בפרט עכשיו שרובה דרובא דעלמא עם המנהיגים מסייעים להציונים באופנים שונים והעולים האומללים אף אחר שמחחילין לראות שרע ומר גורלם שנופלים ברשת הציונים ואין מושיע להם, מ"מ לא האמינו כי לר ואויב בשערי ירושלים והסמיות עינים של מצוח ישוב הארץ עדיין מסמא את עיניהם עד שנעשים כופרים בכל ר"ל. ומפלגות כדחיות בנגררים אחר בליונים כן כמכ בעוכרינו שמגדילים מלוח ישוב א"י בעיני העולם אף במה שהיא שלא כדת וכהלכה כדי להחניף ליוונים, וכזה נוחנים כח להס"מ יחד לחלות בו להמשיך לב בעם אחר בציונות.

קמ

ובהכרזת הכנסי הגדולה הרציעית של האגודה
שהתקיימה בארן ישראל, שם כתוב לאמר
וגדפס בכל מכתבי העתים אשר הכנסי הגדולה
פונה אל היהודים בכל תפואות ישראל לעלות לארן
הקודש ולהתיישב בה כי כאן הוא פלטין של מלך.
ותמה אני היאך פלטה קולמסם דיבורים כאלו דמלבד
שכבר נתבאר שהדיבורים האלו בעלמם שהיהודים מכל
תפואות ישראל יחיישבו בא"י הם דברי מינות
ואפיקורסות שהוא נגד גזירת הגלות מהקב"ה עד זמן
הגאולה שמבואר בקראי ובדברי חכז"ל בכמה מקומות
חה קיומו של טולם ומליל מן הכלי ומהגיהנם ועוד
טעמים נשגבים כאשר הארכתי למעלה, וזהו לשון
האפיקורסים שאינם מאמינים במה שמבואר בקראי
ובכל דברי חכז"ל שהגלות והגאולה הוא ביד הקב"ה.

גם כאיך כתבו סתם קריאה גלויי לכל תפולות ישראל שהכל יבואו לא"י בלי שום חנאי והפרש בין גברא לגברא כלא אך שומרי תורב ומצות מותרים לבוא לא"י, וכבר כחבו העקידה והאלשיך עה"כ והארץ חזכור שחך זה היי סיבת הגלות שלח היי הפשרות לווחר על עלבון הארץ עבור העבירות שנעשו בארץ. וא"כ בהבאת בעלי עבירות לא"י מעכבין את הגאולה ח"ו. גם החרדים והשלה"ה שבאו להפליג במצות ישוב כחרץ לה כתבו שמכל העולם יתיישבו בה"י שזכו כגד רצון הבורא ב"ה כנז"ל, אלא כחבו להפליג במעלח הזוכה לעבוד השי"ת בח"י ולהרבות החשוקה בלבות בנ"י לח"י והי׳ חז רוב ישרחל כשרים כמ"ש הפנ"י ושאר פוסקים. גם לא ביי אז אוחו ילב״ר של טומאת כליונות לכרבית קלי הדעת בח"י, ואעפי"כ היו מהרים לכתוב תנאי זה שאין לישב בא"י אלא יראי הי באמת והלי הדעת שאין בהם י"ש יהיו מושלכים מו כארן שמעמאים את כארן, וק"ו בזמנינו זה שמיעוטא דמיעוטא המה השומרי חורה ומצוח בכל חפולות ישראל ורובא דרובא בעו"ה נבערין באש הליונות האיך אפשר לכחוב קריאה גלויי לכל חפוצות ישראל בלי שום חנאי שהכל יבואו לארץ ממש ככחבם וכלשונם של הציונים. וא"ה לומר שסמכו דממילה משמע שאין כוונתם אלא ליראי ה', הלא גם בזמן החרדים והשלה"ק לא סמכו דממילא משמע כן ומכש"כ דבזמנינו אין

זה סמיכה וחיי כלל, הלא רובא דרובא אינם בגדר מנות ישוב א"י כלל.

ומיש העעם שהכל יבוחו לח"י בשביל שהוח פלעיו של מלך זה מעשה לסתור, דאדרבא בשביל שהוא פלטיו של מלד אין לבוא אל שער המלך בלבוש שת ואפר בגדים כלואים מכעונות המכעיסים את המלך מלכן של עולם ב"ה. ובחשוי מהר"ם שבכלבו וכן כתרדים וכשל"ה הקדוש כתבו אותו הטעם שהוא בהיכל המלך שבשביל זה לריך להיות ירא וחרד מאוד כל כבא לארץ ישראל, לא בהיפך. וכדי בזיון וקלף אם פלטין של מלד הפחר וא"ל בדיחה מי ומי כראוי לבוא בפלטין של מלך. וכטין זה אמרו חכז"ל במ״ע דשמירה במקדש במחק לשונס אינו דומה פלטריו של מלך שיש עליו שומרים לפלערין שחין לו שומרים. וכובא לשון זה ברמב"ם פ"ח מהי בית הבחירה ה"א וברמב"ן בהקדמתו לס׳ במדבר ובס׳ החינוך לרח"ה מצוה שפ״ח. אבל בעו״ה מביאים את העולים שמה לפלטין של מלך אביון המה האפיקורסים העניים מכל מורב ומצות וכופרים ככל ומסלהיו את השכינה כקדושה מרשותם.

והאחרון הכביד שהלח הכל יודעין שרובי רבבות נפשות טהורות נשרפו במוחד הליונות ש"י טענה זו שהכל לריכין לבוח לח"י וחילו היו נמנעין לבוח עם כליונים לח"י כיו נשחרים בשמירת כתורה ובמצות וביראת ה׳. אלא שהעולים האומללים אינם מבינים ואינם יודעים לשית עלות בנפשם ונמשכין אחר הקולות של אייו ועי"ז נופלים לבורות נשברות של רשת המינות שביד הליונים. וא"כ בהכחה גלוי׳ כזו נותנים יד לפושעים להראות אף להנמנעים לילך עם הליונים שזה פסק ברור ומפורש מאסיפת כל גדולי עולם לילך לח״י, ונתבלבלו המוחות ומתגבר כח בס"מ ר"ל. ואיד לא הזכירו עכ"פ ברמז שלא לילך אלא אם יש לו עכ״פ דירה בין היראים, וחלילה לילך עם הליונים שנופל ברשתם. ואם היו יראים לכחוב זאת מאימת הליונים חבריהם שלוקחים מהם כבוד וממון וכפופים תחת ידם, עכ"פ ביי להם לשתוק ולח לכתוב מזה מאומה, והלא רובא דרובא מהנוסעים אין להם אפשרות ליסע כ״א ע״י הליונים שהכל בידם

ההולאות והפרנסות והדירות, והאיך הפקירו את עלמס ליטול עליהם אחריות נפשות כ"כ ולא חשו למכשול גדול כזה.

ובמד"ר הכלת פ' ח' סי' כיים זייל חנינה בו החי ר״י אזל להדין כפר נחום ועבדין לי' מינאי מלה ועלון יתיי רכיב חמרא בשבתא אזל לגביי רי יכושע חביביי ויהב עלוי משח ואיתסי, א"ל כיון דאיתטר בך חמרא דההוא רשיעא לית את יכיל שרי בארשא דישראל נחיח לי' מן חמן לבבל ודמך חמן בשלמי׳ עכ״ל, ומבואר בזה כיון דאיתער בי׳ חמורו של הרשע אף שבא אח״כ לגבי׳ דר״י חביבי׳ שהי׳ בכחו להגן עליו ברוחניות ובגשמיות מ"מ לא הועיל כיוו שבא לא"י בחמורו של אותו רשע ולא מלא לו תקנה אלא לנאת מן הארץ וככה עשה ונפער בגבל בשלוי. וק"ו לאותן שבאים לא"י בהנהלת הליונים ונופלים ברשחם ר"ל ועוקרין מהם כל האמונה והחוה"ה אוי לכם ולנפשותם של כל אלו המסייעים לזה להחניף את הציונים. גדול עונס מנשות עד לב השמים. והשי"ת ירחם על עמו ועל ארלו בב"א.

ריודע אני שהי׳ בחוך אוחה הכנסי׳ גם רבנים ח״ח ויראי ה׳ שכואב להם ענין זה, גם יש מהרבנים שהיו שמה ואומרים ע״ז שהוא מינות, אבל הרבנים הכאספים אינם יכולים לעשות מאומה כי הכל הוא ביד המנהלים כחומר ביד היולר. וכבר הבאחי במאמר שלש שבועות סי׳ קמ״ג מכחבו של הגאון רח״ע מווילנא זלה״ה שכתב וז״ל והעיקר כאשר למדחי מפי הנסיון במדינחינו המרובה באוכלוסי ישראל ורבנים גדולים במדינחינו המרובה באוכלוסי ישראל ורבנים גדולים איזה מזכיר ופקיד ואינם מחחשבים כלל עם ראשי המועלות וכמה פעמים עושים גם בניגוד לדעתם והשפעתם ועושים רק מה שלבם חפץ יעיי״ש מה שהתנגד עי״ז לוים מוסד על הנייר פרטי חהלוכות המגודה, ואין רלוני לפרט על הנייר פרטי חהלוכות הענינים.

# קמא

והגה כבר הבאחי מדברי חכז"ל ומספרי הקדמונים מ"ש טעמים נשגבים על ההכרח שמוכרח מאמר ישוב א"י

שיהיי בזמן הגלות ישראל שומרי תורה ומצות בחו"ל, וברמב"ן כתב שבזה חלוי ההבטחה של לא מאסחים לכלותם, ועכשיו יש טעם נוסף בעו"ה כי המלוכה שמה בח"י מעבירים על הדח רבי רבבות נפשות בכל אופן ואופן עד הלה האחרון. אלא שבטיירות מהומות כגלוים לעין כל עדיין נסוגים אחור מלבלע זממם חם מחמת המורא מאימת העולם, כי נלרכים המה לחמיכת העולם בכמה ענינים, ובוודאי שאלו לא היו שומרי תורב ומצות בעולם אלא בא"י בלבד לא כיי להם שום פחד כי הדרים בא"יו המה תחת ממשלתם ובידם המשטרה ולבח ההגנה וכל הכוחות לטשות עמהם כחפץ לבבם אבל מחייראים שלא יהיי לעהה בחו"ל ויזיק להס, ואלו הי׳ הרבה שומרי חורה ומלות בחו"ל בוודאי היי מועיל הרבה יותר שהיו נמנעים מלבעביר על הדת כ"כ אבל גם זה המעט שיש חלי"ח שדיין שומרי תורה ומצות בחו"ל יש להם מזה אימה שלא לעשות הכל במהירות וז"ב. ואם ח"ו היו נוסעים כל שומרי תורה ומצות שבעולם לא"י ולא היי בחו"ל כלל מי שיצטער על חורבן הדת ולהודיע צערן של יראי הי שבא"ו ברבים, ממי היי להם ליפחד, כי אף אם יתאספו כל יראי ה' מהעולם לא"י עדיין יהין מיעוטא דמיעוטא בתכלית המיעוט נגד החופשים המרובין, ועדיין יהיי שמה בידם לעשות הכל בכל תוקף ועוז והכרח גדול שיהיו לעת כזאת שומרי תורה וחצות גם בתו"ל יותר מבשנים קדמוניות.

גם הנה אמרו חכז"ל בגמ' פסחים דף פ"ז ע"ב אמר בהוא מינא לר׳ חנינא אנן מטלינן מינייכו כתיב בכו כי ששת חדשים ישב שם וגו' וחלו חנו איתנייכו גבן כמה שני ולא הא עבדינן לכו מידי, אמר לוי רצונך יטפל לך חלמיד אי, נטפל לוי ר"א א״ל משום דלא ידעיתו היכי תעבדו, תכלינן כולהו ליתנייהו גבייכו מאי דאיכא גבייכו הרי לכו מלכות קטיעה א"ל גפה דרומהי בהא נחתינן ובהא סלקינן ופירש"י ז"ל במחשבה זו אנו עסוקין חמיד. וכעין זה הוא גם בלשון הגמרא ע"ז דף י' דלא יכלת להו לכולכו, ומבוחר בזה שהעידו חכז"ל שחלו היי ישרחל כולם תחת מלכות אחת ח"ו היי אותה הממשלה מכלה אותם חלילה, אלא מחמת שיש מישראל גם במדינות אחרות שאינו יכול להם הוא לו לבושה וחרפה אם

אין במדינחם מה שיש במדינות אחרות דקרי ליי מלכות קטיעא, ומחמת אותה הבושה מונעת א"ע מלעשות חפץ כלב.

ואל תחמה על זה שכן מבואר בדברי הרמב"ם בפיי המשנה פי חלק וז"ל הרבה בני אדם מתרחקים מן הגדול שבתענוגי הגוף מיראתו שתשיגיהו מזה חרפה ובושה מבני חדם חו לפי שמבחש שיהיי לו שם עוב, וכתב החובת הלבבות בשער הבחינה באמלע פ׳ כ׳ על מדת הבושה שהרבה תועלתה ותתנחה ולולא ביא לא ביו מאכסנים אכסנאי ולא מקיימים דבר ולא ממלאים משאל ולא גומלים חסד ומתרחקים מן הרע בשום דבר וכו' רוב בני אדם לא היו מכבדים חבותם לולח הבושת כ"ש זולתם ולח היו משיביו אבידה ולא היו נמנעין מעבירה וכו׳ יעייש שהאריך וככה העידו חכז"ל על שנחת החומות לישרחל שחד בשביל בושה זו שיהיי מישראל במדינה אחרת מה שאין במדינתם נמנעים לעשות חאות לבם. ושר של רומי הודה בזה בשבועה שבמחשבה זו עוסקים חמיד. וא"כ ק"ו ב"ב של ק"ו כוא שזכו למושלי ישראל לבושה וחרפה גדולה אם יש במדינות אחרות שומרי תורה ומצות בלי שום מפריע ושמה בח"י שמכונה המלוכה בשם ישראל ח״ו יעבירו על הדת כולו בכל מקומות מושבותיהם. ובפרט שמלבד הבושה יש גם יראה שחיק להם אותה הבושה בכל הענינים כי וצרכים המה למדינות חו"ל בכל הענינים כנודע. לא כשתר החומות. חבל חם ח"ו יהיו כל ישרחל כיום תחת ידיהם אין ספק שיש ליפחד ממה שאמרו בגמי אלו ביו כל ישראל תחת ממשלה אחת.

ומבואך בגמ' פסחים ד' מ"ע גדולה השנחה ששונאים עמי הארץ לתלמידי חכמים יוחר מהשנחה ששונחים עכו"ם לישרחל, וחנית עוד שם חמר ריים אלמלא אנו לריכים להם למו"מ היו הורגין אותנו ומבואר במג"א או"ח כלי בכמ"ז סיי הל"ע סק"ב לענין מה שאמרו דאין מזמנין על ע"ה דפשוע דמי שהוא רשע בפרהסיא ועובר עבירוח דאין מזמנין עליו דלא גרע מע"ה בזמן החלמוד, ומכש"כ באלה שמוחזקין לבעביר על הדת ושנאוי אללם דתוכ"ק בתכלית השנאה וכמו שהעיד א' מהגדולים והמיוחדים שבהם בחיבורו

שנו

המחת זה כבר שתם ישיגו מדינה ומלוכה ח"ו יחבדו את כדת עד מכרה, ונודע כי כראש וכראשון כאבי אבות בעומאה שהמליא את רעיון הליוני בשנת תרנ"ו כחב בעלמו בחיבורו העמח כי רלונו היי להמיר ח"ו אם כל ישראל ולא יזכר שם ישראל עוד. אבל אד זכ כללת החב"י שבה"י מה שיש גם בחו"ל שומרי תורב ומצות לכן כסיפה להו מילחה לכלות שם הכל בפיית, גם מורח עולה על רחשם כמובן, וחין ספק שבמחשבה זו עוסקים חמיד כמו שהבחחי לעיל מדברי בגמי. וגם זה אי מהטעמים מה שאוחה מלכוח הרשעה ביא מלכות המינות שבא"י הלוחמים עם החוב"ה וכאמונה בהשי"ח עושים כל מיני השחדלות בכל אופן ואופו שיבואו כל ישראל לא"י ולא יהי׳ כלום בחו"ל כי חושבים שחז יהיי כל ישרחל תחת ידם ויעשו כל מה שלבם חפץ ח"ו בעקירת דתוה"ה והאמונה.

והגם שנם עכשיו בעבירו על הדת אלפי אלפים נפשוח מישראל ואין לך יום שאינו מרובה מחבירו בגזירות ופטולות הנוגעים לעקירת דתוה"ה, מ"מ עדיין יש מליחות בחיזהו מקומן בעיירות לשמור חת הדת אם שומדין בנסיונות הקשים כי נמנעין לעשות הכל בכל המקומות כחפץ לבבם בפ״א עד גמירא ח״ן, אבל מ״ל לידע מה יולד יום והרשעים כים נגרש לא יוכלו כשקט אלא שיש להם קלת מחינות באיזה מקומות מטעם הנ"ל.

#### קמב

והצבועים אומרים שאם כל ישראל שומרי תורה וחצות יהיו בא"י יוכלו יותר ללחום נגד הציונים וכבל יפלה פיהם ומאויבי תחכמני שאנחנו רואים שהליונים זה לעקתם כל היום שיבוחו הכל לח"י ועושים כל מיני תחבולות וכפיות בכל מקום שידם מגעת להמשיר הכל לא"י וחשוב בעיניהם כעל כל הון מי שלועה בלבוש של תורה וי"ש שכל היראים יבואו לא"י לש"ש ללחום עם הליונים, והיעב חרה להם על אותן שאינם אומרים כן. והיעלה על הדעת שהלוחמים נגד השי"ת ותוה"ק יתחוו כ"כ ויעשו פעולות נמרצות להביח להם עוד לוחמים חחרים כנגדם שיתוספו גם המה על שונחיהם כמ"ש דהע"ה

כלא משנאיד כ׳ אשנא ובתקוממיך אתקועט, ומי שמע כואת שלוחמים יתנו חיזוה ותוספות כח לכרבות הלוחמים כנגדם, ומי פתי יחמין לדברים כחלה. חבל הדבר ברור שבזה לבם בריא להם כאולם שאם יבואו כל יכאי ב׳ תחת ממשלחם וכשוחם לא יפחדו חאוחה כי מלבד שבעו"ה עכשין בעיהבה דמשיחה כה החפשים מרובה במנין ובכח ובממון בכל חופן וחופן בתכלית הריבוי נגד כל יראי ה׳ שבעולם, גם יש להם תחבולות שונות ואופנים שונים בנסיונות קשות ומרים לתפום ברשתם את כל מי שהוא תחת ממשלתם ורשותם, ואז יגלו כל פרצופיהם העמח ר"ל כי נורח הוח.

והבאתי במחמר ג' עבועות דברי החלשיך הק' שהחריך בפי׳ בפסוקי משלי שחמר חס יפתוד חטאים אל תאבה שאל"ל אם יפתוך חטאים לעשות עבירה שלא יעשה דהלא כבר מלווה ועומד ע"ז מהחוכ"ה אלא הכוונה שאם יפחוך חטאים אף לדבר מלוה לש"ש כיון שהפיחוי הוא מחטאים אל תאבה ואל חשמע להם כי אך פורשים רשת לרגלי השומע להם, והאריך בזה בכמה פסוקים כאשר העחקתי במאחר הג"ל

רוהר מלבד שכבר נעשה בעלם חק לליונות להמשיך כל לבבות בני ישראל אחריהם בעענה זו שהכל לריכים לבוח לח"י, וזה כל מגמחם וחילם כל הימים האלה מעת שהתחילו בעו"ה להתפשע בישראל רבים חללים הפילו ועלומים כל הרוגי׳ בטעוה זו המסמית את העינים. והדתיים הלבועים הנגררים אחר בליונים ממלאים רלונם של בליונים בשלימות ליתו קריחות גלויות במכתבי העתים כחילו היי זה דעת חורה ממש כלחבם וכלשונם של הליוגים שהכל לריכים לבוא לא"י ואין עושים שום הפרש ומגלים פנים בחורה שלא כהלכה כדברי הציונים

# קמג

וכבר הבחתי במחמר שלש שבועות סיי קע"ו הרבה מאמרי חכז"ל בענין משה ובלעם וז"ל אוהבו של אדם אומר לו השמר בעלמך, אבל שונאו אומר לו לא תתיירא כדי להפילו, משה אמר השמרו לכם פן

יפתה לבבכם וחרה אף ה' בכם דיין הוא אינו נושא פנים ולא יהח שוחד. אבל בלעם הרשע אומר וחרועת מלך בו ההוא אמר ולא יעשה, וכששמעו מיד נפלו וישב ישראל בשעים. ומאמר זה הוא בכמה מקומות בדברי חז"ל בשינוי לשון הנח, אבל הכל בסגנון אי כאשר בעתקתי שמה. ונחבאר שהגם שברכוחיו של בלעם היי נבוחה מחת הי שנחמר וישם הי דבר בפי בלעם וגו' וכה תדבר וגם נכתבו הברכות בתוה"ה שכתבה משה מפי הגבורה ואנו הוראים ולומדים זה בחור"ה לעולם, וגם מרע"ה הרא לפניהם את החורה כואת אבל כיי נוכר שלא לומר הברכות וכשבחים בלבד אלא גם באזכרום של בשחרו לכם וגוי ואבדתם מהרה מעל הארץ וגוי, אבל בלעם אמר רק הברכות והשבחים בלבד ולכן אף שהיי אמירתו באלה הברכות והשבחים ליווי מאת השי"ת מ"מ כיון שלא היי נזהר לומר גם החזברה של השמרו לכם וגו' בחו ישרחל לידי עעות ונפלו בשעים והי׳ מה שהי׳ ר״ל, וזה כרי עלת בלעם כרשע מגודל שנחחו לישרחל.

ובוה פירשתי מאמר נפלא בת"י שם באותה המעשה דשעים דכתיב והמה בוכים פחח אוהל מועד ולשון הח"י שם ואינון בכיין וקריין שמע, וחמהו כולם מה שייכות לק"ש אלל אותה הבכיי, וכמה קולמסין נשחברו לפרש זה. ולפי הנ"ל הוא מיושב היעב לפי פשועו דלפי מה שאמרו חז"ל שהסיבה מה שבאו לידי אותה המעשה המגונה ר"ל היי בשביל שנאמר להם כברכות וכשבחים בלבד בלי כאזכרה של כשחרו לכם וגו' אבל אותה האזהרה היא פרשה בק"ש שקורין פעמים בכל יום והשם לב כרחוי למה שחומר בח"ש פעמים בכוונת הלב מעומקא דלבא אינו זו מנגד עיניו חותה החזהרה שבק"ש השמרו לכם וגו' וחבדתם מברב מעל בארץ וגו' וא"כ נלמח זב ממב שלא ביי שלימות בכוונה הרלוי שבק"ש, ולכן באוחה הבכיי קראו ק"ש להכנים בלבבות להיות מקושר עם הדיבורים שאומרים בק"ש פעמים בכל יום.

ועכ"פ זה היי שלח בלעם הרשע להגיד לישראל רק הברכות והשבחים ולהעלים את האזהרות חד הזיק להם כ"כ, וככה עושים הצבועים בזמנינו שמינים ומפגדין ומפרסמין לישראל לפני כל ההמון שאינם

מבינים את כל כשבחים כנאמרים בדירת א"י ומעלימין החנאי העיקרי שאמרו בחוקף האזהרה עד כמה לריך להיות ירא וחרד לדבר בי כל הבא להיכל המלך לא"י שלה יהיי ח"ו בכלל המטמחיו פלטין של מלך, וגם עבירות שאדם דש בעקביו חמורין שם מאוד לפני השי"ת כחשר העתקתי לעיל, גם מעלימין מה שמבוחר בתוה"ק ובדברי חז"ל בכ"מ שהקב"ה גזר גלות ופיזור ישרחל בכל כנפות הארץ עד זמן הגאולה כמו שאנו אומרים בתפלה ג' פעמים בכל יום חקע בשופר גדול לחירוחינו ואח"כ ושא נס לקבן גליותינו לא קודם, וכאשר הבאתי מהיפ״ת שכתב שמבוחר בכמה קרחי שחך מלך המשיח יקבן את ישראל, הוא ולא אחר, וכבר נחבאר זה באורך והמה אומרים בפי׳ ההיפך, ובבלעם הברכות והשבחים שחמר היי בלשון שנלעוי מהקב"ה חלח שהרע להם במה שהעלים החזהרות והמה יותר מזה שהדיבורים וכלשונות שלכם אינם כלל בציווי מהקב"ה אלא מהציונים ומעלימים האמת.

## קמד

ובגמ׳ ברכות ד׳ י״ב ע״ה שהיו קורין במקדש עשרת הדברות קודם ק"ש אלא שכבר בטלום מפני תרעומת המינין, ופירש"י ז"ל שלה יהמרו לע"ה הין שחר הורה חמת ותדעו שחין קורין חלח מה שחמר הקב"ה ושמעו מפיו בסיני, והוא מהירושלמי פ"ק דברכות. ובוודאי שבי׳ מכראוי לומר בעשרת כדברות בכל יום כמ"ש הרמב"ם בפה"מ פ"ה דמס׳ תמיד משנה א' שקראו עשרת הדברות בכל יום לפי שהם עיקר הדת וראשיתו אלא מפני תרעומת המינים בעלום. וכתב בירושלמי פ״ק דברכות שאלו הג' פרשיות שאנו אומרים כוא בשביל שמרומזין בהם עשרת הדברות. אבל בעשרת בדברות בעלמס מבואר גם בשו"ע או"ח סיי אי סעיף די שאסור לאומרס בליבור. וכתב שם במג"א סק"ע שלכן אין כוחבין אותם על קונערם המיוחד לניבור, גם כחב שם המג"א על איסור זה בפרט בזמנינו יעיי"ש ואנו רואים שהחמיר יותר לפי כזמן, ומבואר בזה שאף העשרת הדברות שהמה באמת עיקרי הדת וראשיתו ומפי הגבורה שמענום ואעפי"כ בזמן שיש תרעומת המינים להקל עי"ז לפני ע"ה בשחר דברי תורה בטלום וחסרום לקרות בליבור מאמר ישוב א"י

ולכתוב על עבלה אף בביהכנ"ם ומכש"כ במלוה אחת של ישוב אייו שאף אלו היי כתוב בעשרת הדברות והיינו שומעין זה מפי הקב"ה בעלמו מ"מ כיוו שנעשה מזה חרעומת המינים באופן נורא. שאין לפרסם ואת ברבים.

וכבך התמרמר ע"ז מרן הקדוש משינחוות זללה"ה במכתבו שנת תרנ"ז הנדפס בדברי יחזקאל שהבית מה שרתה בספריהם שמי שדר בת"י תעפ"י שאינו מקיים התורה אין בו עון, והללם ע"ז בהללות נמרצות וכבית רתיי מזכ על חברת כתנשים כשולחים לעבוד שדות בא"י שהם תועבות ה', ולא דבר מליונות כי לא נתפשע עדיין בימיו, ומכתב זה נכתב בשנה ראשונה שהמליא אותו הטמא רטיון הליונות, ולא הגיע אז כלל לאותן המקומות שדרין שם יראי הי עד אחר שנחייםד המזרחי שהתחיל להמשיד את העולם אל העומאה העמוקה הזו, ולא דבר מרן ז"ל במכחבו הכ"ל אלא מרעיון הקאלאניזאליא לעבוד שדות שהיי כמה שנים ערם התחלת הליונות. ונתפסו אז בזה איזה גדולים כאשר יראה הרואה במכתב הנ"ל. והתחיל גם מאז אותו התרשומת של המינים שישיבת א"י הוא כל התורה כולה והשאר ח"ו טפל. ומכש"כ בזמנינו זה שהליונות הפכו רוב ההמון למינות הזה שכל החורה כולה לא נחשבת בעיניהם למאומה אלא ישיבת א"י הוא ק"ו ב"ב של ק"ו שאף מה שהאמת הוא בדבר חשיבות א"י ונכתב על ס' בספרים הקודמים אין להגיד בזה ברבים או לכוחבו על קונערם אף בביהכנ״ם בלבד דלא עדיף מעשרת הדברות, ומכש״כ שאין לכחוב בזה במכחבי העתים לפני ע"ה וקלי הדעת ומינים ואפיהורסים שיש בכל העולם רובא דרובא הקוראים במכתבי העתים, ובפרע לפרסם עוד בזה הפלגת דברים שאינם אמיחיים כלל והמה כולם מוקשים נגד האמת וההלכה, כאשר נחצאר לעיל באורך, ואין לשער גודל העון והפירלה בזה.

### קמה

וכבר כתבתי בזה שידוע שכל דברי חבחים שהחרובו בדבריהם הקדושים לזרז את בני ישראל ולהלהיב את כלבבות לא דברב תורב אלא כנגד ילכ"ר שרנו

לחזק הלבבות למען יוכלו עמוד להתגבר נגד יצרא בישה השולטת בעולם, ולכן דברו בכל הדורות נגד אוחו ילר הרע השולט אז בדורם. ובדורות ההודמים טרם שהתחדש הס"מ בטומחת הליונות ר"ל לח היי שום ילכ"ר ליסע לא"י אלא אדרבא ביי אז דרכו של הילה"ר למנוע אף היחידים שלריכים ליסע לא"י להכביד עליהם במניעות קשות כמ״ש החרדים בפ״ב ממלות ל"ת התלויים בח"י וז"ל שם בחמלע דבריו וזהו טעם סמיכת פרשת עמלה וביאת א"י בפי כי תבא וכו' וכי היכי דבביאה ראשונה בא עמלה כ"נ בקיבוץ גליות כשרולים לבות לח"י עמלה מזדמו להם בדרך, וכחשר עינינו רוחות היום תמיד ירח הי וישפוט עכ"ל. הנה מ"ש בימיו שעינינו רואות שעמלק מזדמן לכרולים לבוא לא"י כנה בימיו כבר היו האומות מעורבבים ולה נודע מי המה זרע עמלה הלה שהע"ר שבישראל מבואר בזוה"ה פי בראשית ד' כ"ה ע"א שיש בהם עמלקים וכמ"ש בזה יען שנשמחם הוא מזרע עמלק ולכן אמר שעמלק מזדמן להם המה רשעי הדור שליחי הס"מ ר"ל, והיי אז זה דרכו של הילה"ר למנוע בכל מח"י, ולכן ראו בלדיקים בלוחמים עם הילה"ר לדבר היפך דבריו להלהיב הלבבות לא"י. ואעפי"כ היו זהירים להביא קלת גם מה שלריך לדורינו כחשר העתקתי דבריהם למעלה. חבל עיקר דבריכם כיי אז נגד בילכ"ר ששלע בדורם.

אבל עכשיו בעו״ה נהפוך הוא כי העמלקים החיישבו בא"י וחץ שחוט לשונם לסמות עיני כל ישראל להיות נגררים אחריהם בכח מלות ישוב א"י והבערה ללכב ילאה בהתגברות הילה"ר ליסע לא"י ליפול ברשתם ואין ספק שאלו היו הלדיקים הקודמים בזמנינו היו מדברים באופן אחר ממה שדברו בדורם, וכמו שהבאתי ע"ז מאמר כש"ם ב"מ ד' ל"ג שכקשה סחירה בשני מימרות בענין לימוד משנה וגמרא והתירון כוא שמחמת שינוי הדור הולרכו לדבר בלשון אחר. ולפי מלב דורינו מובן עוד סמיכת פ' עמלה וביחת ח"י דליכא מידי דלא רמיזא באורייתא עד סוף כל הדורות ורמז לנו שעוד יהי׳ זמו חשר עמלה ישחמש בביחת א"י, וגם כי באמת אחר החבלי המשיח הנוראות שסבלו ישראל עכשיו בעו"ה, הגיע עת דודים והיינו זוכום לביחם חשות וכוינו עולים עם כל ישרחל ביחד

בשמחה לארלינו, אבל בעו"ה עמלק הזדמן לחטוף מלכות המינות ר"ל ודין גרמא התעכבות הגאולה עד ישקוף ה' וירא בעניינו ולאלינו, וא"כ ביאתם לא"י הוא המעכבת את ביאתם של כל ישראל לא"י עם מלך המשיח, וזה. סמיכת הפרשיות של עמלק לביאת הארץ. והשי"ת ירחם ויצילינו חיש מהר מסערא בישא של הס"מ וחיילותיו.

ובמדרש פי שמיני עה״כ זה הדבר אשר לוה הי
תעשו אמרו אותו ילה״ר תעבירו מלבבכס,
ונתקשו כולם על הלשון אותו ילה״ר כמראה עליו
באלבע ולא סגי לי למימר סחס ילה״ר תעבירו מלבכס
אבל האמת הוא שלריך לראות בכל דור ודור איזה
ילה״ר השולע אז ודייקא אותו הילה״ר לריך להעביר
מן הלבבות, כי זה עיקר לורך ההתגברות נגד הילה״ר
המתגבר ומתחדש בעתו ובזמנו, והרחמן הוא ימ״ש
ילילינו עדכ״ש ית׳.

## קמו

ואמרתי עוד בזה במחה"כ זה הדבר חשר לוה כי תעשו וגוי שנתקשו כולם בסתימת ככי מכ כוא הדבר אשר לוה ה׳ בזה, דאם כוונתו על הקרבנות שלוה לעיל כבר מבואר זה בכתוב שלוה לעשותם וא"כ כל בהרא הזה מיותר, ואם כוונת הכי עוד על ענין אחר שלא זכר לעיל הדברים סחומים ולא הודיע מה הוא. גם מ"ש במדרש ילק"ש ע"ז הכי אמר משה ליבראל אוחו ילה"ר תעבירו מלבבכם ותהיו כולכם ביראה אחת ובעלה אחת לשרת לפני המקום כשם שהוא יחידי בעולם כך חהי׳ עבודתכם מיוחדת לפניו שנאמר ומלתם את ערלת לבבכם וגו' מפני מה כי בי אלקיכם כוא אלקי כאלקים 'וגו' עכ"ל. ואינו מובן בלכחורה אין לכ"ז רמז באותו המקרא. ומה שייכות לכל הדרש הזה לכאז. גם מה שפירשתי בלשון הותו יצב"ר עדיין חינו מובן למה חמר זה דותה כחן נם אינו מובן הכוונה במה שאמר שתהיי עבודחם מיוהדת לפניו. גם מה שסיים מפני מה כי ה' אלוקיכם אינו מובן מה עשה בזה שאלה מפני מה, כלא וודאי שככל כוא בשביל שכ׳ כוא כאלקים.

ואפשר לבחר כ"ז עפ"י המבוחר בגמ' יבמוח ד' ו' את שבתותי תשמורו ומקדשי חיראו למכ לי לכדתנים יכול יחיירה חדם מן המקדש ת"ל חת שבתותי תשמורו ומהדשי חיראן, נאמרה שמירה בשבת ונאמרה מורא במקדש מה שמירה האמורה בשבת לא משבת אתה מתיירא אלא ממי שלוה על השבת אף מורא האמורה במקדש לא ממקדש אחה מתיירא אלא ממי שהזהיר על המקדש. ובתוס׳ שם ד״ה יכול גבי אביו לא הוצרך לומר כן דפשיעא שלא ישתחו׳ לו לשם אלקוח אבל גבי מקדש אילטריך משום דהוי דבר שבקדושה. ואינו מובן לכאורה דהלא המורא שלריך להיות מאביו מבואר בגמ' הידושין ד' ל"א ובשו"ע יו"ד סיי ר"מ איזה מורא שלא יעמוד במקומו המיוחד לי ולא סותר ומכריע את דבריו ואין לכ"ז שום דמיון למשתחוי לשם אלקות ח״ו. ובמפרשי הע״י הרו״ף וכעיון יעקב נדחקו בפירושא דהך דברי החום' וכחבו דרכים רחוקים.

ולפענ"ד ע"כ ל"ל שכוונת החוספות דכל מורח וכבוד שנותנין לחחר חוץ מהקב"ה הוי ענין ע"ן ודמי למשתחום לשם אלקות, כי ככתר והכבוד כה לחי עולמים, והוא ע"ד שאמרו בגמ' שבת ד' נ"ו דאורי נחחייב מיתה דהוה מורד במלכות בשביל שאמר ליי ושדוני יושב ופירש"י ז"ל שם ד"ה ושדוני יושב לאו אורח ארעא לקבל עליו מרוח אחרים בפני המלד. ואף שהתוסי שם פליג דאין זה מורד שלא היי בלבו להמליך ולקרותו מלך, אבל ביומא ד' ס"ו ע"ב ד"ה מכן לכליל שם כביאו כתום׳ דעת רש"י דכוי אורי׳ מורד במלכות בשביל שאמר ואדוני יואב, ולא פליג עליי אלא מסיק שזה חלוי בפלוגחא שבב"ב ד' הי"ע אם חולקין כבוד לחלמיד במקום כרב או לא, ושם במס׳ ב״ב מסיק להלכחה דיש חילוק הם פליג ליי רבי יקרא או לא פליג ליי יקרא. וחזיכן בזה דבשביל בקבל עליו אורי מרות אחרים בפני המלך אף שלא היי בלבו להמליך אחר ולהרוחו מלך מ"מ הוי מרידה במלכות אם אומר כן בפניו של המלך וחייב מיתה. ומכש"כ לפני ממ"ה הקב"ה שכל הנברא לכבודו ברא ואין יחידות כמוכו בשום פנים דבוי המקבל מרות אחרים בפניו מרידה במלכות שמים, וזהו ענין של ע"ו, וע"כ כחבו החום׳ דפשיטה שלה ישחחו׳

לאבין לשם אלחות וגם המורא בכלל זה וע"כ שאינו אלא בשביל שצום השי"ח על המורא וא"א לעעות בזה אבל במקדש שהוא דבר שבקדושה היי מקום לטעות שחין המורח בכלל ש"ז לכן הולרך הכי להזהיר שלח יתיירא מן המקדש אלא ממי שלום על המורא, וממילא אחר שמיעט ככי שלא יחיירא מן כמקדש כני כמחיירא מן המקדש עלמו בשביל קדושחו, לה בשביל ליווי כבורא יח', עובד ע"ז. כמו שכתבו החום׳ באביו. ובקב"ב כוא יחיד ומיוחד בחכלית כיחוד במוכא וכבוד. כוא ואין בלתו יח"ש. אלא באלו שכהב"כ לוכ לירא מהם ולכבדם לריך לקיים זה בשביל ליווי הבורא ב"ה, לא בכוונה אחרת ח"ו. וכעין זה כתב בסי מחולת המחנים על אותן שאין להם מורא שמים ואינם שומרים חורה ומנות אלא הולכים לביהכנ"ם ומנשקים הפרוכת דוה הוי ע"ז. והביא הרבה ראיות לדבר ובתוך ראיותיו כראה מקום גם לדברי התוסי הכ"ל אבל לא ביאר כלל הפי׳ בדברי החוס׳ ואינו מובן ראיוחיו משם. ולפי מה שביארתי מובן היעב כרחי כמו שכתבחי.

ובחסבר, וסיום דבריו שאוחן שאינם שומרים ובהסבר, וסיום דבריו שאוחן שאינם שומרים חורה ומאוח ואספי"ל טומדים לפני הס"ח באימה הורה ומאוח ואספי"ל טומדים לפני המשמים שטומדים לפני חמונתם באימה יחירה, וא"ל ס"ח שלו אסור לפני חמונתם באימה יחירה, וא"ל ס"ח שלו אסור בהנאה, וביהכנ"ם שלו הוא אלם בסתר הלב ועליו הכתוב אומר ושם בסתר. וכחב שם שזהו הענין שאמרו חכז"ל במושה שהעמיד אלם בהיכל. גם כתב שאאלו גדול חטא מורא מקדש יותר מחילול שבת כי הוא בעירה גדולה והיא גמורה ומורא מקדש שלו הוא שבירה גדולה והיא ע"ז בסתר הלב ח"ו, יעוי"ש באריכות דבריו. (והוא היי א' מגדולי חלמידי החת"ם).

ולפי"ז יובן כי עד שלא הוקם המשכן לא היי מעולם מקום קדוש כמו הביהמ״ק ולא היי מקום לטעות ליתן מורא וכבוד לאחר בפני הקב״ה כמ״ש החום׳ שא״א לטעות כן באביו דהוי ע״ז, אבל אחר שהוקם המשכן ונחקדש המקום בקרבנותיהם ובשאר עניני החינוך, ואמרו בגמ׳ עירובין ד׳ ב׳ ע״א ובשאר עניני החינוך, ואמרו בגמ׳ עירובין ד׳ ב׳ ע״א

משכן איקרי מקדש ומקדש איקרי משכן וחדא הוא ע"כ היי מהום לעעות להתיירה וליתו כבוד זה למשכן עלמו והולרך הכי להזהיר זה הדבר אשר לוה הי תעשו שלא יעשו זה אלא בשביל שלוה הי לא זולת. וע"כ אמרו במדרש ש"ז אותו הילה"ר תעבירו מלבבכם דהיינו אותו הילה"ר הנולד ע"י שניתן להם המקום המקודש כי ערם שניתן להם המקום המקודש לא היי אופן לילה"ר להסית ולהדית בדרך זה לע"ז כנז"ל ואמר עוד אח"כ ותהיו כולכם ביראה אחת כשם שהוא יחיד בעולמו כר תהי׳ עבודחכם מיוחדת לפניו דהיינו שלא יהיי לכם אלא יראה אחת ועבודה מיוחדת אך בשביל ליווי הבורא ב"ה כי יחיד הוא בעולמו ואין ליחן כבודו לחחר אף למקום קדוש. וסיים עוד מפני מה כי הי אלוקיכם וגו' כי כל תנועה לריך לעשות אך מטעם זה שהי הוא האלקים, לא מטעם אחר ח"ו. ומעתה לפי"ז אם גם בביהמ"ק עלמו אם נותנים מורא וכבוד לביהמ"ה בשביל הדושתו ואין להם מורא שמים ממי שלוה על המקדש הוי זה ע"ז, מכש"כ בח"י חם בלי מורח שמים עושים רעש על קדושת הארז כלשון המינים והאפיקורסים שהלבישו הסתחם בלבוש קדושת החרץ דהוי זה ע"ז ר"ל. והי ירחם על עלבון הארץ ויוליאינו מאפילה לאורה.

## קמז

אחר כוחבי זאת החבוננתי בלשון הרמב״ם ז״ל בסה״ת במ״ע מלוה ז׳ בהמלוה דבשמו חשבע וז״ל שם באמלע הדברים ועל זה הלד חשבע אתחינו בשם משה רבינו מה נכבד שמו כאילו הנשבע למחינו בשם משה רבינו מה נכבד שמו כאילו הנשבע נשבע באדון או במי ששלחו וכל עת שלא יכוון הנשבע זה ונשבע באחד הנבראים להאמינו שיש לאותו הדבר ושבע באחד של על עד שישבע בו כבר עבר ושתף דבר אחר עם שם שמים אשר בא הפי׳ כל המשחף שם שמים עם דבר אחר נעקר מן העולם וכו׳ יעיי״ש. ומבואר על בכוונה זו שהשי״ת שלחו הוי בכלל משחף שם שמים ודבר אחר שנעקר מן העולם והוי זה ע״ז שמים ודבר אחר שנעקר מן העולם והוי זה ע״ז אינם בכוונה זו בשביל שהקב״ה לוה עליהם אם לותנים להם עלמחות מבלעדי השי״ת הוי זה ע״ז אינם בכוונה זו בשביל שהקב״ה לוה עליהם אם לותנים להם עלמחות מבלעדי השי״ת הוי זה ע״ז מיתונים להם עלמחות מבלעדי השי״ת הוי זה ע״ז מיתנים להם עלמחות מבלעדי השי״ת הוי זה ע״ז מיתנים להם עלמחות מבלעדי השי״ת הוי זה ע״ז מיתנים להם עלמחות מבלעדי השי״ת הוי זה ע״ז עיתנים להם עלמה בתורה בתיים בתיים והביית הויד ע״ז עיתנים להם עלמה בתיים בתיי

ר״ל. וככה הוא עכשיו שכל כחות הליונים כופרים לגמרי בהשי״ת ובחוה״ק ואין להם אלא א״י א״י לגמרי בהשי״ת ובחוה״ק ואין להם אלא א״י א״י כותנים עלמאות לא״י בלי מורא מבשי״ת עושין בזה ע״ז כי כל עלמאות שהוא מבלעדי השי״ת הוי ע״ז ר״ל כנז״ל. והדתיים הנגררים אחר הליונים למלאות את דבריהם בענין א״י נותנים להם רב חחוק ואומן במה שמעמידים ללם בהיכל ה', אוי לאותה בושה ואוי לאותה כלימה. והכי קראו שם היום המר והנמהר שקרה האסון הנורא לישראל לישראל לישראל לישראל לישראל לישראל לישראל לישראל לישראל לישר אידם יום העלמחות כי כל ענין העלמאות הוא מינות ר״ל, שאין שום עלמאות בעולם אלא השי״ת לבדו הוא ולא אחר.

## קמח

ובכלי יקר פי בהר בפי ושבחה הארץ וגו' נחקשה למה יחחייבו ישראל גלוח בשביל השמיטה, גם הקשה על מה שאמר אז חרלה הארץ את שבחותיי מה חרווית בזה שיגלו ממנה ישראל וישבו עלי' הגוים אשר לעולם בה יעבודו, ואיך חשבות הארץ בהשמה מהם, והאריך בזה. ותמלית דבריו בקלרה כי עעם השמיעה הוא להשריש את ישראל במדת האמונה והבעחון בהי ולפיכך דין הוא שיתחייבו גלות בעון השמיעה מלד חסרון האמונה שבהם כי לא האמינו מחוד כי ולא בעחו בישועתו, גם הארץ עלמה חקפיד ע"ו מאוד כי ולונה שיתגלגל זכות זה על ידה לחוק האמונה בהי על ידה, אבל על האומות לא חקפיד אם ינהנו בה מנהג העבעי כי בלא"ה כל הנהגתם עפ"י העבע ואין בהם אמונה, לכך נאמר אז תרלה הארץ העב

ומבואר בזכ שולם קפידת הארץ שיחגלגל על ידכ כת האמונה בישראל, ובהעדר זה אינה מתפייסת אלא בגלות ישראל ממנה, כי על האומות אינה מקפדת ולא איכפת לה בהנהגתם. וא״ה מכש״ה אם ע״י הארץ מתגלגל מינות ואפיקורסות בישראל שממשיכין הלבבות לרשתם של מקור המינות ר״ל בכת העענה של ישוב הארץ, מה נורא היא קפידת הארץ ע״ז.

ובי ירחם על עמו ועל ארצו ויצילינו מגלות כמר וכנמכר ר"ל.

### קממ

וכבר הבאחי מ"ש הרמ"ע מפאנו בע"מ לפרש הכחוב
יגער ה' בך השען וכו' הבוחר בירושלים,
שהכוונה הוא שה' יגער בהשען יען שבחר בירושלים
להחגבר שמה יותר. ובימיו נחגלה הפי' שהשען בחר
בירושלים להחגבר שמה יותר על הדרים בירושלים
ועכשיו בעו"ה נחגלה יותר, שבחר בירושלים בשביל
להסית ולהדיח את כל העולם כולו באילעלא הירושלמית
ומה נורא קפידת ירושלים עיה"ק ע"ו.

ובגמי חולין דף י"ג ע"ב אין מינין באומות עכו"ם
וכו' סבר לה נכרים שבחו"ל לאו עובדי עכו"ם
הן אלא מוכג אבוחיםם בידיםם, ובחום' שם ד"ה
נכרים דכיון שבחו"ל לאו עובדי עכו"ם הם הלכך
בארץ ישראל נמי אין אדוקים כ"כ שיהי מעשיהם
לשם ע"ז יעיי"ש, ומבואר בזה בגמ' וחום' שאף
בעת שנחקרר ילרא דע"ז גם אלל האומות עכו"ם
שאין אדוקין בע"ז מ"מ אין זה אלא בהשביל שבחו"ל
בא"י עדיין מרקד ילרא דע"ז אלא שבשביל שבחו"ל
אינו כן זה משפיע גם על הדרים בא"י שלא יהיי
אדוקין כ"כ גם שמה. ואינו מובן לכאורה מה זה
ועל מה זה למה יגרע א"י מחו"ל בלכלוך העלום
של הע"ז ר"ל הלא דבר הוא.

אבל כוא כדבר אשר דברו כקדוש כרמ"ע מפאנו

ז"ל כנז"ל שכשטן בחר בירושלים לכתגבר

שמה יוחר וכרע אויב בקודש בארץ כמקודשת,

ואוי לעינים שכך רואות שככה כגיע אלינו צעו"ה

בישראל כי לא נשמע בכל כדור הארץ מסוף כעולם

ועד סופו מיום הוסדה הארץ עד עתה שיעלה על

דעת איזה בריאה בעולם להדפים חמשה חומשי חורה

במחיית שמו ית' מכל החורה כולה מהחל ועד כלה, זולת

באר"ק בעיר כ' שמה אשר באו בה פרילים וחללוה

בממשלת המינות ר"ל נעשה מליאות לפעולה איומה

ונוראה כזו, ונאמר באסיפתם בכנסת שבא"י אין

בזה איסור. גם הכפי' הנוראה שאלפי אלפים ורבי

רבבות מילדי בנ"י הכשרים הובחו ביד חזקה לחינוך של חינות וכפירה עד שנעשו לכופרים גמורים ר"ל לא נעשתה התועבה הזאת כ"א באה"ה וכ"כ הרבה חוחים של מינות וכפירה הנעשים בכנסת שמה וכמה מעשיות ודרכים שונים ומשונים הנעשים שמה להשפיע מינות וכפירה בלבבות בני ישראל. ולפרט כל פרטי מעשיהם בזה קלר היריעה מהכיל ולריך חיבור מיוחד. אבל ילאה לב נשבר ונדכה להביא המעשים האלו על הגליון. גם החולמם לא תוכל לכותבם כי מרובים הם אבל כל מבקש האמת בעיניו יראה ובלבבו יביו. והרשעים שבשחר חרלות חינם מיוסדים כ״כ על מינות וכפירה אלא שמשוהעים בהבלי עולם ותאותיו ועדייו ביו חשובים בעיניכם כשומרי תורב ומלות כי באמינו שיש חורה בישראל אלא שהם אינם יכולים לעמוד נגד ילרס, אבל מההשפעה הבאה מא"י ששמה כנסח המינים והאפיקורסים ובתי החינוך המלמדים עיקרי ושרשי דרכי המינות והכפירה ושחני מינות דמשכח את רובא דרובא של הנמלאים בסביבותיהם עד ששדי חיכלה בכולה בחופנים שונים ומשונים. ומשם יולחת כהוראה לכל ישראל שבכל המדינות שורשי המינות הנוקבים ויורדין עד התהום שבנקודת הלב. גם בחים לידי שנאה גמורה ומוחלטת על שומרי חורה ומלות שאינם ליונים, ובמלוא מובז המלה נחהיים מה שאמרו חכז"ל יראי חטא ימאסו בתכלית השנאה ובאופו חזה שלא ביי מליאות לליירו. ואין רואים בעיניבם אלא מדינה ועם ולשון לא זולת, ושמירת התוה"ה בעו"ה מושפלת עד שחול חחתי

וכבר כבאתי מכ שמבואר בגמ' ותוס' שאף באומות

גרוע טומאחם היא טומאח הע"ז בא"י מבחו"ל
שטיקר הנקודה שנכבה חבטרח אש הע"ז אללם הוא
בחו"ל דוקא כמו שסחמו חכז"ל בלשונם טכו"ם שבחו"ל
ומה שבא אללם ההשפטה מחו"ל על א"י מובן הטעם
כי חו"ל הוא הרבה יותר שכל העולם כולו הוא
בכלל חו"ל, גם א"א להם להחפים שקריהם בקרא
דמליון חלא חורה ודבר ה' מירושלים שאין זה
בנימוסיהם. אבל בישראל שאומרים לנו ניתנה הארץ
אף אם הוא שלא כדת מ"מ הכל חלוי רק בא"י,
וכבר פי' בנועם מגדים פ' מעות מה שאמרו חכז"ל
לא חרבה ירושלים אלא בשביל שהעמידו דבריהם

על דין חורם שהכוונה שכל דבריהם ר"ל העבירות שטשו אחרו עליהם שהוא ד"ח, ואם קשם יוחר מן החטא מה שאומרים עליו שהוא בקודש יעיי"ש, ולכן החטא מה שאומרים עליו שהוא בקודש יעיי"ש, ולכן בעת שהללית מעשי שען הבוחר בירושלים להחגבר שמה כ"כ ביסודות המינות והכפירה ר"ל באופן נורא הוא משפיע משם על כל העולם כולו וכביר מאה ידו החזקה של השען שם במקום הקודש. ומה שהי ידו החזקה של השען שם במקום הקודש. ומה שהי ומלות שבחו"ל כעין מ"ש החום" כנו"ל הכל נסחר מחמתם ואפם של האפיקורסים שאועקין שהכל לריכין מחמתם ואפם של האפיקורסים שאועקין שהכל לריכין לבוא לא"י, והדתיים הנגררים אחריהם מדברים כמותם ככתבם וכלשונם, ובעו"ה נלקחה קדושת הארץ לכלי מכתבם וכלשונם, ובעו"ה נלקחה קדושת הארץ לכלי אחריהם. ה" ירחם ושמחינו כימות עניתנו, ותחזינה מינינו בשובו לליון ברחמים בב"א.

30

והנה כבר נתבאר שנסיטת א"י לריך להיות לשמה לא לשם לרכיו אבל אל"ל מי שנכנס בלבי התלהבות לא"י ע"י חלקלקות לשונס של הליונים אשר מחוש לשונס בחלבות לא"י ע"י חלקלקות שונות להלהיב הלבבות ללשון חיבת הארץ למען חיזוק שיטת הליונים לחפום ברשתם את הכלל ישראל ולאיש אשר אלה לו שנכנסו אלה הדברים לחוך חדרי לבבו אף שהוא בלי ידישה ומבינות מ"מ נכנס ארם המינות בלבו והוא לא ידע ואשס, ואם באותו רעיון הוא נוסע הוא בודאי רע ומתר ר"ל כי בא לא"י בשורש המינות בסתרי הלב ונתפס בכל עת יותר ויותר

והגה אנו רואים כרבה בני אדם גם בני איש אף
מהכשרים שבישראל שיש להם החפעלות יחירה
בענין נסיעה לא"י ולא ידעו ולא יבינו כי בא להם
אותו ההתפעלות מהשפעת דיעות כוזבות שבעומאת
הליונות כי הרבה יש שאף שמתנגדים להליונים בעלמם
מ"מ הדיעות כוזבות שלהם שהוא מקור העומאה ר"ל
מושפע בלבם ואותו הילה"ר של עומאת הליונית מסמא
עיניהם שממקור הקדושה בא להם אותו ההתפעלות
עיניהם שממקור הקדושה בא להם אותו ההתפעלות
לא"י לש"ש בשביל מלות ישוב הארץ וכדומה, והשם

לבו לדבר כי לריך לשיח לב בכל כשפעה הבחה חליו מאיזה מקור היא.

וֹבסה״ק אגרא דכלה כתב בריש פי קרה עה״כ ויקח קרח וזלה"ק דהנה הילה"ר זה דרכו כל כיום לפתות כחדם לעשות עבירות בחומרו שזכ מלוה והמשכיל יתבונן ע"ז שהוא מתרמית הילה"ר ותחבולותיו. וכנה המחלוקה הזה היי כפי הנראה למצוה שהיי מחחוה קרח ועדתו לעבוד עבודת כהונה בקרבנות. וכנה הסימן ע"ז אם היא באמת מלוה או אם כיא מחרמית כילכ"ר כוא כשיבחין כאדם בעלמו אם גדלה תשוחחו כ"כ לשאר המלות ג"כ לאותו הענינים שהם בוודאי מלוה כגון לילית ותפילין ותורה אזי הוא טוב, אך אם רואה שאינו משתוקק כ"כ לשאר המלוח יבין לאשורו שהחשוקה הזאת שמדמה בדעתו לאותו הענין הנרלה לו למלוה הוא מפיחוי הילה"ר להפילו במכמורת וחחחי תעמוד הבהרת. כך קבלני, וכשיבחין זכ כחדם בחמת כחמת חבוב יותר ויתרחק חפילו מהמלוה שנידמית בדעתו, עכלה"ה.

וכך אנו רואים עכשיו שיש הרבה אף שהם שומרי תורה ומלות, מ"מ עובים הכל, הנחת תפילין ולילית ושאר כל המלות החשובות שחלוים בהם כהתו"כ כמלות אנשים מלומדה בלי שום התנהבות. וראשם ולבם בל עמם גם בשעת עשיית המלוה, ובמלות ישוב א"י מחלהבים באש להבה והרה אפם על מי שאינו עמם בשיעה זו, ומאין בא ההחלהבות העלום כ"כ דייקת במצוה זו ולא באחרת. אבל הוא הסימן המקובל ביד הקדום המהרל"א ז"ל שהוא מפיחוי הילה"ר להפילו במכמורת ותחתי תעמוד הבהרת. ובפרט בחיתו סדור שהילה"ר מתגבר הרבה בדרכי המינות ר"ל איז אנו בטוחים בשים אדם, וכשם שהשביעו את הכה"ג בזמן בית בני יען בהי׳ אז התגברות הלדוקיה אף שהיו פורבים ובוכים על בהבדוהו שלא ראו בו שום סימן של מינות ח"ו מ"מ הולרכו להשדו ולהשביעו על ככה במא יש בו לד מינות שלא נודע ונעלם מעיני כל רואיו.

ובליקושי מהר״ן מבראסלוב במשלים שלו סיי די כאריך בזה מה שיהי׳ בעיקבא דמשיחא,

וחמלית דבריו בקילור עפ"י משל במלך שהלך בדרך. ופחאום ירד מער גדול ממש מבול מים וכל שרי המלוכה נחפזרו א' לא' והמלך היי בסכנה גדולה וניצל רק ע"י איש כפרי. כמו כן יהיי בעיקבא דמשיחא ביהי מבול לא של מים אלא של אפיהורסות ויכנם בלב הכשרים שבישראל ולא יוכלו ליתן עלה, וכל שרי המלוכה נחפזרו ולא יתחזה מלכות שמים אלא עם פבועי עם בחומרים תהלים בפשיעות. עוד כתב בשיחות הר"ן סי׳ ל"ה שהולך ונמשך אפיקורסות גדול צעו"ה בעולם חשרי מי שיחוקי עלמו בחמונה בעתים הללו, ואמר אעפי"כ באינו מועיל כלל מה בהוא מספר זאת וכו' כי אעפ"י שהוא אומר אעפי"כ מתגברת כאפיקורסות והבלבולים כי כלא גם דניאל וכיולה הודיעו מקודם שקודם שיבוה משיה יתבררו ויתלבנו וילרפו רבים והרשיעו רשעים והמשכילים יבינו וח"כ מחחר בהודיע מהודם שזה יהיי הנסיון הודם ביחת משיח וכו׳ הי׳ ראוי שכ״א ישכיל ויחום על עלמו לישאר קיים חזק באמונחו ולא יכי׳ עוד שום נסיון ולירוף כלל מחחר בכבר הודיע זחת מקודם, ובחמת אטפי״כ יהי נסיון גדול ורבים ירשיעו. אך אטפי״כ אני מודיע זאת מקודם בשביל אותן המעט הכשרים ביחזקו שלמם באמונתן ובוודאי יהיי להם מלחמות גדולות בדעתם למען יכיי למם למשיב נפש והתחוקות והתאמצות יותר כשיראו שכבר דיברו מזה מקודם, ישיו"ב. וכתב עוד בשיחות הר"ן סי' ר"כ שיהי אפיהורסות גדול בעולם כי מלמעלה יבוא אפיקורסות בטולם בשביל נסיון והיי מהאנה מאוד ש"ז ואמר אוי איך יוכלו לעמוד אנבים מוטעים נגד כל העולם. חם ענין של רוס"ק שראה מה הגיע אלינו בעיקבא דמביהם.

משה

### CCK

והנה ידוע דרכי חכז"ל לעשות הכל בהיפך עד קלה ממה שאומרים המינים כדי שלא ליגרר אבחריי והיו מעמאים את הכהן העוסק בפרה אדומה להוליא מלב הלדוקים אף בהולרכו עי"ז להרבות בגזירות עובא בענין עהרת פרה אדומה בלא יומלו בה מחמת בהיו מטמחין חת הכהן העוסק בה, כמבוחר במס' פרה פ"ג מבנה זי.

ובגמי ברכות די ס"ג ע"ה כשירד הנינא בן אחי ר"י לגולה היי מעבר שנים וקובע חדשים בחו"ל, שגרו אחריו שני ח"ח וכו' התחיל הוא מעמתא והם מעהרים הוא אוסר והם מתירים, אמר להם מפני מה אני מעמא ואחם מעהרים אני מעמא ואחם מעהרים אני אוסר ואחם מחירים, אמרו לו מפני שאחה מעבר שנים וקובע חדשים בחו"ל, אמרו לו מפני שאחה מעבר שנים וקובע חדשים בחו"ל, אמרו לו הנח ר"ע שלא הניח כמוחו בא"י, א"ל אף אני לא הנחתי כמוחי בא"י, אמרו לו גדיים שהנחת נעשו חיישים בעלי קרנים וכו'. והקשו אח"כ בגמ' בשלמא הוא מעהר והם מעמאין לחומרא, אלא הוא מעמא אין חבירו רשאי לעהר, אוסר אין חבירו רשאי להחיר, קסברי כי היכי דלא נגררו אבחרי.

וחזיגן בזה דאף בגדול הדור כמותו שבעת שהלך לגולה לא הנית כמותו בא"י והי׳ מותר אז לעבר שנים ולקבוע חדשים אף בחו"ל אלא בשביל שאח"כ גדיים נעשו חישים נאסר לו לעשות כן בשביל שהי׳ בחו"ל אבל אלו הי׳ בא"י עדיין הי׳ ראוי לעבר שנים ולקבוע חדשים, א"כ הי׳ מגדולי חכמי החנאים, ואעפי"כ בשביל שעשה בזה שלא כתורה וחשו דלא ליגררו אבתרי׳ אמרו גם בכל שאר דבריו הכל בהיפך אף להתיר את האסור ולעבר את העמא שאסור לעשות כן, מכל מקום הקילו כ"כ בשביל החשש דלא ליגררו אבתרי׳.

ולכאורה קשה לי טובה שהרי מבוחר בר"ן פ"ק דע"ז

דף ז' בשם ראב"ד ורשב"א דדינא דחכם שאסר אין חבירו רשאי לכתיר לאו משום כבודו של חכם נגעו בה אלא משום דכיון שאסרה ראשון שוי׳ חתיכה נגעו בה אלא משום דכיון שאסרה ראשון שוי׳ חתיכה דאיסורא ושוב אין לה הותר. וכתב הרדב"ז בתשובה סי׳ שס"ב שכן דעת רוב הפוסקים. וכן כתב הש"ך ביו"ד סי׳ רמ"ב ס"ק נ"ע דהעעם הוא בשביל דשוי׳ החיכה דאיסורא, ולא משום כבודו של ראשון. וכתב הפמ"ג ביו"ד סי׳ א' שפתי דעת ס"ק ל"ע דדין שוי׳ אנפשי׳ חתיכה דאיסורא הוא איסור דאורייתא לא דרבנן, והביא ראי׳ ממה שנחתבע הר"ן ושאר מפו׳ בהא דסוף נדרים האומרת עמאה אני לך אינה מאמת, והקשו וכי איסור שבה להיכן הלך, עד שתי׳ נאמית, והקשו וכי איסור שבה להיכן הלך, עד שתי׳ נאמית, והקשו וכי איסור שבה להיכן הלך, עד שתי׳ נאמית אותר בתיים הלומרת שמאה אני לך אינה נאמית, והקשו וכי איסור שבה להיכן הלך, עד שתי׳ נאמית ביידי ביידי שתיי בתיים הלומרת שמאה אני לך אינה נאמית, והקשו וכי איסור שבה להיכן הלך, עד שתי׳

הר"ן ז"ל דחב לבעלה ואין בכחה לאסור, ואי הוי דרבנן כם אמרו וכם אמרו, אלא וודאי ד"ת כוי, ואיני יודע למה הוצרך ללמוד זה מדיום לשון הר"ן שלח חיי כם אמרו וכם אמרו כלא בפיי כתב שם כר"ן דמבעלי בזה מילחם דחורייתה והחשה שחין ב"ד מתניו לעקור דבר מה"ת אלא בשוא"ת או בקו"ע להוראת שעה בלבד כאליי בהר הכרמל אבל לדורות לא והוכרח לחרץ בשביל העעם דאפהעינהו או בשביל שהיה משוטבדת לבעלה אין בכחה לאסור מה"ת אלא מק"ח היא במשנה ראשונה יעיי"ש. ועכ"פ זה ודמי דמיסור דשוי׳ אנפשי׳ חתיכה דמיסורם כום איסור דאורייתא, ואם כן כאיך בתירו איסורי דאורייחא בהום ועשה. ואין לומר שהיי באופן שנשחלה שחלה זו בפניהם שחין חיסור, דח"כ לח כי׳ מחשה כלום ממה שאמרו חכם שאוסר אין חבירו רשחי להתיר. וע"כ שהיי בחופן שחמרו שחין רשחי להתיר. ודוחה לומר בשביל דלהוראת שעם יכלו לעקור איסור דאורייתא בקו"ע ביכא שבוא למיגדר מילחא כמו שהוא בגמ' יבמות ד' ל' וסנהדריו ד' פ"ט, ולשון הרמב"ם בפ"ע מה' יסוה"ת הלי ג' שהביא שם הד דינא דנביא יכול לעקור דבר מה"ח להוראת שעה דקדק אח"כ בלשונו כזכב לומר מפני שכוא נביא מלוה לשמוע לו בזה, והרי שדעתו שאד נביא יכול לטשות זחת. ובמהו"ח ביחרתי פיי דברי החוםי שיכול לכיות שגם דעת כתוםי כן אלא שהפנים כוא שלריך נביא כדי שידע ברור שיסתייע מילחא ויהיי בזה מיגדר מילחא וכבוד שמים, וכן נראה מלשון הש"ם, ואין להאריך פה בזה. ועכ"פ השה לפרש כן בדברי הש"ם שהחירו איסורי דאורייחא.

ואולי אף שכחבו הראשונים טעם האיסור בשביל
דשויי אנפשיי חחיכה דאיסורא מ״מ אין זה
דומה לגמרי לכל מקום שאמרו בש״ם שויי אנפשיי
חחיכה דאיסורא דמיירי שאומר בעימו שהוא אסור
דבין אם הטעם הוא דהוי כמו נדר או משום בודאה
דבין אם הטעם הוא דהוי כמו נדר או משום בודאה
כאשר האריכו הפוסקים בזה, מ״מ אינו דומה לכאן
שאינו אומר בעצמו שהוא אסור, אלא שהטעם שנחנו
ע״ז דין שויא אנפשיי חחיכה דאיסורא הוא במשי, וכן
הריב״ש בחשרי סיי שע״ט שהרי קבלו דעחו, וכן
הוא לשון הרדב״ז בחשרי סיי שס״ב שכחב וח״ל דכיון

דסמך מעיקרא אחכם הראשון שוי׳ אנפשי׳ החיכה דאיסורא ושוב אין חכם שני יכול להחירה, וא״כ הוי העעם דכיון שבא לחכם לשאול קבל עליו הוראחו הוי כאומר בעצמו דקבל עליו.

ויש לפחפה בזה דכתבו החום׳ בע"ו ד' ז' ע"ח ד"ה

הנשחל שהקשו וכי לח ישחל לכל החכמים וידונו מס זה חולי ישיבהו מדבריו, וי"ל דחינו חסור מלח עם זה חולי ישיבהו מדבריו, וי"ל דחינו חסור מלח לשחול חס לח יודיע לו כבר שחלתי לפלוני וחסר מותר לי, חבל חס חומר לו כבר שחלתי פלוני חכס מותר חבל וודחי החכם יוהר שלח יחיר חח"כ יוכל להחזירו כגון שטעה בדבר משנה וכדומה יעיי"ש. וכן הוח בשו"ע יו"ד סי' רמ"ב סעיף ל"ח ברמ"ח שמותר לשחול לחכם חחר חלח שיודיע חוחו שכבר הורה ברחשון לחסור. ועכ"פ לח ניחח להו להכמים חחרים, לומר שהשחל לחכם לח יוכל לשחול עוד לחכמים חחרים, וששו מזה הושי, וח"כ לחו כללח הוח שהשחל לחכם

הבל עליו הורחתו בהחלע. דיוכל להיות גם שדעתו

לשחול עוד לחכמים אחרים וידונו זה עם זה ואולי

ישיבהו מדבריו כמ״ש החום׳, וח״כ אין זה מוכרח

שדמי לגמרי להיכא שאומר בעלמו שהוא אסרו דשוי׳

אנפשיי חתיכה דאיסורא מטעם גדר או הודאה.

אלא שי"ל דבשביל שאינו שכוח כ"כ שחכם שהגיע להוראה יטעה כ"כ באופן שהשני יוכל להחזירו וסחמא דמילחא כשבא לחכם לשאול קבל עליו הוראחו ע"כ נתנו לו חכמים דין שוי׳ אנפשי׳ חתיכה דאיסורא מדרבנן ואינו דומה לשאר מקומות שאמרו שוי׳ אנפשי׳ חתיכה דאיסורא שהוא מדאורייתא מחמת שאומר בעלמו. ומה שאמרו הראשונים ז"ל בזה הלשון שוי׳ אנפשי׳ חתיכה דאיסורא הכוונה שחכמים נחנו לזה דין שוי׳ אנפשי׳ חתיכה דאיסורא הכוונה שחכמים נחנו לזה איסורא ממש עכ"פ מדרבנן ואינו בשביל כבודו של החכם בלבד.

## קנב

ובוה יש ליישב מה שהביא הרמ״א בסי׳ רמ״ב סעיף ל״א דגם לאסור אינו רשאי מה שהתיר חכם חבירו והוא כן ממשמעות הרא״ש, והש״ך שם פליג

והביא דעת רוב הפוסקים דסברי דדוקא להתיר מה שאסר חבירו אינו יכול אבל יכול לאסור מה שהחיר חבירו אף שכבר חלה הוראחו. וראיתי מקשים מהך גמ' דמבואר בפי' בשלמא הוא מעהר והן מעמאין לחומרא אלא הוא מעמא והן מעהרין היכי הוי א"ר מבואר בהדיא דלחומרא אין חשש ולא קשי' להו כלל אלא על מה שהחירו, וקשה בין על הסוברין דאף לחומרא אסור ובין על החולקים למה לא הביאו ראי' מגמ' מפורשת.

ולפענ"ד לק"מ דוה וודחי דלדעת הסוברין דחף לחומרא אסור שמה אין הטעם אלא בשביל כבודו של חכם וא"כ י"ל דגם המחשו סבר דאף לחומרא אסור, אבל כיון שבזה אין הטעם אלא בשביל כבודו של חכם שפיר ידע גם המקשן דכיון שיש חשש דלח לגרור אבתרי׳ אין לריך לחוש לכבודו. אבל בלקולא להחיר מה שאסור שרובן ע"ז איסור מדינא דשויי אנפשיי חתיכה דאיסורא ואף אם הוא מדרבנן מ"מ כות חיסור מדינת לת בשביל כבודו של חכם בלבד כמו שכתבו הראשונים ז"ל בהדיי בזה השיי ליי האיד בחירו איסור מדינא, ומשני בגמ' הסברי דלא ליגררי אבחריי, ול"ל הכוונה דהסברי דבמהום שיש חשש דלח ליגרר אבתרי׳ מותר להתיר אף האסור מדינא. ובשו״ת הרמ"ע מפאנו בסיי ק"ח בסוף התשובה הביא דברי כגמ׳ כאלו שבי׳ מעכרין מה שהוא מעמא אף דבעלמא חכם שאסר אין הבירו רשאי להתיר וסיים ע"ז לא ולמד כמה ראוי לגדור במקום בקעה שאפי׳ להקל באיסורין בשעת מעשה דבכגון זו החירו יעייש.

וחזיבן בזכ שאף באדם גדול אם רק בדבר א' עושה שלא כחורה ויש חששא דלא ליגרר אבחריי בזה גדרו גדר שלא להסכים לדבריו בשום ענין אף בשאר ענינים שאינם נוגעים לזה כלל, וגם להחיר שלא כדין, ולא סגי להו במה שיחלקו עליו בזה שעושה שלא כחורה וחו לא מידי, כי אם יסכימו לדבריו אף במדה ענין אחר זה גורם שיגררו אחריו אף במה שעושה שלא כחורה ולא יועיל מה שיחלקו עליו בזה שעושה שלא כדין בלבד. ומכש"כ באוחו הענין בעלמו שאומר שלא כדין שהחיוב להכחישו בכל אופן ואופן שאומר שלא כדין שהחיוב להכחישו בכל אופן ואופן אף אם הוא רק פרע א' מעניני החוה"ק.

ומזה נוכל ללמוד ק"ו ב"ב של ק"ו בדרכי הליונים שמל הכלל כולו ילאו לכפור בכל החורה כולה ופשתה המספחת שגררו כמעט כל העולם כולו אבחריי כמו שהי בע"ז בזמן בית ראשון טרס שביטלו ילרא דע"ז דרכטו כו"ע אבתרה והסכנה עלומה ונוראה שיורד לחדרי בטן אף בין החרדים שבישראל ונוקב מד החהום, והכלי זין שלהם הוא מה שלבשו לבוש איי שהכל לריכין לבוח לחיי, וחף חלו היי מליחות לדבריהם מעיקר הדין הי׳ ההכרח להגיד שלא כדבריהם דלא ליגררו כו"ע אבחרי׳, ומכש"כ שהאמת ברור בלי שום פקפות שכל דבריהם בזה הוא שלא כתורה ושלא כהלכה כאשר נחבאר למעלה, ואין מקום להסחפק בזה, כמה גדול עונם מנשוח של חלו המהפכין דברי חלקים חיים ואומרים כדברי הליונים בענין א"י. ואף אם יאמרו שאינם מסכימים במה שמעבירים שם על הדח אין זה אלא אחיות עינים ועוד גרע יותר במה שאומרים כן כי כל העם נגררים עי"ז אחר הליונים באמרם שחף כדתיים כרולים בקיום כתוכ"ק מודים רבנן להליונים בענין מלות ישוב א"י וממילא נגררים כולהו אבתרי בסיבת בדתיים כאלו במחגיפים לרשעים ואוחרים שלא כחורב ושלא כבלכב. וב' ירחם.

קנג

ההבה אחריות וחשש גדול עפ"י כלכה לדור תחת מלכות המינות מכמה טעמים שא"א להעלותם על הכתב, אך אכתוב איזה פרטים מה שאפשר לכותבם. מלבד שיש שם מלכות המינות המכוונת להעביר על הדת מלבד שיש שם מלכות המינות המכוונת להעביר על הדת והיא סכנה עלומה בענין הד"ח לכל היושבים שמה כאשר הארכתי לעיל וא"א לפרע הכל והמבין יבין, אבל גם עלם הדירה תחת ממשלתם ורשותם של מלכות של מינות ר"ל הוא ענין כבד המכאיב לב כל ירא וחרד לדבר ה", שהרי כיון שכל החייםדות אותם המלוכה הוא ממקור המינות ר"ל הן בשביל אותם המלוכה הוא ביהרג ואל התייםדותה קודם ביאת המשיח שהוא ביהרג ואל שנחייםד במינות ופפירה גמורה ר"ל בלי תורה ואמונה שנחיי, ואין ספק שאותה המלוכה גרע הרבה יותר ה"י, ואין ספק שאותה המלוכה גרע הרבה יותר

מע"ז כמו שהוא בגמ" וברמב"ם ובכל הפוסחים דמינות גרוע ברבה יותר מע"ז, וכבר העתקתי קלת מדבריהם בזה. וא"כ אין ספק שהנותן איזה חיזוק כ"ש לשורש המינות הן בממון או כבוד או בדברים באיזה אופן שהוא גרע מנותן כבוד או ממון או איזה חיזוק לע"ז, והודאה במקלת לשורש המינות גרוע ממודה בע"ז, והדרים שם השה להם מחוד ליזהר בזה כמובן והנסיונות עלומים, גם הרבה כזדמנות נזדמן לכל אחד ואחד יען שנלרך לעובתם כי ככל בידי המלוכה ונותנים להם חיזוק ושבח באופנים שונים פעם באונם ופעם ברלון והשה לעמוד בענינים אשר כמעט בכל יום ולפעמים בכל רגע יש ספיקות של יברג ואל יעבור. ומי כוא כמורה דרד בדורינו בספיקות חמורות כחלו, כי בכל חשש של חיזוה למינות או מודי להו הוא בספק של יהרג ואל יעבור ה"ו מע"ז.

והרמב"ם ז"ל נפיי המשנה פ"ק דע"ו די י"ח כתב שחסור לדור בעיר שיש בה ע"ז חלח שאנוסים אנחנו ששוכנים בארלם בטונינו ונחקיים בנו ועבדתם שם וגו' מעשה ידי אדם וגו'. והנה באיסור זה לדור בעיר שיש בה ע"ז שהוח כו בכל העולם מסוף בעולם ועד סופו ודאי דאנוסים אנחנו ובהב"ב גזר כן לפזר ישראל בדי כנפוח הארץ בגולה חחת האומות שהם עובדי ע"ז אבל איסור זה לדור בעיר שיש בה ע"ו אינו אלא מדרבנו מחשש שמא ימשך אחריי והיי מהראוי לחוש לזה בחשש ע"ז החמורה להרחיק מעיר שיש בה ע"ו לולח הגזירה שגזר הקב"ה כפחור, אבל לא כותר לנו ליתן ח"ו חחוק משכו להע"ז בעלמה זהוא ביהרג ואל יעבור, אלא שעלם מלכות באומות אינה ע"ז ואך אינהו לגרמייהו הוא דעבדי ע"ז, אבל עלם הקמת ממלכתם הוא מאת הקב"ה כמחמר הכחוב ילב גבולות עמים, ומבוחר בפרקי דרבי אליעזר שהקב״ה ברא ע' שרים על ע' כאומות וכקב"ה כוא כממליך מלכים, ולכן אין איסור ליחן לכם כבוד וחיזוק בזמן הגלות, ומעוינו עליהם שלא למרוד ולהתפלל בשלומה של מלכות. אבל בנוגע לע"ז עלמה אסרו אף לישא וליתן עמהם לפני אידיהם בשביל שהגוי אזיל ומודי לע"ז, אבל שהישראל בעצמו וכיי ח"ו אזיל ומודי למ"ז זכ אינו מולכ מל

ובתב המהר"ם שיה יו"ד סיי של"ה באמלע החשובה לטנינו וז"ל דהרי היי"ל אפילו במידי דשייך לגוף אמרינו דאסור לילד תחת גשר רעוע והיר נעוי א"כ ק"ו דאין אנו רשאין לילך במקום סכנה לנפש וכתורה אמרה השמר לך ושמור נפשך מאוד, וכיון דהדין שאסור לילך במהום סכנת הגוף וגם אנו מלווים שלא להניח אללינו דבר שיש בו סכנה והוא לאו מפורש בתורה לא תשים דמים בביתך, וא"כ קו"ח דאין לילך ואין לעמוד ואין להניח דבר שיש בו סכנה לנפש עכ"ל. והם דברים ברורים. ואף אם עמד הכוחל רעוע והביח בלא מעקה והבור או שאר דבר שיש בו סכנה ימים ושנים טובא ועברו שם רבוא רבבות בני אדם ולא ניזוק שום אדם מ"מ עדיין באיסורו טומד שמא ח"ו עכשיו יפול הגופל ועובר בכל יום על עשה ול"ת דלת חשים דמים. ומכש"כ בעול מלכות המינות אשר גם עד עכשיו הנפילים היו בארץ כרבה מחוד עד חין מספר שנפלו ברשת על ידי תחבולוחיהם וכחם. ויותר מזה הסכנה עלומה שח"ח לידע מה יולד יום ומה יעשו עוד בחיזה דרד להפק זממס ח"ו וסכנה של מלכות המעברת על הדת גרוע מהכל כי אין מנוס ואי אפשר לעמוד במלחמתה. ואתרו חכז"ל במס' בבא בתרא ד' ג' ע"ב אי אמר מלכותא עהרנא עורא עקר עורא ולא כדר בי'. ואמרו בגמרא שבת דף יייא טייא אם יהיו כל הימים דיו ואגמים הולמסים ושמים יריעות וכל בני אדם לבלרין אין מספיהין לכתוב חללה של רשות. מאי הראה אמר רב משרשיא שמים לרום וארץ לעומק ולב מלכים אין חהר, ופירש"י ז"ל חללה של רשות עומה לבם שהוא לריך להיות לו לב לכמה מדינות למס הקצוב ולכמה מלחמות ולכמה משפטים והכל ביום אי, ולא הבנתי שהרי סוף כל סוף כל אלו המעשים נעשים ע"י בני אדם המשתחפים כשרי ומשמשי המלוכה ונובטים מדעת איזה בני אדם המוגבל בגבול קלר ומותר כאדם מן כבכמה אין כי ככל כבל וכאיר אפשר לומר על דעת איזה בני אדם שכל בימים ואגמים ושמים וכל בני אדם ביחד אין מספיהיו לכתוב עומק לבבס,, ושמים לרום הפי׳ מה שבשמים ממעל וארץ לעומק מה שתחת לארץ כמו שכתב הגר"א בדעת, שבוא ביברג ואל יעבור. וא״כ באותה המלוכה שעלם בתייסדותה היא מינות וכפירה גמורה ר"ל שבות גרוע ברבה מע"ז ושתני מינות דמשכת וכל קיומה הוא בשביל שהקב"ה מניח לבעלי בחירה לעשות הכל בכח הס"מ כמו שמניח הקב"ה את הע"ז שלמה אף לעשות אוחות ומופחים נוראים בשביל שהבה לעמה פוחחיו לו כמבוחר בגמ' ע"ז ד' נ"ה ע"ח. ובעונותינו המרובים והמרים ר"ל הללית מעשה שטו וילא העגל הזה, וא"כ מי יודע אם מוחר ליכנם ברלון חחת ממשלחם ורשוחם, שגורם להיות בעלמו אזיל ומודי לכו וליתן לכם חיזוק רב שגרוע כרבכ מלהיות מודה בע"ז, ואף שגדלה מעלת וקדושת א"י אבל היא הנוחנת שבשביל שגדול כייכ קדושת הארץ חמור מחוד חם שם במקום בקודש נותנין חיזב חיזוק ח"ו לדרך המינות. ואין הארץ סובלת ומוחלת על עלבונה שעל ידה ובמקומה נותנין ח"ו חיזוק למינות.

וירמי הנביח חמר מי יחנני במדבר מלון חורחים שממהרא זה למד הרמב"ם ז"ל בפ"ו מהי דעות כ׳ א׳ שלריך לילך למערות ולחוחים ולמדבריות שלה להתערב עם הנשים רעים וחטחים, ומקרת זה אמר ירמיי הנביא על א״י. ואף המעיל לדקה שהחמיר יותר במלות ישוב ח"י מכל הפוסקים והחליט שהיה מלוה דאורייתא גם בזה"ז לעבור לא"י אף עם בנים קטנים בספינות דרך ימים ונהרות, אטפי"כ בשביל עניות שיש חשש שמעברת על דעת קונו כתב גם הוא שלה ליסע לה"י, וכתב שם שחף מי שדעתו חזק לעמוד בנסיון העוני מ"מ לריך לחוש לבניו דשמח טרם שיהי׳ דעתם חזק כ״כ לא יעמדו בנסיון העוני וח"ו ילאו לתרבות רעה, ומכש"כ בנסיונות של עול מלכות המינות שאף העומדים בנסיונם ולוחמים קשה מ"מ עדיין לא יוכלו לידע מה יהיי בבניהם שלא יתפשו ח"ו כמו שכתב הרמ"ע מפאנו שעפ"י רוב נמשך כל אנשי המדינה אחר הממשלה אף הכשרים כמו שהעתקתי לעיל. גם בעלמו אינו בעוח שום אדם כי א״א לו לידע באיזה אופן יתחדשו עוד הגזירות ומי יוכל לכווין דעתם של אותן החושבים יום ולילה באיזה אופן לעקור הדת ח"ו כאשר העיד עליהם בחכם מכל חדם במשלי ד' ט"ו כי לח ישנו חם לח ירעו ונגזלה שנתם אם לא יכשילו.

בפירושו למשלי, והאיך אפשר לדמות לזה חללה של רשות שהוא דעת בני אדם.

והמלבי"ם בפירושו למשלי החרי שפי׳ כפירושו של רש"יו ז"ל הוסיף עוד לומר וכן יש בהנהגה דברים עמוקים וסתרי המלוכה וסודותי׳ אשר א״א לחקור אותה עד תכונתה. וזה אפשר להבין דבאמת אין אדם יודע מה שבלב חבירו כמו שאמרו חכז"ל אלא לפעמים חכמים ונבונים יוכלו להבין דבר מחוד דבר מה שבלב חבירו ע"י שמחשבתו ניכרת מחוד מעשיו והוראת שאר עניניו שיכולין לפעמים עי"ז לירד לסוף דעתו, אבל הנהגת מלוכה מתנהג בדרכים עמוקים בסוד ובסתר שח"ח לחקור חותה עד תכונתה וח"ח לידע מה מחשבתה לעשות כמו שא"א לידע מה שבשמים לרום ובארץ לעומק וניחא בזה פירוש הכחוב. גם דברי הש"ם אפשר לפרש בדרך זה, אך מלשון רש"י ז"ל אינו נראה כן. ואולי גם כוונחו ז"ל שכיון שיש להם הרבה ענינים כ"כ לכן הכל הוא בסתר וכות דוחה בלשונו ז"ל.

ידריה איך שיכיי אף אם רשיז"ל כיוון גם לפיי אחר,
אבל גם זה אמת שכל העולם כולו אין יכולין לידע
חללה של רשות מה בדעתה לעשות כמובן. וכ' רבינו
יונה במסי אבות על המשנה הוו זהירין ברשות איננו
דבר שלטון אך הם לחקור בנ"א ואין חקר למחשבותיי
ומי ירד לסוף דעתו. וק"ו במלוכה שרואין בבירור
שכך מעשיהם להעביר על הדת בחשוקה גדולה כ"כ
אלא שעושין הכל לאע לאט שלא להרגיז עליהם העולם
דפ"א, אין סומכין על הנס שלא יגמרו ח"ו כל
חפן לבבם.

הגם כי מקוים אנחנו לכשי"ח שלא יטוש כ' אח

עמו ולא יכבר נר ישראל בא"י, אבל לא

בחתר לנו לסמוך על דברים נסחרים אף בספק סכנת

בגוף, ועוברים בזה על לאו דלא חשים דמים כמבואר
לעיל, מכש"כ במה שנוגע לנפש ולקיום כל החורה
כולה. ובחשרי רח"כ שבהגהות מרדכי והובא בד"מ
אהע"ז סי' ע"ה ס"ק ו' שלחשובה זו הסכים גם
המהרי"ע וכל הפוסקים שכתב שם שאין ליסע לא"י

כשיש סכנת דרכים, כתב אח"כ בלשונו שאפילו אם

ישמיד ערבות מספיק מגוף וממון ערבך ערבא לריך, עכ"ל. ומכש"כ בזה שמי שאומר שהוא ערב בעד מלכות המינות מה ילמח ממעשיהם, ערבך ערבא לריך. ומי יוכל לקבל עליו אחריות כזה לייען ליכנס תחת אותה החללה של רשות שהוא עכ"פ חשש סכנה עלומה לדתוה"ק.

#### קנה

רממה שלא ברחו כלדיקים וכיראים מא"י בימי מחשב ומנשה אין שום ראי׳ משם מכמה טעמים, חדא דאפשר לא כיי מליאות לדבר כמו שרואין שירמי׳ הנביא אמר מי יחנני במדבר, אלמא שהי משחוקק לילך מא"י אף למדבר אלא שלא כיי מליאות. גם אין לדמות הענינים שלא כיי אז עקירת כהחו"כ, דאף באחאב שהי׳ הגרוע מכולם כמבואר בקרא מלכים א׳ כ"א רק לא כיי כאחאב אשר בתמכר לעשות הרע בעיני ה׳ ואעפי"כ כי׳ שומר כל התורה כולה לולא אותו העון, כמבואר בגמ׳ חולין שהי׳ ביתו בחזקת כשרות והי׳ מותר אף ליהושפע שהי׳ ביתו בחזקת כשרות והי׳ מותר אף ליהושפע לאכול אזלו, לולא העעם דשחיעת מומר לע"ז אסורה.

וכבך הבאתי דברי הש"ם בסוכדרין ק"ב שהי" לו מס"ל נפלאה עבור החוה"ק שרלה ליחן למלך ארם כל כספו וזהבו ונשיו ובניו הטובים שלא יבוא למלחמה, כ"כ הי" מחיירא מאוחה המלחמה, ואעפי"כ את הס"ח לא רלה למסור, ועבור הס"ח הלך למלחמה זו והפקיר חייו וכל אשר לו הכל אשר לכל עבור הס"ח. והרבה גדולי זמנינו יוכלו ללמוד מוסר מאחאב ללחום עבור החוה"ק במס"ל כ"כ להפקיר עלמו וכל אשר לו עבור החוה"ק.

אבל גם מבלעדי זאת הלא היי אז בזמן המקדע והיי עבודת יוה"כ ועבודת הקרבנות בכל השנה חמידין כסדרן ומוספין כהלכתם שע"ז העולם עומד. ואמרו חכז"ל בחענית דף כ"ו ע"ב אלמלא מעמדות לא נחקיימו שמים וארץ, ופירש"י ז"ל עיסקי קרבנות שישראל עושין הן היו כלים בחעאם ומשהן כלין שמים וארץ העומדים בזכוחם אין מחקיימין וכרי. ומעולם לא לן אדם בירושלים ועבירה בידו שהיי

מכפר חמיד של שחר ושל ערב ולח מלינו שהיי חיזה פגם בעבודת ביהמ"ה ובחרבנותיו אלא פ"א בבית שני שהיי כה"ג לדוקי ונענש חיכף כמבוחר בגמי יומח ד' י"ע ע"ב, וחין ספה כי חד ע"י שהי׳ שם לדיהים ויראי כ' כי מתנהג עבודת ביהמ"ק כתיקונו ואלו כיו עוזבים את כביכמ"ק וכעבודה היי מזבח בעל. ובגמרת סוף סוטה דף מייט עייב כשלרו מלכי בית חשמונאי וכו' אמר לכן כל זמן שעוסקים בעבודה אין נמסרין בידכם, וקיומם של כל ישראל כי׳ חלוי בעבודת ביכמ״ה, ואף לאוכ״ע כוא אבדוו גדול בביטול המזבח כמבוחר בגמ׳ סוכה ד׳ נייה עייב אמר ר"י אוי להם לעכו"ם שאבדו ואין יודעין מה שאבדו, בזמן שביהמ״ה היים מזבח מכפר עליהם. ועכשיו מי מכפר עליהם, אלא שעל ישראל שהקב"ה גזר עליהם גזירת הגלות מרחם עליהם הקב"ה וממלים להם חקור שיחקיימו בגלות ע"י שמלפין לעבודה. אבל משלמם פשיעה שלה היו רשהיו לעזוב את ביהמייה ומזכח והעבודה. וכבר הבחחי מה שמבוחר בזוה"ח פ׳ בהר שלכן הוי היולא מא"י לחו"ל כעובד ע"ו בשביל שאין שם הרבנות. גם היי אז מלות עליי לרגל וקרבן פסח ושאר מלוח החלויות בביהמ״ה שא״א לבעל כ״ז מדעם עלמם ערם שהיי הגזירה.

## קנו

גם בטיקר מלוח כישוב בא"י יש חילוק, דלא מיבטיא לדעת הסוברון שאחר גזירת הגלוח בעל מלוח כישוב בוודאי יש חילוק דבזמן שהי׳ ביהמ"ק קייס הי׳ גזירת הכחוב לישב בא"י, לא אח"כ, אלא אפילו לדעת הרמב"ן דגם עכשיו יש מלוה בישוב א"י אבל מדעת החוי׳ היא מחמת גזירת הגלות ואין לדמוח מ"מ דחוי׳ היא מחמת גזירת הגלות ואין לדמוח לאותו הזמן שהי׳ חיוב בהחלע והחוה"ק אמרה ונושנחם בארן ומבואר בגמ' גיעין ד' פ"ח ע"ב שהפי׳ בזה שיהיו בארן כמנין ונושנחם אלא שלדקה עשה הקב"ה עמהם למהר שחי שנים שלא יחקיים כי שבר האבדון, אבל מעלמם לא היו רשאים להקדים לעוב א"י ערם שהגיע מספר השנים שהודיע לנו בקרא. וגם בבית שני ידעו ערם שבנוהו כמה יעמוד במתי יחרב כמבואר בגמ' נזיר ד' ל"ב ע"ב שלמדו ומתי יחרב כמבואר בגמ' נזיר ד' ל"ב ע"ב שלמדו

ועוד שהלא גם בימי אחאב ומנשה היו נביאים בא"י מה שא"ח בחו"ל. כמבוחר במכילתה פ' בא סי' א' ובילהוט שמעוני יחזהאל רמז של"ו עד שלא נבחרה ארז ישראל היו כל הארצות כשרות לדברות משנבחרה א"י ילאו כל הארלות. ועו' גמ' מו"ק כ"ה ע"ח. ולא בחנם זכו אותו הדור לנבואה מה שלא זכו בכל משך זמן בית שני מחמת עון הדור כמבוחר בגמ׳ סוטה די מ״ח על הלל הזהו ועל שמוחל הקטן שהיו ראויים שחשרה עליהם השכינה כמרע"ה אלא שאיו דורם ראוי לכך. וכן אמרו בגמי סוכה כ״ח וב"ב הל"ד על חלמידי הלל שהיי ביניהם שהיו רחוים שחשרה עליהם שכינה כמרע"ה אלמא שבעון הדור אין השכינה שורה אף על הראוים לכך כמרע״ה. וא"כ דורו של אחאב ומנשה שזכו הנביאים לנבואה אף שהיי באותו הדור העעות הנורא של ע"ז עבור שחשבו שאין כבודו יחב"ש להשגיח בתחתונים, מ"מ היי עדיין ביניהם מדריגות גבוהות בעבודת השי"ת מה שלה היי הף בזמן בית שני. ועכ"פ כיון שהיי הז כבוחה בח"י החיד ישבו חת ח"י לילך לחו"ל שח"ח שתהי' שם נבואה, שהפסק הנבואה הוא גרוע מכל ההללות שבעולם ר"ל כמ"ש בחוה"ח ההי פי עהב על הכחוב אבוד חאבדון כגוים יעייש מה שהרעיש מייז.

והעיקר עוד שיען שהיו אז נביאי ה' נעשה הכל עפ"י נבואה, וגם אחאב לא הלך למלחמה כלי שאלת פי הנביאים שמבואר בקרא מלכים א' כ"ג ובמי סנהדרין ד' ק"ב ע"ב שלא הי' אפשר לפחות אח אחאב אלא ע"י שהי' רוחו של נבוח רוח שקר בפי כל הנביאים, אלא שבאוחו העון לא הי' יכול להתגבר על ילרו לשמוע לקול הנביאים. וכל אוחן המלכים שעבדו ע"ז ולא שמעו לקול הנביאים נענשו בעלל ובזמן קריב בהחגלות יחירה כאשר המנבאו הנביאים, והיראים את דבר ה' הסחופפו בצל הנביאים אשר בא"י אשר הגידו להם הדרך ילכו בה והמעשה אשר יעשון בכל תנועה ותנועה.

והאיך אפשר ללמוד משם על דורינו בשפל אשר בעו"ה נחקיים במלוא מובן המלה ואוכי הסחר אסחיר פני, הסחרה נוראה עד מאוד, עולם חשך

בעדינו, אין מי יגדור גדר ומי יעמוד בפרץ, ואין הדור רואה כלל מה שלפניו ממש כמו שאה"כ והייח ממשש בלהרים כאשר ימשש העור באפילה. ובגמי מגילה די כ"ד ע"ב חניא אר"י כל ימי הייחי מלעער על מקרא זה וכי מה איכפת ליי לעור בין אפילה לאורה עד שבא מעשה לידי פעם אחת הייתי מהלך באישון לילה ואפילה וראיתי סומא שהיי מהלך ואבוקה בדידו, אמרתי לו בני אבוקה זו למה לך, אמר לי כל זמן שאבוקה בידי בני אדם רואין אותי ומלילין אותי מן הפחמין ומן הקולין ומן הברקנין. וכתב המהרש"א דיש לדקדק כיון דבאפילה אין בני אדם רואין אותו אכתי חיקשי אמאי נקע קרא עור, וכי מה איכפת באפילה בין עור לפקח, וי"ל דמ"מ הפקח כיון שידוע לו מבואי העיר ושבילי׳ גם באפילה ודע קלת לכווין בהם להליל עלמו מן הפחחים וכו׳.

וא"ב מבוחר בקרח זה שהמשיל לעור בחפילה שני ענינים, האחד שאין מי שרואה את העור להצילו כחשר כוח בחפילה, והשניח שחף בחפילה שחין רואיו כלל מכל מקום אם יש ידיעה בהמבואות והשבילין עדיין חפשר לכווין קלח להליל עלמו חבל אם גם יד עה זו נעדרת אין אופן להנלל, ובעו"ה ככה כגיע אלינו בדור השפל הזה שירדה סמיות עינים לעולם אין רואה ואין מליל, ואף הידיעה במבואות ושבילין לכווין קלת איזה דרך ישכון אור גם ידיעה זו נעדרת ממש ככל החזיון הנכתב בקרת, וחין לנו שיור רק התורה הזאת ולהשען על אבינו שבשמים. וכוח ברחמיו יח"ש ילילינו ויוליחינו מהחושך העמוק. ילעת כזאת האיך נוכל לידע לקבל אחריות לייעץ בני ישראלו לילך תחת ממשלת המינות המוחזקת להעביר טל הדת בתחבולות שונות, מי הוא היודע האיך יפול דבר תחת אותה מלכות הרשעה. וכל הגדולים שהיו טרם הוקם עול של מלכות המינות בח"י והי׳ ביניהם אחה מהם שהיי דעתם נועה שיסעו יותר מישראל לא"י אין שום ראי׳ מדבריהם ליסע תחת מלכות המעברת על הד"ח וכל המלוכה הוא לגמרי נגד רלון הבורא ב"ה וב"ש.

לבם' תולדות בפ' הבארות שכתב לבסוף כי עתה הרחיב ה' לנו ופרינו בארץ האריך שם הכלי

יקר בענין הבחרות וכחב לבסוף וז"ל ועוד שמלינו בבית שני שמחמת המחלוקת ילחו שלימים וכן רבים מן הארץ מרעת יושבי בה על כן אמר שבזמן מליאת כשלום ופרינו בארץ כי לא נלערך ללאת מתוכה עכ״ל, ומבואר מזה שמרעת יושבי בה אף בזמן הבית יצאו שלימים וכן רבים מן הארץ ולא היי בזה איסור שינחו מן החרץ לחו"ל כי חזינן שנקרחים שלימים. גם מסיום דבריו ופרינו בארץ כי לא ילטרכו ללאח מתוכה מבואר שאז הי' לורך ללאת מתוכה. ומה שלא ילאו כרבה מהתנאים הקדושים ורבים וכן שלימים אתם כבר כתבתי כמה טעמים שלא הי' אפשרות בזמו הבית לעזוב את הארץ. אבל גם אלו שילחו מתוכם הסכים עמהם בכלי יקר שעשו כדין ואין להאריך בזה שלא ביארו לנו חכז״ל מה הגיע אליהם באותו הזמן כאשר סתמו הרבה ענינים שלא הביאום בש"ם וכבוד אלהים הסתר דבר ודבריהם ז"ל עמוקים כמים לים מכסים והבאתי דברי הכלי יהר בזה עכ״פ לגילוי דעת.

### קנז

ומבואר במד"ר מגלת חסתר פי חי סיי י"ג כחיב כי לה׳ המלוכה ומושל בגוים וחימר על כסא מלכוחו אלא לשעבר היחה מלוכה בישראל כיוו בחטאו ניטלה המלכות מהם וניתנה לאוה"ע הה"ד ומכרחי את כארז ביד רעים אר"י ביד אפוערופסיו העים למחר כשישרחל עושין חשובה הקב"ה נועלה מעכו"ם ומחזירה להם לישראל אימתי ועלו מושיעים בהר ליון. ומבואר בזה שאותה המלוכה שהי׳ לישראל בא"י שהקב"ה נעלה מהם ונתנה לעכו"ם לא יחזיר הקב"ה לישראל אלא כשעושין חשובה. וכחב עוד אח"כ בפי׳ אימתי ועלו מושיעים בהר ליון שזה יהי׳ אחר ביאת המשיח, לידע ברור שלא יחזיר ההב"ה המלוכה לישראל בא"י אלא באותו הזמן של ועלו מושיעים בהר ליון, וכל הנעשה עתה בעו"ה חין זה אלא מעשה ס"מ ר"ל כמו הע"ז עלמה. ומי יוכל לידע אלו היו הראשונים ז"ל עכשיו בינינו אם לא היו מוחים לים, חחת ממשלתם ורשותם של שליחי כס"מ כאלו. אבל אנן יחמי דיחמי אין בכחינו לדון בענין נשגב כזה, ובפרט שלדעת הרמב"ם ההכרח שיהיי

ישראל בא"י לעולם, שבלא זה אין קידוש החודש ואין מועדים בישראל וח"ו בעל כל אותות באומה.

גם להרמב"ן ז"ל שאינו סובר כן אבל מ"מ מוכיח מתוכו גם מדברי הש"ם והראשונים וגדולי האחרונים ז"ל שהוא רלון הבורא ב"ה שאף בזמן כגלות וכפחור יכיי גם בח"י עובדי ה' ומקיימים מלות החלויות בארץ. ובכלל הפיזור שבכל כנפות הארץ גם א״י בכלל. ומי בדורינו יוכל להחערב להוגה דעוח בדין קשה כזה ובענינים נעלמים כאלו ושכלינו הלר מאוד מקולר המשיג ועומק המושג. אבל הפסקי דינים שסדרתי לעיל לקעתי הכל מש"ם ופוסקים ראשונים וגדולי באחרונים ז"ל שהיו כולם טרם התפשטות נגע בלרעת כזאת של כליונות בעתאה ר"ל. ועכ"פ הבו דלא להוסיף עלה כי בודאי גרוע מעת אשר קרב כאסון הנורא לישראל ועת לרב היא ליעקב אשר כמום לא נהיחה שהוקם עול של מלכות המינות במקום הקודש שזהו סיבת כל הירידה שבישראל בגשמיות ויותר מזה ברוחניות, והיא שהביאה לידי איבוד נפשות מרובות כ״כ מישראל ומעכבת את גאולחינו ופדות נפשינו שאנו מלפים אלוי בכליון עינים ובדאבון נפש, ומי יוכל לשער הארם הנורא המונח בטומאת הליונות ומלכות המינות שלה, אוי לנו כי הטאנו בעונותינו ואשמותינו המרובים אשר רבו וגדלו טד שתי רום וכוכביהם שכ"כ גרמו.

ואין לשער חומר העון פלילי של השמחים חלי גיל או מראים שמחה וחג ביום הניאון הנורא בקראו אותו יום העלמאות שהתייסדו מנאלי ה׳ ובתיילבו על בי ועל משיחו להעמיד מלכות של מינות על ישראל בעקירת החוה"ה והאמונה, ושמאז התחיל מחדש השפיכת דמים של רבוח רבבות מישרחל, וזה גרוע הרבה יותר ממודה בע"ז, שאינו מודה בלבד אלא גם שב ושמח בהמרידה הנוראה שנעשה על הקב"ה ועל חורחו הקדושה, וכמו שפירשו בכחוב תחת אשר לא עבדת את כי אלקיך בשמחה ובעוב לבב כי הרבה עוברי עבירה גם כופרים יש שעדיין לבם כוחב עליכם על מה שחינם עובדים השי"ת אלא שלא יוכלו לעמוד נגד ילרס הקשה ונגד הדיעות הכוזבות המבלבלים אותו, אבל אותן השמחים עוד בעבירה זה ניאוץ הרבה יותר. ובזה פירשו הכי הנ"ל

שלח די שלח עבדת חת כי חלקיך חבל כיי כעדר עבודתך את כי גם בשמחה ובטוב לבב, וע"כ העונש הרבה יותר, וכעין זה השמחים ביום אידם יום המר ובנמבר, ברחמו כוא יצילינו מבם ומבמונם ויחזק את לבבינו להאר עינינו בתורתו ועבודתו יח"ש.

#### קנח

והנה זה ודאי שמועל עלינו לחזק את היראים וחרדים הדרים בא"י בלרה ובלוחה ר"ל ועוסקים שמה בתורה ומלות בנסיונות השות ולריכים חיזוק רב בפרנסה ודירה ובחינוך הבנים והבנות, ובמה שנותנים לכם חיזות כזי עכ"פ כללה פירתה שלה יעמנו ברשת המינים, מלבד זכות הלדקה הגדולה שיש בזה, אף כי כלא מלער כוא כי זעירין כמה אותן שלא כרעו לבעל ולריכין לעמוד על נפשוחם בכל מהומות מושבותם עכ"ז מועל עלינו להתחמץ לשלוח להם כל מה דחפשר איש כמתנת ידו, ובזה ודאי אנחנו מקיימין מלות ישוב א"י ששולחין המעות אך עבור תורה ומלות שמה. ולהמוחזקין ועומדין לילך בדרך התורה והאמת. והנותנים מעות להאפיקורסים שבזה מנהלים את כח האפיהורסות שלהם הן המה המחריבים את ישוב א"י ומעמאים את הארץ ואת כל העולם כולו במינות ואפיקורסות ר"ל, וזה מעשה הס"מ ר"ל שכמעע כל שפעת המעות המרובה שבעולם הולך לס"א ולמינות ואפיקורסות ר"ל וגרוע מקללת ירמיי הנביא שאמר הכשילם בעניים שאינם מהוגנים, ולא אמר למחטיאי הרבים המהפכים כל העולם כולו למינות. אבל עוז הדור בעו"ה גרם ככה יותר מבימי ירמי' הנביא. וכבר הבחתי דברי חז"ל שגדול עונש המחזיק חת העוברי עבירה מעונש העוברי עבירה בעלמם ומדה טובה מרובה ממדת פורעניות. שהשולחים מעותיהם לתורה ומלות בא"י ונותנים שם חיזוק ליראים וחרדים שכרם עד אין קץ. והוא ברחמיו יח"ש ישמחינו כימות עניתנו ומאשפות דלותינו יקימינו וירוממינו לראות בשמחת ליון וירושלים בב"ח.

בל המעיין בלדק בפסקי דינים שסדרתי בהלכה זו יראה כי לא חדשתי דבר מדעתי במה שנוגע לדינא כ״א מה שלקטתי בעזר החונן לאדם דעת מש״ם

שעב

לבבינו הנשבר והנדכה ויזכינו לעשות תשובה שלימה לידבק בדרך האמח לאמיתו, ובגודל רחמיו וחסדיו יח"ש מזכה במהרה לומר שיר חדש על גאולחינו ופדות נפשינו, מגלות המר והנמהר בחשכות הנורת חשר לפנינו, ובנהורא נפישא יאר שינינו, בב"א.

גמרתי הקונטרם הזה עש"ק לסי זכרון לבני ישראל החש"כ לפ"ג. פה ברוחליו יצ"יו

ופוסקים דברים ברורים אחר הביאור בשים לב להבין אמיתיות דבריכם ז"ל. וכבר כתבתי שאינני מתחשב כלל עם בחלים ובליסעראות שיורו המורים הדתיים הגגררים אחרי הציונים לסמות עיני העולם בדברי שוא וכבל. ואקום לכשי"ת שמבקשי כאמת יודו על כאמת ויכאו את אשר לפניהם, אף כי זעירין אינון והאמת נעדרת. אבל תנועה אחת של אמת חביבה בעיני השו"ח יוחר מהכל. והשי"ת יעזרינו עדכ"ש ית' ויתעלה וישמח



# תוכן הענינים

סיכון א. לשון הרמב"ן ז"ל במנוחו המלוות שהשמיט הרמב"ם ז"ל בספר המלוח, מלוה ד' שנלטוינו לרשת הארץ וכו' והיא מלות טשה לדורות מחחייב כל אחד ממנו, ואפילו בזמן הגלות.

סימן ב. במג"א על סה"מ כחב הטעם למה השמיע הרמב"ם מלוח ישוב א"י לפי שאינה מלוה לדורות דבזמן הגלות לא שייך מלוח כיבוש הארן, דאדרבה אסור לעלות בחומה. בדברי הרמב"ן אנו רואין שנחית בפיי לדחות תי' זה מב' טעמים, חדא דחזינן שגם בימי דוד היה מלוה בכיבוש. וכגון זה היי מלוה לדורות אף לדעת הרמב"ם. — ועוד דהרמב"ן דייק לומר מתחייב כל אחד כלומר החיוב הוא על היחיד, וזה אינו באיסור עליה בחומה.

סימן ג. האבני מר רצה לחדש דכיון שכל ישראל יחד אסורים לעלות שוב אין חיוב גם על יחיד. — יחד אסורים לעלות שוב אין חיוב גם על יחיד. — יבואר דחילוק זה בין יחיד העולה לעלי׳ בחותה מבואר גם בפוסקים, וזה דעת ר׳ זירא. — בדבריהם מבואר גם 'דעלי׳ שבחותה אף ברשות אסור. — ועעות האבני מר מיושב היעב. — ומה שהביא ראיה מעשיית פסח אין דמיונו עולה יפה.

סימן ד. איברא דחילוק זכ הולרכנו לדעת הרמב"ן
דס"ל דמלות ישוב א"י נוהג בזה"ז. אבל לדעת
הריעב"א דבזמן הגלות אין איסור אלא שלא ללאת מא"י
מלי סבר דעכשיו ל"ש מלוה זו אף ליחידים. — גם
האב"נ הביא דברי הריעב"א וכ' דלפי"ז אפ"ל דגם
האב"נ הביא דברי הריעב"א וכ' דלפי"ז אפ"ל דגם
הרמב"ן מדבר רק מיושבי א"י. אולם זה ל"ב דאם
בשביל גזירת הגלות בעלה מלוה זו מנלן לחייב בזה את

סימן ה. עדיין יש להבין אמאי לא מנה הרמב״ם מלות ישוב א״י בין המלות כיון שהיא מלוה בזמו שישראל יושבין על אדמחם וגם בעת ביאח המשיח א״כ הוי מלוה קבועה לדורות. — תמיהה על האבני נזר שכ׳ העעם בשביל שנכללה בכלל החרם תחרימם, דהלא הרמב״ן מדייק ואומר אל חשחבש שמלות ישוב א״י נכללה במלות החרם תחרימם. ועוד סתירות לחייו נכללה במלות החרם תחרימם. ועוד סתירות לחירן ברווחא דס״ל כרש״י שכ׳ בפ׳ מסעי דוהורשתם אח הארץ וישבתם בה היא הבעחה ולא מלוה, והרמב״ן שם מביא דברי רש״י וחולק עליו, והאוה״ח הק׳ שם הכריע כדעת רש״י, וא״כ ו״ל בפשיעות דרש״י והרמב״ם ס״ל דלא הנה הרמב״ם מלות ישוב א״י.

סימן 1. מה שרלה הרמב"ן להוכיח כדבריו דהוי מ"ע מהא דכתיב עלה רש, לא קשה מזה על רש"י והרמב"ם דאפ"ל דכונת הכתוב שלא עכב ע"י, כמו שפרש"י ז"ל גבי מרגלים עפ"י ה' ברשותו שלא עכב על ידו, ומה שאמה"ל אח"ל וחמרו את פי ה' הכונה שעברו על דברי משה.

סימן ז. דעת התשב"ץ דמ"ש הכל מעלין לח"י הוח בשביל קיום המלוות התלויות בחרץ ולח משום מלות ישוב ח"י. והמהרו"ע ס"ל דהעעם בשביל מלות הישוב. והרשב"ם בב"ב כתב העעם דחין יולחין מח"י לחו"ל בשביל שמפקיע עלמו מן המלוות וזהו כדעת רש"י. — דיחוי לדיוק המהרי"ע שכתב דעכל"ל העעם דהכל מעלין משום מלות ישוב חרץ ישרחל, דחי משום קיום המלוות התלויות בחרץ חשה חין סיפוק בידה לעשות ועבד לח שייך במלות החלויות בחרץ, דהלח שפיר חיתובה גם הם במלוות החלויות בחרץ כגון עבל ותרו"מ ושביעית וכוי, וסתירה לדבריו מדברי עלמו שכי במקום חחרי הטעם דהכל מעלין בשביל מלות

החלויות בארץ. — וממה שהביא הרמב"ן ראיי לדבריו בפי מסעי שישוב א"י היא מלוה מהך דהכל מעלין אף שהעעם הוא בשביל קיום המלוות החלויות בארץ לא בשביל ישוב א"י לק"מ דכיון דברירא ליה דהיא מצוה הביא גם זה לסמך בעלמא לרווחא דמילחא. — פליאה נשגבה על הרשב"ש שפסק כהרמב"ן והביא סמך לדבריו מדברי אביו החשב"ץ דאל"כ למה כופין לעלות, וזה חמוה שהחשב"ץ כחב להדיא - העעם דכופין לעלות הוא בשביל מלוות החלויות בארץ ולא משום ישוב א"י.

סימן ח. גם מדברי החום׳ והרא״ש דלריך לחזור ולהביא עלמו לידי חיוב קיום המלוח כדאשכחן במשה שהי׳ חאב ליכנם לארן לקיים המלוח החלויות בה ג״כ רא״ דסבירא להו כדעת רש״י והרמב״ם דאין חיוב לעלוח לא״י, דאי לא חימא הכי אלא שנחחייבו בעלי׳ לא״י היאך מדמה לזה לקנוח עלית שאין חיוב כלל במלוח לילית אם אין לו עלית. — ישוב לשיעת רש״י והרמב״ם דאע״ג דסבירא להו דאין חיוב בעלי׳ לא״י מ״מ לא קשה מהפסוק דוחמרו את פי ה׳ כאשר לא אבו לעלות, דכיון שהי׳ להם הבעחה מפי הגבורה שיעלו וילליחו בקיום המלוות בשלימות היו לריכים להביא עלמם לידי חיוב, לכן הי׳ בזה המרח פי ה׳.

סימן מ. מה שהביא הרמב"ן ראי׳ לשיטחו מכיבוש
יהושט ודוד ג"כ לא קשה על דעת רש"י
והרמצ"ם דזה הוא בכלל החיוב לסלק עכו"ם מן
הארץ מלאו מפורש דלא ישבו בארלך, ואדרבא יש
לחמוה על הרמב"ן ז"ל איך הביא ראי׳ לדבריו
מכיבוש יהושע ודוד ומלשון הספרי בזכות שחירש
תשב, הלא אפ"ל שכל זה הוא מכח החיוב לסלק
העכו"ם מן הארץ, ועדיין אין ראי׳ דוישבתם בה
הני מלוה.

**סימן י.** ישוב לזה על פי הפלוגחא שבין הראב"ד והרמב"ם בהלאו דלא ישבו בארלך, דהראב"ד סובר דלאו זה קאי רק על ז' אומות ודעת הרמב"ם דאף שאר העכו"ם הם בכלל לאו זה. וכתב במעיין

החכמה דהרמב"ן סובר כהראב"ד, ולפי"ז שפיר דייק
הרמב"ן מכיבוש דוד דישוב א"י הוי מלוה דאי משום
לסלק ז' האומות מא"י הלא בימי דוד כבר תמו
וככרחו, אלא ודאי בשביל מ"ע דישוב א"י. ועיקר ראייחו
הוא מכיבוש דוד אלא לפי שברירא לי' שיטחו נקע
גם כיבוש יהושע. — אבל רש"י והרמב"ם דס"ל
דהלאו דלא ישבו בארלך קאי על כל העכו"ם חו אין
ראי' משם למלות ישוב א"י.

סימן יא. להבון מדוע חפש הריב"ש טעם החילוק בין המסלק עכו"ם מא"י לבין מלוח העליי, הלא בודאי יש חילוק, דלסלק עכו"ם היא לאו דלא ישבו בארלך, ועלי' לא"י אף לדעת הרמב"ן אין בו אלא עשה ולאו חמיר מעשה. — ואולי רלה לדייק דאף לדעת הראב"ד שהלאו דלא ישבו בארלך קאי על ז' האומות וזה לא שייך עכשיו, אעפ"ה אין ללמוד מזה להחיר איסור דרבנן בעלי' לא"י, כי אין דומים זה לזה.

סימן יב. אולם הרמב"ם ז"ל דה' חרומות כתב שדוד כשאיר שם מז' כאומות א"כ כדרא קושי' לדוכתא כאיך דייק ברמב"ן ממכ שאמרו בכיבוש דוד שעשב שלא כתורב דקאי על זה שכבש חו"ל ערם שכבש א"י אולי אמרו זאת על שעבר על מ"ע דהחרם תחרימם ועל לאו דלא תחי' כל נשמה וגם לא ישבו בארלך ולא תחנם. — ואפ"ל דמשו"ה כתב ברמב"ם שדוד השאיר מז' כאומות לפי שראה לשון הספרי דאת היבוסי לא הוריש, לכן שפע דיבוסי הוא מז' אומות. אבל באמת דעת רש"י ורד"ק דיבוסי זה אינו מז' כאומות, ולפי"ז אפ"ל דהרמב"ן ס"ל כרש"י והרד"ק. ועוד כיון שהרמב"ם לא כתב מקור לדבריו א"כ אין לעשות מזה קושיא דגברא אגברא קרמית.

סימן יג. תמיכה עלומה איך עשה דוד שלא כחורה הלא כל מלחמותיו עשה עפ"י הסנהדרין ושאל באורים וחומים והאיך יש מליאות שהאו"ח יטעה ח"ו.

סימן יד. מבואר דלכל מלחמת רשות לריכין לשאול באו"ת. – קושי' מהא דכתיב ולפני אלעזר

הכהן יעמוד שהבטיח הקב״ה למשה שאף יהושע ילטרך לאלעזר לשאול באו״ח, ובעירובין אמרינן דנענש אלעזר ואל אילעריך ליי יהושע, ואיך נחבטלה הבטחח השי״ח למרע״ה. וי״ל דיהושע לא עשה שום מלחמת רשות ושאר ענינים נחגלו לו בנבואה ולכן לא הולרך לאו״ת ושארה ההבטחה לדורות שבכל מלחמת הרשות ישאלו ובשארה ההבטחה לדורות שבכל מלחמת הרשות ישאלו באו״ת. — ולכן דייק רש״י עה״ת לכחוב כשילערך ללאת למלחמה, ומדוייק נמי דברי רש״י בעירובין שהיי עחיד יהושע לשאול דבר הלכה, אלא שמחמת העונש לאלעזר לא היי זריד לו יהושע.

סימן שו. ביאור הענין איך אפשר לשאול דבר הלכה באו"ח הלא חורה לא בשמים היא. דאין הכוונה ששואלים פסק החלכה אלא שהאו"ח מברר ענינים שעל ידם באים לידי קיום הלכה. ועכ"פ קשה איך אפשר שיגיד האו"ח מה שהוא נגד החלכה.

סימן שז. עוד קשה מהא דאמרינן כל האומר דוד חטא אינו אלא טועה וטרח בגמי ליישב כל הענינים של דוד שלא הי׳ בהם חטא, וענין זה שהניח מז׳ האומות לא חשבו כלל אף שיש בהם הרבה לאוין המורין דלא תחי׳ כל נשמה, לא ישבו בארלך, לא תחנם ומ״ע דהחרם חחרימם. — עוד תמוה איך הלליח דוד במלחמותיו אם היו שלא כחורה. ומה גם דסכנה היא לכלל ישראל להכנים אותם במלחמה שלא כדת. ואין לומר שחשב להורישם אח״כ דבכל יום שמניחם שם עוברין על כמה עבירות. וקשה עובא האיך עעו במה דוד והסנהדרין והנביאים והאו״ת.

סימן יו. אמנם לדעת החום׳ בע"ז לא הי׳ במלחמה
זו שאלה באו"ת, והיא גופה תמוה איך עשה
דוד שלא כחורה שלא לשאול באו"ת. ועוד תמוה מדוע
לא מיחו בו הסנהדרין והצביאים. ומה גם דעיקר
הלכה שלריכין לשאול באו"ת אם ללאת למלחמה ילפיק
מדוד, וא"כ יפלא איפוא האיך לא קיים דוד בעלמו
אותה הכלכה. — וחו דבגמרא פסחים בסעודה שעחיד
הקב"ה לעשות יברך דוד המע"ה שלא חטא דכל האומר

דוד חטא אינו אלא טוטה, ולהנ״ל גם דוד לא היי נקי מחטא. — ובמדרש חושב המלחמות שטשה דוד כולן שוין לטובה ודרש עליו הפסוק שויחי עזר על גבור.

סימן יח. יבואר עפי"ד הרמב"ן בפ' לך דאברהם אבינו חטא חטא גדול במה שהביא את אשתו במכשול וע"כ נגזרה על זרעו הגלות בארץ מלרים. אולם הרמב"ן עלמו מביא דברי המדרש שאמר הקב"ה לאברהם לא וכבוש את הדרך לפני בניך, הרי שהלך עפ"י ליוי ה'. ועוד דזה הי' א' מעשרה נסיונות שנתנסה בו ואיך הי' בזה חטא. — גם בזוה"ק יש שנתנסה בו ואיך הי' בזה חטא. — גם בזוה"ק יש סחירה מפורשת בענין זה.

סימן ים. ביאור הענין עפ"י המד"ח והמד"ר, ועוד,
דהקב"ה מזמין לפעמים איזה חטא ללדיק אעפ"י
שאינו ראוי לכך, בשביל שאוחו עונש הבא על חטא
זה הוכרח להיוח גם בלא"ה מעעמים שראחה חכמחו
יח"ש. וככה היה באדה"ר, ביוסף הלדיק, בשבעים
הקדושים ובמרע"ה וכן הרבה. ומבואר עוד שיחכן
להחאגד באיזה מעשה זכוח וחובה כאחד. ובהכי
יחישבו כל הסחירות בענין ירידת אברהם למלרים
שהיה בזה זכות גדול והכרח, ומלד שני חטא אתקרי.

סימן כ. ואותו הענין היי גם בדהע״ה שהניח את היבוסי לפי שנסבב כן מן השמים, אלא שלא גילו לנו הטעם. ואפ״ה אמרו שעשה שלא כתורה דסוכ״ם הוא נגד המבואר בקרא, ואעפ״י שעשה בזה ראון הבוי״ת מ״ת נחשב לו גם לפגם, כהא דאמרינן גבי המחענה תענית חלום בשבת דלריך למיתב תענית לתעניתו. ואפ״ל דלכן לא שאל דוד בסנהדרין לפי שעשה עפ״י נבואה שהיי לו חזון מה׳, ומהאי טעמא נמי נסבב לו משמים שלא ישאל באו״ת כדי שלא יעטרך האו״ת להגיד דבר שהוא נגד הכלכה. ומיושב דברי המדרש אז דברת בחזון לחסידיך, שעשה כ״ז לפי שהיי לו חזון מאת ה׳.

**סימן כא.** ואפשר ליישב בזה מה שהקי החוםי בע"ז על מ"ש רש"י ז"ל דלכן הי' כיבוש יחיד לפי שלא היו שם כל ישראל, הלא מלד הדין אין נפ"מ

מם היו שם כל ישראל או לא, וחו מדוע שביק רש"י

עעמו של הספרי לפי שכבש חו"ל ערס שכבש א"י.

ולפי הנ"ל אפ"ל דגם רש"י ס"ל כהספרי, אלא שרש"י

פירושי קא מפרש, דלפי שהי׳ שלא כחורה אלא שרש"י

עשה מעשה עפ"י חזון משמים בודאי עשה זאת בלנעל,

כמו שמלינו שהעלימה החוה"ק שם עמרם ואמר הכחוב

וילך איש מביח לוי בלי לפרע בשמו, לפי שהלך לקחת

אח דודחו שהיא ערוה האמורה בחורה, ועשה זאת

עפ"י הוראה משמים, לכן הלך לעיר אחרת שיהי

הדבר באחכסיא, וכמו"כ בודאי גם דוד לקח עמו

רש"י ז"ל דלפי שעשה שלא כחורה לכן לא היו שם

כל ישראל. — וחו לא קשה מדוע לא חשבו חז"ל

דבר זה לפגם לדוד המע"ה דאליבא דאמת לא חשה.

וניחא מה שיאמר דוד לי נאה לברך.

סימו כב. ואין להקשות מיעקב אע"ה שיאמר איני מברך שנשחתי שתי חחיות חף שגם זה היי עפייי נבוחה כמיש החובחהייה, דשחני דוד שהרחה לו הקב"ה אות לעובה ע"י פתיחת השערים שנמחל לו הכל, אבל יעתב אע"ה בהאי פחדא הוה יחיב דילמא נשחר עוד חיזה פגם קנת לכן לח ירוה לברך, חף שהיי בנבוחה והיי לריך לעשותו מחמת שהזכות גדול מהעבירה, אבל גם העבירה לריך לחקן, כי הא דאמרינן בהמחטנה חטנים חלום בשבח דלריך למיחב חטנים לתעניתו. משח"כ גבי דוד גלי לן קרח על כל העובה אשר עשה ד' לדוד עבדו ולישראל עמו דנמחל לו גם אותו כפגם כמו שנמחל לישראל מכ שאכלו ושתו ביוככ"פ, אף שעשו ע"פ הלכה וע"פ הוראת הסנהדריו ולא שייך לשון מחל, דאם אין כאן עון אין כאן מחילה וסליחה. אלא ע"כ הכונה דנמחל להם לגמרי ואין לריכים שום כפרה אף לא כהמחענה תענית חלום בשבח, ומדמה גם שנינו של דוד לזה דנמחל לו הכל ולכן לו נחה לברך. — חולם למ"ד דכיבוש יחיד לאו שמי׳ כיבוש כיון שעכ״פ לא נחקיים בכיבוש ארם לובה החנאי המפורש בחורה דלריך מחחלה לכבוש ח"י. לכן לחו שמי כיבוש.

סימן כג. איברא דהרמב"ן עלמו בסו"פ עקב כתב שדוד לא שאל באו"ח וסנהדרין ושהניח מז'

האומות, ולפי״ז נסתר התירון דלעיל שאולי סובר הרמב״ן דאותו היבוסי אינו מז׳ האומות. והא לא קשה מדוע כ' הרמב״ן ז״ל סתס שעבר דוד על אלו העבירות ולא כתב שהי כן מן השמים שדרך הראשונים לקלר בענינים אלו. אבל דא ודאי קשה על הרמב״ן ז״ל לדבריו אם עבר דוד על מ״ע דהחרם תחרימם ועוד עבירות האיך הביא ראי׳ על מ״ע דישוב א״י. ומוד עבירות האיך הביא ראי׳ על מ״ע דישוב א״י.

סימן כד. בעיקר הדבר שהחליעו הראשונים שדוד עשה שלא כתורה במלחמת ארם לובה ובלי הסכמת הסנהדרין קשה לכאורה דמבואר במד"ת ובשאר מדרשים שכיבוש סורי׳ היתה ברשות הסנהדרין, ותימה שלא מוזכר בשום מקום שיש פלוגתא בין אלו המדרשות והספרי, והראשונים הכריעו שכיבוש סוריי בי׳ שלא כתורה כדעת הספרי. ומפרשי המדרש היפ״ת ומה"ה נחקשו למה לא נמלר דוד בחחלה בסנהדריו וחירלו שם זה בכה וזה בכה וכלהו שינויי דחיקי נינהו. אולם יותר מזה יש להחשות מדוע לא שאל דוד באו"ת תחילה. אמנם לפי המבואר לעיל דדוד עשה מעשה עפ"י חזון מה' תו לק"מ ולא הולרך לשאול בסנהדרין ובאו"ח, אלא יען שבאו אח"כ בני ארם בטענה של תורה לכן הולרך להשיב להם הלכה ברורה עפ"י התורה. וזהו מ"ש המד"ח שנמלך בסנהדרין והורו שאין לחוש לכריתות הברית. אבל על שאלח הזמן אם להקדים כיבוש סורי׳ ערם שיכבוש ח"י לא שאל חת הסנהדרין כי ע"ז היי לו חזון מחת הי, וע"ז קאמר בספרי שלא שאל את הסנהדרין ועשה שלא כתורה, לפי שעשה זאת עפ"י הוראת שעה.

סיכון כה. פליאה עלומה על דברי הרמב"ם בסה"ת

שז' האומות חמו ונכרתו בימי דוד, הלא
מקרא מלא דבר הכתוב כל העם הנוחר מן האמורי
וגו' אשר לא יכלו בנ"י להחרימם וגו', הרי שגם
בימי שלמה נשארו מהם, וכן קשה גם על ס' החינוך.

ישוב לזה עפי"ד החום' ביבמות דאף שמואב
הי' מעורב בין האומות מ"מ נקראו מואבים, וכמו"ר
אפ"ל דאף שהנשארים מהז' אומות נחערבו בין שאר
האומות אפ"ה נקראו בשמם. 
אמים הרמב"ן עליהם

ז' מלוח מקיימין אוחם ומביא ראי' מהפסוק הנ"ל שהעלם שלמה למס עובד, הרי שדעחו שלא נכרחו בימי דוד. ואולי פליגי הרמב"ם והרמב"ן גם בזה.

סימן כו. עוד אפ"ל דאין הכונה שבימי דוד נכחחו כולם עד שלא נודע זכרס, אלא שהחביאו עלמס בין האומות. ועכל"ל כן דאל"ה האיך אפשר שיהי חיוב עשה ול"ת להחרימס. עוי"ל דלפי שעיקר איבוד הז' אומות הי ע"י דוד לכן אמרו הלשון שנכרחו כולם בימי דוד אף שהמיעוע הנשארים בלבלם שנכחרו כולם בימי דוד אף שהמיעוע הנשארים בלבלם סנחריב, אלא שהלשון דחוק קלת. — עוי"ל דהלשון חמו ונכרחו לאו דוקא שנאבדו כולם מן העולם, אלא שנחדלדלו ונכרחו ממקומם כמו שפרש"י עה"כ ונכרחה הנפש ההוא וגו' בפ' אמור יכול מלד זה ללד זה וכרת ממקומו ויחיישב במקום אחר.

סימן כז. הרמב"ן ז"ל בסה"מ שינה בלשונו. דכחשר התחיל לדבר מחיוב עליי לח"י ליחידים אף בזמן הגלות אמר בלשון ואומר אני, דמשמע שאומר כו לפי שיטתו ודעתו. ומדוד הע"ה שאמר כי גרשוני וגר׳ לך עבוד אין ראי׳ לזמן כזכ, דכבר נתבאר שהטעם הוא בשביל שהלך מממשלת התורה לממשלת עכו"ם, כמו שפרש"י והתרגום, ואין משם ראיי למלות ישוב ס"י. - וחזיכן דברי"ף וברח"ש ובעור ובשו"ע שאינם מביאים הדינים שאינם נוהגים בזה"ז השמיעו גם מימרת זו שהדר בחו"ל הוי כעוע"ז ..... גם דעת הרמב"ם הוא דכל היולא מא"י לחו"ל הוי כעובד ע"ו מטעם הנ"ל. — וכן משמע גם בש"ם דישראל שבחו"ל עובדי ע"ז בטכרה הן, ומבואר שם הטעם משום שנהראים לסעודת עכו"ם, ופשיטא דגם בא"יו אם נקראים לסטודת עכו"ם הדין כן, אלא לפי שסתם א"י מיירי בממשלת כחורה לכן סתמו בגמרא ואמרו דישראל שבחו"ל עובדי ע"ז בעהרה הן. גם הרמב"ם כתב בפיה"מ דאסור לדור בעיר שיש בה ע"ז אלא דאנוסים אנחנו ונתקיים בנו ועבדתם שם אלהים מעשה ידי אדם, הרי שאין הטעם בשביל חו"ל אלא בשביל ע"ז.

סימן כח. לשיטת הרמב"ן דהטעם הוא בשביל שחו"ל הוא חחת השרים קשה איך פליג על החנא יונתן בן טוזיאל. ואולי כי זאת לטעם נוסף על התרגום.

והרמב"ן עלמו מביא דברי רש"י מה"פ הנ"ל ועבדתם
וגו' בשביל שעובדים לעובדיהם וסיים וכבר פירשתי
סודו וכו', וכבר הזהירנו בהקדמתו שלא להחבונן
בנסחרות. ולפי"ז יש להבין איך יליף הרמב"ן מדוד
מלות ישוב א"י הלא דוד הלך ממלכות קדושה למלכות
עכו"ם. — ואולי דעת הרמב"ן דילפינן מקרא דלחת
לכם את ארץ כנען להיות לכם לאלקים, ולא מכר
שום זמן, והרמב"ן לא הביא אלא הך דדוד שכן דרך
הפוסקים לקלר בהבאת הפסוקים. — אבל רש"י
והתרגומים שהזכירו רק העעם בשביל שהולך מממשלת
חורה לממשלת עכו"ם ע"כ דלא סבירא להו כהרמב"ן.
חורה לממשלת עכו"ם רש"י והרמב"ם וסייעתם.

סימן כש. בזור"ק פ' בכר מבואר כשעם דכל כדר
בחו"ל דומה כמי שאין לו אלוקי לפי שאין שם
קרבנות. ולפי"ז בזמן החורבן אין נ"מ לענין זה בין
א"י לחו"ל. ואף שבזור"ק פ' יתרו איתא טעם אחר
בשביל שבא"י שכינחא באתרה יתבא, אין זה סוחר
להנ"ל אלא הא בהא חליא, דלפי ששם שכינחא באתרה
יתבא לכן ישנם שם קרבנות, ודברי חורה עניים במקום
אחד ועשירים במקום אחר.

סימן ל. גם אם נימא כדעת הרמצ"ן דהטעם הוא בשביל שחו"ל הוא תחת שרי מעלה ע"כ שאין הכוונה שהדר בחו"ל הוי ממש עובד ע"ז, דהרי כמה קדושי עליון היו בגלות תחת ממשלות עכו"ם, אלא שהיא בחינה עמוקה באיזו מדה ידועה, דהרי אין בה איסור דאורייתא ולא גרע מלאכול בסעודתם שהחליעו הפוסקים דמשום איבה שרי, ואין מזה הכרח דישוב א"י הוי מ"ע דאורייתא, והרמצ"ן לא הביא זאת אלא לחזק שיעתו ולכן אמר בלשון ואומר אני.

סימן לא. חמיהה על השלה״ק שכי דברייחא זו כל הדר וכו' מיירי אף בחורבנה מדהזכיר ברישא לעולם ידור אדם בא״י אפילו בעיר שרובה עכו״ם ובזה״ב לא היו שם גוים, חה חמוה דממשניות מקואות מוכח שהיו בא״י גוים גם בזה״ב. גם משאר מקומות משמע כן. ואמר הכתוב לא אגרשנו מפניך בשנה אחת וגו' ומכש״כ בבית שני. ומבואר בכמה מקומות בש״ם

ומדרשים שלה כבשו כמה שיירות שכו"ם בשביל שלה היסחייטה מילחה.

סימן לב. ועוד שהרי מקרא מפורש כחיב כי חקרב
אל עיר וגו' וקראת אלי לשלום, וכ' הרמב"ן
דאף בז' האומות אם קבלו עליהם שבע מלות החיוב
לקרוא להם לשלום, הרי שישנם אופנים שמחויבין עפ"י
החורה להשלים עם הגוים ולהניחם שם. וקמ"ל
הברייתא דלעולם ידור אדם בא"י אף בעיר שרובה
גויים שקבלו עליהם שבע מלות מלדור בעיר שרובה
ישראל בחו"ל. ולשון עכו"ם דנקע ולא אמר גוים
ששומרים ז' מלות לפי שכן דרך הש"ם כדמלינו בכ"מ.
ולפי"ז קשה איך הוליא מזה השלה"ק דמיירי אף
בזמן החורבן.

םימן לג. גם מלשון הברייחה דלעולם ידור הדם אפילו וכו׳ משמע דרה בעיר שרובה עכו״ם אבל עיר שרובה מינים וכופרים זה גרוע מעיר שרובה עכו"ם ואסור לדור בתוכה. -- הוכחה מהא דאמרינן בברכות דלתפלה אפילו מיל אינו חוזר והיי"ל דפחות ממיל חוזר לפי שאמרו הלשון אפילו מיל. והכא נמי כו. -- ולפי"ז אף לדעת השלה"ק שבזה"ב לא היו שם עכו"ם. מ"מ הולרכו לומר השיעור הזה כדי לדעת דבעיר שרובה מינים אסור לדור. דבזה"ב היו לדוקים שדינם כמינים ונ״מ טובא במימרא זו גם בזכ"ב אף לדברי כשלכ"ק. - ובכל אופן לק"מ על שיעות הסוברים דלא נאמרה ברייתא זו אלא בזה"ב. [הערה: שוב ראיתי שכתב הקדוש הרמ"ע מפאנו ז"ל בספרו כנפי יונה חלק רביעי סיי י"ב וז"ל שם בסוף הסימו ודע כי הדר בא"י בחורבנה דומה כמי שאין לו אלוקי אבל בבנינה דומה שיש לו אלוקי וכוי ובחו"ל דומה כמי שחין לו חלוקי בכל זמן וכו' ישיי"ש. וא"כ מבואר גם בדבריו ז"ל שהיסוד המוזכר בברייתא זו שכל הדר בא"י דומה שיש לו אלוקי ואינו כמו בחו"ל אין זה אלא בבנינה לא בחורבנה שאז אין חילוק בין א"י לחו"ל וע"ז סובבח כל לשון הברייחא כולה. וא"כ ברור שסובר ג"כ כשיטת הסוברים דלא נאמרם ברייתא זו אלא בזמן הבית]. - ולדינא יתבחר לכלו.

סימן לד. עוד סביא הרמב"ן ראי׳ מלטון הספרי שאמרו שקולה ישיבת א״י כנגד כל המלות. הנה בש״ם חשיב כמה מלות ששקולים כנגד כל המלות. הנה ולא חשיב כך דישוב א״י. ובמגילה איחא גדול ת״ת יותר מבנין ביהמ״ק שכל זמן שברוך בן נרי׳ קיים לא הניחו שזרא ועלה, ולא נקע שגדול ח״ת מישוב א״י, הרי שאין בזה רבותא. הגם שמה ששקול כנגד א״י, הרי שאין בזה רבותא. הגם שמה ששקול כנגד כל המלות אין נ״מ לענין דחיית מלוה אחרת, אבל אם נימא דיש מ״ע בעלי׳ לא״י הו״ל רבותא יותר דשקול ת״ח כנגד שתי מלות בנין ביהמ״ק ועלי׳ לא״י. בער״פ רש״י והרמב״ם הבינו מלשון הש״ם שאין משים אמין בשים א״י.

סימן לה. לא קשה כלל על רש"י והרמצ"ם שלא הביאו דברי הספרי, כי לא הובא בש"ם ואפ"ל שהבינו מן הש"ם דאין מ"ע בישיבת א"י וקיי"ל דבכ"מ דברי הש"ם עיקר. בגם בשאג"א לענין הזכרת יל"מ שהוא מה"ת דלא סגי בהרהור, ומסיק דאף אח"ל דהספרא לא ס"ל הכי נקעינן כגני שלנו. – דיחוי לתמיהת בעל חורה חמימה על השאג"א, כי אליבא דאמת לא קשה מידי.

סימן או. ובאמת אפשר להשוות דברי הספרי עם הש"ס, ורש"י והרמב"ם שפיר מלי סברי דגם מהספרי אין ראי׳ דישוב א"י היא מ"ע, עפ"י דברי הרמב"ן ז"ל דהמלוות שעושין בא"י, אף מלות שאינם הלוין בארן, חשובים יותר מבחו"ל. וכן איתא גם בספרי חכמי האמת. ולפי"ז אפ"ל דמ"ש שקולה ישיבת א"י כנגד כל המלות הוא בשביל שהמלות שמקיימין בא"י חשובים יותר בשביל קדושת המקום, ואין הכרח מדברי הספרי לומר דישיבת א"י עלמה היא מ"ע.

**סיכון אז.** לדברי הרמב״ן דהמצוח שמקיימים בא״י חשובים יותר בשביל קדושת המקום, וכן להיפך אם ח״י עוברים שם עבירות חמור הרבה יותר מבחו״ל, כאשר העלה הוא ז״ל בעצמו, נמצא לפי״ז לשיעתו דישיבת א״י היא מ״ע ושקולה כנגד כל המצוח, ניחא מה שבכו החנאים הקדושים כשיצאו מן הארן, אבל

לעומת זאת החוטאים במקום הקודש שהעבירות חמורין שם יותר, אזלם שקולה ישיבת א"י כנגד כל העבירות.

סימן לח. אולם אף שברור הדבר דבעל עבירה לא מיפער מלקיים המלוח המועלות עליו, וא"כ היי מקום לומר דאף בעל עבירה היושב בא"י מקיים מלות ישוב א"י לדעת הרמב"ן, אין הדבר כן. באבני וזר העלה דמלות ישוב א"י אינה אלא בלדיק, ובאבני וזר העלה דמלות ישוב א"י אינה אלא בלדיק, והביא ראיי מר' זירא, ושוב דחה דברי עלמו וכתב לחלק דבלדיק גמור היא מלוה דאורייתא ואם לאו הוא דרבק. – דיחוי לסברתו. – ותו הלא כל עיקר סמיכתינו הוא רק על ר' זירא, ואם הוא ירא ולא ששה מעשה עד שהראו לו משמים און מהררי.

סימן למי. עוד קשה על הרמצ"ן מגמי פסחים דאמת רב כהנא אי לא נסיבנא כהנאא לא גלאי, הרי שחשב עלייתו לא"י לגלות, ואם ישוב א"י הוי מזור איך חשב זאת לגלות ועונש. ואף שהי' באונס הא במ"ע קיי"ל כפאו ואכל מלה ילא. — גם לדעת הראשונים שאין ישוב א"י מ"ע מ"מ התורה והמלות שמקיימים בא"י חשובים יותר, ולמה קרא רב כהנא לזה גלות, ולהלן יתבאר מה שיש ליישב בזה.

סימן מ. בנידון סברת האבני וזר אם מלות ישוב א"י כיא דוהא באדם לדיק כבר הביא הכלבו תשובת מהר"ם דרק מי שהוא פרוש ומהר מכל עון ומקיים כל המצוח הנוהגות בארץ ילך שמה, אבל אותם המתנהגים שמה בקלות ראש עליהם נאמר ותבואו ותטמאו את ארלי, ואינו דומה מורד בפלטין וכו'. ודין זה הוא אף לשיטת הרמב"ן. גם החרדים שמביא דעת הרמב"ן כ׳ דהבאים לא"י ואינם שמים על לב כי הם בהיכל המלך אחרי מותם יגרשו משם ככלבים. והעתיק דברי הפרקי דר"א דהמתים הרשעים בא"י ינערו משם. גם השלה"ק שכי על דברי ר"ח שחין אנו יכוליו ליזכר במלות התלויות בארץ דע"ז נאמר לדיקים ילכו בם וגו׳ כתב דהמהדש עלמו ומהיים מה שמחויב אשרי לו, אבל החוטאים שמה עליהם נאמר ופושעים יכשלו בם. ובמק"א כתב דא"י היא ארן אוכלת יושביי ואינה מקיימת הרולים לאכול פירותי׳ לבד.

סימן מא. ובחרדים הביח מעשה שהיי שגרשו מח"י מדלם שעבר עבירה בלינעא. ומובא זה גם בשלה"ק. גם היעב"ץ בסידורו מפליג במעלח ישוב א"י והזהיר שלא לחפון לרדוף שם אחרי ההבל שעי"ז מעמאים את הארץ. והחנלל עלמו על שלא עלה לח"י כי לא הכין לידה לפש כראוי שלא לבוא בהיכל המלך ביאה ריקנית. — גם בלוואתו לבניו כחב שיסעו לא"י רק אחר שהשיאו את יו"ח, ויש להבין מדוע לא ליוה ליסע עם בניהם ובנוחיהם ולחנכם ולהשיאם שמה. בחללי בשביל שקשה מאוד הגידול בנים בא"י שם.

סימן מב. גם בחשובת מעיל לדקה שהעלה כדעת הרמצ"ן התנה חנאי שיהיי לו פרנסה מוכנת שמה דעניות מעבירה על דעתו ועל דעת קונו ח"ו, וסיים שכך נהגו שלא ליסע לא"י עם בנים קענים. ואולי בשביל כך ליוה היעב"ץ שיסעו שמה רק לאחר שהשיאו את בניהם. אולם יפלא שלא נסעו אף אח"כ.

— ופשיעא דאף לדעת הרמצ"ן שיש בישיבת א"י מלוה דאורייתא מ"מ לא נאמרה מלוה זו למוברי עבירה, אף שבשאר מלות גם העוברי עבירות אינם פעורים מהם, כי שונה היא מלוה זו כמו שיתבאר.

סימן מג. כחוב בחורה ושנוי בנביחים ומשולש בכחובים דח"י לא ניחנה אלא בחנאי של שמירת החורה. כחוב בחורה השמרו לכם פן יפתה וגו' ואבדתם. ושנוי בנביחים ביחזקאל על הדם חאכלו וגו' ואבדתם. ושנוי בנביחים ביחזקאל על הדם חאכלו וגו' והארן חירשו ופי' הרד"ק איך חירשו את הארן. ומשולש וחעשו אלה המעשים שאינה עבע הארן. ומשולש בכחובים בחהלים ויתן להם ארלות גוים וגו' בעבור שמרו חקיו וחורוחיו ינאורו. ובכה"ג שהעעם מפורש בקרא בודאי דרשינן עעמא דקרא אליבא דכל המ"ד. בחבור עוד במכילחא שא"י ניחנה על חנאי. בובפרי איתא לאלה תחלק הארן לפני אנשים כשרים וקדושים. ומלינו בהרבה מקומות בחז"ל שנחינת החרן חלוי בקום כחורה, וכן הוא בזוה"ק ובספרים הקדושים. — נמלא לפי"ז דעוברי עבירה לא נכנסו בגדר קיום מלוה זו, שזהו נגד לזון הבוב"ה.

םימן מד. מלבד זאת כלא איתא לאו מפורש דלא תעמא את כארן ולא תחטיא, ולדעת כמכ

ראשונים כם שני לאוין, ומובן היעב מה שהחליעו הפוסקים הנ"ל שלא ישבו בא"י רק יראי ה'.

סימן מה. ויש להתבונן במצות ראי׳ בשלש רגלים שלא מחכר שום טעם בפסוק והכל חייבין ברחיי ואפ"ה אתכ״כ וכי תבואו לראות פני מי בהש זאת מידכם רמום חצריג ולרש"י שפיי חחרי שחין לבבכם שלם עמי קשה דכם אמרינן לעולם יעסוק אדם בתומ"ל אפילו שלא לשמה. ואף לפי׳ הרד"ה שכ׳ הטעם לפי שאינו לכבוד אלא לבזיון, כלא אם לא מפורש בקרא מנלו דעעם מצוח ראי׳ הוא משום כבוד. והמלבי"ם סובר דהעעם מבואר בהרא דלמעו חלמד ליראה. ומנ"ל הא הלא פסוח זה כחיב במעשר שני. ואף שבס׳ החינוך כ׳ ג״כ טעס זה, אבל אם אינו מפורש בקרא לא דרשינן טעמא דקרת. - ואפ"ל דמפורש הטעם בתהלים מזמור ני דכי זבח לאלקים תודה וגוי ודרשו הז"ל בסוכה דקאי על מצות ראי׳ וסמיך לי׳ ולרשע אמר אלקים וגו׳. עוד אפ"ל דביהמ"ה היא מג' דברים שניחנו על חנאי של שמירת החורה כדאיתא במכילתא. ומצוח ראיי חלוי׳ בביהמ״ה והוי כמפורש הטעם בחורה. -- עוי״ל כמו דקיי"ל בנשיחת כפים דכהן שהרג חת הנפש לח ישה כפיו, ולדעת הרמב"ם הפילו עשה חשובה. וילפי לה מקרא דישעי' אף שמלוה זו כתובה בתורה עקרו לה הנביחים. ה"נ במלות רחי׳ דהפסוק בישעי׳ מי בקש זאת מידכם גלי לן שמי שאינו יר"ש אינו בכלל מלום זו, והיכא דלא גלי הרא לא גלי.

סימן מו. אולם קשה דהרמב״ם בה׳ חשובה דייק מהך קרא דמי בקש זאת מידכם מעלת החשובה דאמש היי זה מובדל מה׳ וטושה מלות וטורפין אותן בפניו וכשעשה חשובה נרלה לו לכפר עליו. הרי שדייק מפסוק זה על כל המלות, וקשה איך אפשר לומר על כל המלות מי בקש זאת, הלא הרמב״ם עלמו כתב בה׳ נשיאת כפים דאף לרשע אין אומרים מנע מן המלות. ולשון טורפין אותן בפניו אפשר ליישב שהוא כמש״כ ומשלם לשונאיו אל פניו דפירש״י משלם לו בחייו, אבל הלשון מי בקש זאת אינו מובן.

סימן מז. ובעיקר הדבר שהמלוח שעושה בעודו מלוכלך בחטאים נערפין בפניו כעי"ז הוא

בזור"ק. ובנו"ל רשו"ש איתא דרתורה שאדם לומד בעודו רשע מוסיף כח בקליפה. והסר"ק כבר האריכו למעניתם בזר. והמרל"א זלר"ה בדרך פקודיך הפליג והחמיר מאד בדבר אלא שבהקדמת ספרו אגרא דכלה הסיק דכך היא דרכה של תשובה מדאורייתא בביעול בטלמא סגי. — ויובן בזר מה שאומדים ודרך תשובה כורית דלי דרך נראה כמיותר, אלא להשמיענו דבשגם לבנו סחום ואטום הורה לנו רבוי"ת עכ"פ להרהר בחשובה ולהתחרע בלבו, כי ההרחור חשובה הוא הדרך שמביא לחשובה גמורה. — והיש"מ פיי מאז"ל החוך שלא לשמה בא לשמה, דכשעות לשמה מחזיר הכל אל הקדושה מה שהיי בשביי אצל הסט"א. — ובאור לישרים נחן עלה להרחות ובאור לישרים נחן עלה להרלות ליח מהדר שמחת הרגל.

סימן מח. הדרן להנ"ל דמ"ש הרמצ"ם שטורפין החלמת בפניו מתאים עם דברי הזוה"ק וחלמי האמת. אולם קשה מה שהביא ע"ז הפסוק דמי בקש זאת מידכם. ואולי הביא זה רק לסמך בעלמא, או אולי מלא באיזהו מקומן דאסמכוהו להאי קרא. — או אפ"ל דתיבת "זאת" קשיתי, ודייק מזה דאך בזאת ובמצב כזה בלי חשובה אין המלוה רלויי, אבל בתשובה נתבקש לפני הקב"ה. — ולפי"ז הוא הדין בכל שאר המלות ואין חילוק ביניהם לבין מלות ראיי.

סימן מש. מכל מקום שונה היא מלוח ישוב א"י דאף המפליגין בשבחה החנו חנאי שכ"ז אינו אלא בשומרי חומ"ל. ועוד דאמרינן בגמרא לא אמרה חורה שלח לחקלה, ואין לך חקלה יותר מזו שמעמא את הארץ במעאיו הממורים שמה מאוד. — והשלה"ק החב שהחמיר על עצמו מאוד בפירות שביעית אף שהי דרך היתר לפי שכל הבא מחו"ל לא"י ומקיל שם אומר לו הקב"ה למה באת ממקום פעור למקום חיוב, וסיים שם דכל הנוסע לא"י נוסע בשביל לקדש עצמו ולקיים המצות אשר שמה. הרי שרק יראי השם צריכין ניסע לא"י ואף הם יוהרו להיוח שם יר"ש כפלי כפלים.

סימן ג. האבני וזר הקשה על הסברא דאין מנות ישוב א"י אלא בלדיקים מהמדרש שנתיירא יעקב מעשו שמא חעמוד לו זכוח כיבוד אב וישיבת

מ"י. — דיחוי לזכ מכמה טעמים, חדא דלא שייך בששו מלות ישוב א"י דאדרבא מחוייבין אנחנו לגרשו. ועוד דקודם מ״ת לא ביו רק ז׳ מלות ורק באבות קיימו כהחו"כ מה שעתידין להלטוות. אבל על עשו עתידין היו להלטוות לגרשו ואיד יעלה על הדעת לומר שמקיים מלוה בישיבחו שמה. וכ' המג"ח דחין לעשו חלק בארץ. — אמנס לשון המדרש ניחא שפיר דלא אמר שהי׳ לעשו זכות מלות ישיבת א״י אלא תאמר שהוא בא אלי מכח ישיבת א"י, וזה מתפרש היטב דכבר מבואר לעיל בשם הרמב"ן שהמלות שעושין בח"י חשובים יותר, וגם עשו שמר חיזה מלוח, וחין הקב"ה מקפח שכר כל בריי. ואף שמעשיהם אינם רלוים לפני ב' וחסד לחומים חטחת, מ"מ יש להם כח בשביל זה ויכולים ח"ו להרע, וכן אמרו בסנהדריו גבי נבוכדנלר, ולכן נחיירא יעקב מעשו, שמא בשביל המלות שעשה בח"י יהי׳ לו כח להרע לו ח"ו.

סימן גא. גם בעמרי שאמרו חז"ל שע"י שהוסיף עיר בישראל זכה למלכות, איתא בתנדב"א שאחאב בנו הביא רל"ב בני מלכים עובדי ע"ז והושיבן תחת ידו ונעשו כולם יראי ה', וזה פלא הלא עמרי חתת ידו ונעשו כולם יראי ה', וזה פלא הלא יראי ה'.

— ואפשר דלפי שידעו שכל קיום ממלכתם הוא בשביל שהוסיפו עיר בא"י, וזכות זה הוא רק אם תושביי שהוסיפו עיר בא"י, וזכות זה הוא רק אם תושביי הם יראי ה', דעוברי עבירה המעמאים את הארץ אין זה זכות אלא חוב הוא לו, ולכן השתדלו שיהיי אין זה זכות אלא חוב הוא לו, ולכן השתדלו שיהיי אותן בני מלכים יראי ה'. אולם מועב הי' להם אלמלא לה הי' להם זכות זה, כי עי"ז החריבו את העולם ונענשר אח"כ באבדון נורא ר"ל.

סימן גב. ועפי"ז מובן המשל בתנדב"א שמדמה את עשו וירבעם ועוד, לאחד שמלא אבידה וכוי שלפום ריהעא אין המשל דומה לנמשל. אלא שהקב"ה משלם שכר כל ברי׳ אף שילמה עי"ז רעה יותר.

סימן נג. ובמס' ד"ח חיתח גדול השלום שחפילו עוע"ז ויש שלו' ביניהם וכו', אף כי מבוחר להדיח במשנה סנהדרין כינום לרשעים רע להם ורע לעולם וכן בכ"מ בחז"ל שהשלום חזל הרשעים רעה היח, וחמר הכתוב יתפרדו כל פועלי חון, ומשנחיך

ה' אשנא. אלא ע"כ כמבואר, דרשלום בעלם היא מדה עובה וכשיש שלום ברשעים מקבלים ע"ז שכר, אלא שאוחו השכר עלמו נעשה להם אח"כ לרוען. — ויובן מזה המדרש פליאה אין שלום אמר ה' לרשעים מכאן שהקב"ה אוהב אח הרשעים, דע"י מניעח השלום מהרשעים עובה היא להם. וכ"כ גם החיד"א בפיי מסא רחמים על אדר"ג. — וזהו שהתפלל משה רבע"ה אל חפן אל מנחחם, כדי שלא יהיי להם שום זכוח למען לא יוכלו להרע יותר ולהכשיל אח ישראל.

סימן גד. ומה"ע נמי נחיירא יעקב מעשו שמא ע"י המלוח שעשה בישיבחו בא"י עי"ז יהיי לו כח להחריב יוחר. אבל ודאי דישיבח הרשעים בא"י לו כח להחריב יוחר. אבל ודאי דישיבח הרשעים בא"י אינו לרלון לפני ה'. — האפיקורסים סילפו את דברי ההפלאה כאלו כ' שהדר בא"י אף אם הוא בעל עבירה, גדול מהמקיים כהחו"ל, וזה שקר גמור כמבואר למעיין בדבריו, ובפרע דלא דיבר כלל מעוברי עבירה. בסר"ק דברי יחזקאל קלל בקללה גמרלת המעעים את הבריות ליסע לא"י לילך בשרירות לבם. — עכ"פ בהא סלקינן דלכל הדיעות אין מלוח ישוב א"י אלל לשומרי תורה ומלוח.

סימן גה. בירור השיטות בדין מלוח ישוב א"י, והן ארבע: א) שיטת הרמב"ן דהיא מ"ע מה"ת אף בזמן הגלות. ויש להסתפק לדעתו אם לא נדחה מלוה זו מפני גזירת הגלות, וחיובא רמיא רק על היושבין שמה שלא ללאת, וכן נועה דעת האבני וזר. — גם מלשון הגמ' בכבא בתרא אין יולאין מא"י לחו"ל ג"כ משמע כן. — ונמשכו אחר שיטת הרמב"ן לחו"ל ג"כ משמע כן. — ונמשכו אחר שיטת הרמב"ן הכו הרשב"ש וכמה גדולי האחרונים.

סימן גו. שיטה ב' היא דעת רש"י והרמב"ם דאף בזה"ב אין מ"ע בישובת א"י. וכבר ביארו כמה פוסקים דממה שלא מנאה הרמב"ם במנין המלות משמע דס"ל שאינה מ"ע. — וכבר נתבאר לעיל דהרמב"ם ס"ל כרש"י דהכתוב וירשתם אותה וגוי אינו מלוה אלא הבעחה. — גם רובם ככולם ממוני המלות לא מנו מלוה זו. — ול"ע על מ"ש הרשב"ש והכנה"ג דלדעת הרמב"ם היא מלוה דרבון, ומנ"ל הא. וממה דאמרו בב"ב אין יולאין מא"י לחו"ל אין ראי, דשם

הטעם הוא משום שמפקיע עלמו מן המלוח כדפי' הרשב"ם. — מ"מ כמה פוסקים סברי דהרמב"ם וסייטחו שלא מנאו ישוב א"י במנין המלוח סברי עכ"פ שהיא מלוה דרבק.

סימן גז. דיחוי לסברת השד"ח שדייק דדעת הסמ"ג

דחין חיסור לנחת מח"י לחו"ל מהח דחסרה

החורה לשוב למלדים וסובר דרק בדרך הזה חסור,

כלומר מח"י למלרים, ח"כ משמע דמח"י לשחר חלות

מותר לנחת מה"ת. — חמנם חין רחי משם דחף

חס נימח דחסור לנחת חף לשחר חרלות שפיר חילעריך

קרח לחשמעינן דלמלרים יש עוד חיסור נוסף דלח

חשוב. — וגם דבעל עבירה שחינו במלות ישוב ח"י

שהדין הוח דלריכין לגרשו מ"מ למלרים חסור לגרשו

שלח יטבור עוד בלחו דלח משוב.

סיכון גה. גם בחשוי מעיל לדקה שהחמיר במלות ישוב א"י מ"מ כחב דאם מחפרנם מיגיע כפו ובא"י ילטרך להתפרנם מן הלדקה לא יסע לא"י. בס הרה"ק הרמ"מ מוויטעבסק זלה"ה הזהיר הנוסעים שיכינו להם מקור פרנסה ערם בואם שמה. בגם משון הש"ם בב"ב משמע דמי שלריך להתפרנם ע"י אחרים אין איסור ביליאתו מא"י. — והחת"ם הביא דברי המעיל לדקה וכתב ע"ז שמחקו דבריו לחיך, אלא בביא סיום דברי המעיל לדקה מה דמסיק שאין לל הכרע בזה, ומשמע דהחת"ם החלים כן להלכה.

סיכון גם. לפת"ש הפוסקים דעל מלוח ל"ח לריך לפזר כל ממונו משא"כ במ"ע א"ל לפזר כל ממונו א"כ כי"מ עוד במה שיש ל"ח לשוב למלרים. ואף לדעת הרמב"ן שהיולא מא"י לחו"ל עובר בעשה מ"מ מחמת עוני מותר ללאת, משא"כ למלרים אסור ללאת אפילו אם יבוא לידי עניות. ונדחה סברת השד"ח.

— אלא הסמ"ג בלא"ה לא ס"ל דישוב א"י הוי מ"ע מדלא מנאה במנין המלוח. ובחומת ישרים כתב דדעת הסמ"ג כשיעת רבינו חיים כהן, שיבואר להלן.

**סימן ס.** איברא די"ל דאף החרדים שהעתיק שיטת הרמב"ן מ"מ אין ראי׳ שסובר כוותי', שהרי כתב בלשונו שמ"ע מה"ת לדור בא"י הוא מתרי"ג

לרמב"ן ורשב"ן, א"כ אפ"ל שהביא אף דעת יחיד כדרכו ולי׳ לא סבירא לי׳. — ואולי סובר כדעת האחרונים דבעשה לרי, — ואולי סובר כדעת האחרונים דבעשה לריך לקיימה אפילו אם יש ספק א' מני אלף, משא"כ ספק איסור לא אסרה חורה. — ואפ"ל הסברא לחלק דבם׳ איסור לף שיתברר שהי אסור מ"מ אונסא כמאן דלא עביד, אבל ספק קיום עשה אם יחברר שלריך לקיימה ודאי דלא שייך למימר אונסא כמאן דעביד. והאחרונים פלפלו הרבה בדבר.

סימן סא. ולפי״ז אפשר דסובר החרדים שיש לקיים מלה זו אף אם היא לדעת יחיד, ואולי בשביל כך אסף כל הדיעות אף שרוב הראשונים חולקין בזה. — ומה שהפליג כ״כ בשבח ישוב א״י הוא בשביל גודל קדושת ומעלת המקום, ואף גם זאת הזהיר שאין הדברים אמורים אלא באיש ירא וחרד לדבר ה׳.

סימן סב. שיטה הג' היא שיטה ממולעת דבזה"ב
הוי ישוב א"י מלוה, אבל בזמן הגלות שוב
אין מלוה לדור בא"י. — דעת הריעב"א דאף הלאו
שלא לשוב למלרים אינו בזמן הגלות דכל חו"ל אחד
הוא, אמנם לא נראה כן דעת הראשונים. אבל גזירת
הגלות הרי מבואר בקרא. — גם דעת הר"ם נראה
לחלק בין זה"ב לזה"ז. — ובמגילת אסתר כ' דגם
הרמב"ם סובר כשיטה זו, אך נדחו דבריו. — פליאה
על המעיל לדקה שכתב דחלילה לחשוב שהמלות זמניות,
הלא כמה וכמה מלות ישנם שאינם נוהגים אלא בזה"ב.

סימן סג. והגרי״פ בפיי וסל״מ על משניות העלה
דדעת הרי״ף והרא״ש והעור דמלות ישוב א״י
לא שייך בזה״ז מדלא החירו בזה״ז לכתוב אונו בשבת.

— פלפול בדין זה דכותבין עליו אונו אפילו בשבת.

— אמנס אף אם נימא דאף בזה״ז שייך הך דינא
דכותבין עליו אונו מ״מ אין ראי׳ משם למלות ישוב
א״י דבקנין בית שמגרש העכו״ם מא״י מקיים הלאו
דלא ישבו בארלך ולא תחנם.

סימן סד. גם היד אפרים כתב לענין סעודת חינוך הבית בחו"ל שדעת כמה פוסקים הוא דבזה"ז אין מצוה לעלות לא"י, הרי שמבואר מדבריו שדעת כמה פוסקים היא כשיעה זו. — עוד כתב שם היד

אפרים דמ"ש כל הדר בחו"ל וכו' אינו אלא בזה"ב.

בס המהרש"ק בשו"ח האלף לך שלמה הביא מש"כ הרמב"ן עה"ח דמחמת מלות ישוב א"י יכול הבעל לכוף את אשחו, וכחב ע"ז דנראה שמ"ע זו לא חל רק בזה"ב דכתיב וירשתם אותה וגו'. אמנם זה תמוה דבסה"מ כחב הרמב"ן להדיא דהוי מ"ע אף בזה"ז. 

בזה"ז. 

מ"מ הראנו לדעת דהרבה ראשונים וגדולי אחרונים סברי לחלק במלוה זו בין זה"ב לזה"ז.

סימן סה. שיטה ד' היא שיטת רבינו חיים כהן
דעכשיו אין מלוה לדור בא"י משום דאין אנו
יכולין ליזהר במלות התלויות בארץ. — המהלי"ט
במס' כתובות כתב דלית דחש להא דר"ח. אולם
בתשובותיו כ' שמלא בהגהת מרדכי דמטעם סכנת
דרכים אין לכופה ומסיק דלפי"ז מ"ש בתום' דעכשיו
אין מלוה לדור בא"י הגהות תלמיד הוא. וזה פלא
דא"כ כל ספרי הש"ם שבידינו משובשין הן. —
ומה שהביא ראי' מהג"מ דהטעם הוא משום סכנה
אינו סותר למ"ש בתום' ואפ"ל דתרוייהו איתנהו. —
מה מרדכי וגם דבריו שבתום' ולא נסתפק ששניהם
מהמרדכי וגם דבריו שבתום' ולא נסתפק ששניהם
ממקום אחד ילאו מרח"כ. — ועכל"ל שלא הי' או
לפני המהרו"ע תשובת אביו המבי"ע ז"ל, דאלו

סימן סן. ומה שה"ר המהרו"ע מהר"ס והרא"ש שלא הביאו דברי הר"ח ודייק מזה דלא אמרס רח"כ זה תמוה, כי הר"ס והרא"ש לא הביאו דבריו משום דלא ס"ל כוותי' כאשר נחבאר. — ובחשובת מהריב"ל מביא דברי רח"כ והוחלע בעיניו שזה דעת החום'. גם השלה"ק והרבה אחרונים הביאו הך דר"ח ולא נסתפקו מעולם שהן הן הדברים של רח"כ. — ותו דכמה גדולים וקדושים הגיהו כל הש"ם ולא העירו כלום ע"ז. וחימה על המעיל לדקה ועוד העירו כלום שמשכו בזה אחר המהרישע.

סימן סז. להבין מאי דוחקיי למהרי״ט לשבש הספרים אפ״ל דדברי הר״ח היו בעיניו חמוהים לכן כאשר מלא חשוי רח״כ בהגה״מ חלה דבריו בחוםי באיזה חלמיד, וכונחו דהחלמיד טעה בעעמו של דבר,

 אלא שחמיכת כמכרי"ע וכשלכ"ק על רח"כ דאיך אפשר לבעל מלוה חשובה בשביל שקשה לקיים מלות החלויות בארץ אפשר לתרץ ברווחא, וסרה תמיהתם.

סימן סח. ראשית נראה דלאו כל הזמנים שוין, ובימי רח"כ ואף בימי המבי"ט קשה היי לקיים מלות החלויות בארץ, כמפורש יולא מדבריהם. ובימי מהרי"ט והשלה"ק לא היי זה דבר קשה. וסבר רח"כ דאין להביא עלמו לידי נסיון. — אולם יותר מזה חש ר"ח על כל המלות והאיסורין שהם חמורים בא"י יותר מבחו"ל, ומדוייק זה בלשונו שכ' וכמה עושין שאין אנו יכולין ליזהר ברם ולעמוד עליהם, ועעם זה הוא מוסף על העעם שקשה לקיים המלות התלויות בארץ. וכבר נתבאר לעיל דהעולשין בא"י הם חמורין הרבה יותר מבחו"ל, וגם דהילה"ר מחגרה שם עפי. — ביאור דברי הרמ"ע מפאנו בעש"מ על הפסוק יגער הי בך השען הבוחר בירושלים.

סימן סמ. והנה להשיטה דאין ישוב א"י מ"ע מה"ח אלא שהמלות חשובים שם יותר יש לחקור אם מחויב להביא עלמו לידי חיוב. וכבר האריכו האחרונים בזה, ודעת הרבה מהם שלא ענשינן על מה שלא הביא עלמו לידי חיוב קיים המלוה רק במלות לילית.

סימן ע. חמיהה על המקו״ה שכי לענין ביטיל חמן שאינו ידוע דאי לאו דמדאורייתא בביטול בעלמא סגי הוי אמרינן דלריך לחזור לקיים המלוה כדאמרינן בשלוח הקן. וכבר העיר ע״ז המהרש״ם דשאני שלוח הקן דכחיב ב״פ שלח חשלת. וביותר חמוה דאלו היי בזה חיוב דאורייתא אף בי״ד של מעה כופין ע״ז, ומה גם דאפילו בדיני שמים לא ענשינן על שלא הביא עלמו לידי חיוב קיום המלוח אלא בעידן ריתחא.

סימן עא. וחו דאף להפקיע עלמו מן המלוה דאסור מדינא ואפ״ה אין בזה איסור דאורייתא, — כמה ראיות דאיסור הפקעה מן המלוח אינו אלא דרבנן, ומכש״ה היכא שלא עשה מעשה להפקיע עלמו מידי חיוב. ובכגון זה גם בבי״ד של מעלה לא ענשי אלא בעידנא דריתחא. — אמנם במס׳ ע״ז משמע דבקרקע א״י הוי הפקעה מן המלוח איסור דאורייתא.

דומבואר כ״ז באריכות בקונטרם שלש תשובות. --ולדינת בחיסור התרוגי שביעית חין ניימ חס חיסור ההפחעה הוא מדאורייתא או מדרבט. גם איסור מתרוג המורכב מח"י הוא חמור יותר מאתרוגים מורכבים של חו"ל]. - ואיסור הפקעה ממלות בקרקע איי כוח דחורייחה מכמה טעמים. אף דבשחר מלוח אין איסורו אלא מדרבנן. - ופשיטא דהדר בחו"ל פטור ממצות התלויות בארץ, ולא שייך בי׳ איסור דהפהעה ממלות. ופשיעה נמי דחין עליו חיוב מה"ח להביא עלמו לידי חיוב. - ועכ״פ קשה על המקו״ח שכתב דלריך להדר להביח עלמו לידי חיוב. והגם שיש ליישב בדוחק מ"מ נרחה דהמקו"ח כחב זחת רק לתרז הושית החום׳. אבל לשיעות הרא"ש והעור וסייעתם שכן הוא גם דעת רש"י דעובר אף בחמץ שא"י תו ל"ל לדחוק כהמקו"ח. - ולפי"ז ל"ק נמי קו' במברש"ם דשאני שלוח בקן דכתיב בי' שלח חשלח ב"פ, דוב בוא דעת רש"י, ואולי לא סברי החום׳ כך ומלי סברי דכן הדין גם בכל שאר המלות.

סימן עב. עוד כמה ראיות דמה שאמרו שלריך לחזור לקיים המלוה וענשינן בעידן ריתחא הוא רק במלות לילית. — ודעת כמה אחרונים שגם בשאר מלות הדין כן, ויש פנים לכאן ולכאן. — ועיין עוד לעיל סימן ח.

סימן עג. גם בשלב״ק בענין ברכח המלוח מבוחר דחין חיוב לקנוח שדה לקיים המלוח החלויות בה. — גם חמרו חז״ל לח ניחנה קרקע חלח לבעלי זרוע ופרש״י חין רחוי לקנוח קרקע, וחלמלי הי׳ החיוב להדר חחר קיום המלוח לח שייך לומר לשון זה. וחם אין מוטל חיוב זה על היושבים בח״י פשיטח שחין מויב בזה היושבים בחי״ל. — המהרש״ם מביח מחמר המדרש דמשמע שחין חיוב לחזור חחר שום מלוה מלוח לריך לקיימם רק חם בחו לידו, חבל חחר השום מלוה לריך לרדוף. חו חשבר לחלק דבשחר מלוח חינו מחויב לילך למקום חחר לקנוח המלוה, חבל בשלום נחחייב לילך למקום חחר לקנוח המלוה, חבל בשלום נחחיים לטרוח על כך דכ׳ בקש שלום ורדפהו חפי׳ ממקום חחר.

**סימן עד.** אמנם במק"א בשלה"ק בענין קדושת הארן מדמה נסיעה לא"י לחיוב לקנות עליח, והוא

חידוש, דכבר נחבאר שדעת הפוסקים דהא דענשינן בעידן ריתחא הוא רק במלות לילית ומנ"ל למילף שאר מלות מיני'. ובפרט לחייב לדלג על הערים דרך ימים ונהרות. — ונראה דאין כונתו לדמות ממש נסיעה לא"י ללילית דענשינן בעידן ריתחא, שהרי הוא עלמו לא כתב זאת בכל שאר המקומות כשמפליג בישיבת א"י, אלא שהביא ראי' ממלות לילית עד כמה לריך האדם להדר במלות אף אם לא נתחייב בה מדין חום"ק.

סימן עה. ראי׳ ממוס בבכור דהיכא שיכול לבוא לידי תקלה מותר להפקיע מן המלוה. — דמיון לזה מה שאמרו כל הנודר נקרא רשע, אף דהנודר חל עליו ל"ת ועשה מ"מ נקרא רשע, משום שלפעמים יוכל לבוא לידי חקלה, מלוה להפקיע עלמו. — וא"כ אין חימה על הר"ח שפסק דאין מלוה בישיבה א"י או אפילו אם יש חיוב בדבר מותר להפקיע לפי שיש לחוש עובא לתחלה.

סימן עו. יבואר באריכות דאין סתירם בדברי ר״ת שבחום' ובין תשובתו שהובאה בהגהות מרדכי. — הכה״ג כתב בשם התומת ישרים דגם לדעת ר״ת תושבי א״י אינם רשאים לנאת משם, אולם בפנים החומת ישרים כתב זאת רק בלשון אפשר, משום דקא קשיא לי׳ מגמ׳ כתובות בההיא גברא דנפלה ליי יבמה בי חוזאה, שזה הי׳ אחר החורבן.

סימן עז. אבל באמח לא קשה מגמ' הנ"ל, דעכל"ל
שרח"כ מחלק בין איש לדיק וישר לסחס בני
אדם שעלולין לחטוא, ופשיטא שאלל לדיק לא שייך
הך חששא דרח"כ ושפיר הוי מלוה בישיבחו בא"י.

– כמה ראיות דלא אמרינן בכה"ג לא פלוג. – ומה
שסחם רח"כ דבריו וכתב בחום' שעכשיו אין. מלוה
לדור בא"י, לפי דשם מיירי בדין אם בי"ד יכולין
לכופה ולהפסיד כחובתה ודבר המסור ללב לא נמסר
לבי"ד שלמטה.

סימן עח. גם מדברי החום׳ מוכרע כן, שהרי בתחילת דבריהם שסתמו שמשום סכנת דרכים אין כופין ע״כ אין כל המקומות בכלל, וכוונתם על

į

כרוב - וכגם שככנה"ג ס"ל בדברי בחוםי לא פלוג, אבל התומת ישרים בעלמו לא ס"ל כן, גם לא מסתבר כוותיי וראיותיו אית לבו פירכא - וא"כ למה לא טוכל לפרש גם בדברי הר״ח שכוונתו על הרוב. ובפרט שי"ל דבעיקר הדין דכופין סובר שחינו נוהג כלל מפני שהוא דבר המסור ללב שלא נמסר לבי"ד. זרה הטעם שכתב בשביל שאין יכולין לחכר אין מצוה, זה האי על הרוב. והרבה מלינו בש"ם ופוסקים שסתמו דבריהם אעפייו שכוונחם על הרוב. - ובכלל להעמים בדברי הר״ח שאף בלדיק חמים ליכא מצוה כלל בישיבתו בח״יו. היא מילתא דחמיי ומופרד מכמה מקומות, ואין ספק דדעתו שהכל לפי מה שהוא אדם. [הערה: והלא אף בנדרים ושבועות שאיסור חמור הוא אף בשבועת אמת ולמדר זה חז"ל מהרא כמבואר למעלה (סי׳ ע״ה) מ״מ מבוחר במד״ר ובמ״ח ובשחר מדרשוח

סימו פא. אמנס בעיקר הקושיי של החומח ישרים פי מעות וז"ל א"ל הקב"ה לישראל לא חהיו סבורים שהוחר לכם להשבע בשמי אפילו באמת אין אחה רשתי להשבע אח"כ יש בד כל המדות החלו את הי אלקיך חירא שתהא כאותן שנהראו יראי אלהים אברהם איוב ויוסף וכו' ואוחן תעבוד אם אחה מפנה עלמד לתורה ולעסוק במלות ואין לך עבודה אחרת לכך נאמר ואוחו תעבוד ובו תדבק וכו' אם יש בך כל המדות האלו אתה רשאי להשבע, ואם לאו אין אתה רשתי להשבע. מעשה בינתי המלך שהיו לו שני חלפים שיירות וכולם נחרבו בשביל שבועת אמת וכוי ועייש. וכרי שאף בנדרים ושבועות שאסור אף אם כוא אמת שג"כ הטעם בשביל שלא יבוא ח"ו לידי מכשול כמבואר בגמ' וחששו כן בכל סחם בני אדם מ"מ מי שהוא ירא שמים כ"כ כמו אותן שהעיד עליהם הכתוב וגם מפנה עלמו לתורה ועבודה בחופן שחיו

> סימן עם. גם יש סברת לומר שהר"ח סובר כשיטת רש"י והרמב"ם דחף בזה"ב חין מ"ע בישיבת א"י אלא שהמלות חשובין שם יותר, ולפי"ז בזה"ב שהיתה השפעת הקדושה בח"י הי' מעלה גדולה בישיבת א"י, אולם אחר החורבן קרוב יותר להפסד

> לו עבודה אחרת תו לא חיישינן אללו למכשול בנדרים ושבועות ומכש"כ שאפשר לומר לדעת ר"ח שחשש

> למכשול בסתם בני אדם ישיבתם בא"י. מ"מ יחידי

סגולה ועובדי ה׳ באמת כוז"ל שאני].

מלשכר, ולכן ס"ל דעכשיו אין מלוה לדור שם. — וכעי"ז המרו במלוח יבוס עכשין שהין מתכונין לשם מלוה וכו'. — ולפי שהאדם יראה רק לעינים לכן אין לבי"ד להורות שהיא מצוה. אבל מי שכונתו רלוי׳ לש"ש מקיים מלוה בישיבתו בח"י.

סימן פ. ולפ״ז חין קושי על רח״כ מהסוח גברח דנפלה לוי יבמה. דאפשר שהכיר בו ר' חנינא שאדם כשר הוא ומקיים מלוה בישיבתו בא"י. והחומת ישרים הבין מדברי רח״כ דלא מחלה ביו גברא לגברא ולהכי השיא לי׳ מעובדא דההוא גברא ודחק ליישב דאפשר מחלק רח"כ בין עליי לא"י להיוצא משם, אולם חילות זה הוא נגד לשון התוסי.

על רח"כ לכחורה טובח הוה מלי למיקשי מעובדת דר׳ חסי בקידושין שפסק לו ר׳ יוחנן דתסור לנאת. - המהרי"ט בחידושיו לקידושין פלפל בדבר והעלה דרב אסי אסור היי לו לנאת משום שהיי כהן. דאל"ה מדוע לא יהי׳ מותר לו לנאת כלא לא כלך אלא להראת אמו ולא להשתקע. ומה שאמרו בגישין דרבנן הוו מיפטרי בעכו, הוא מפני שהחמירו על עלמם. ותירולו אינו עולה יפה דמבואר שם להדיא איסורא בלשון משום דחסרו לנחת מח"י לחו"ל. - ויותר תמוב דהנהו רבנן שילאו לחו"ל האיך עברו על איסור זה. ועכל"ל שהם היו בני חו"ל. - והנהו חכמים שהלכו ללוותם אף שזה אינו אסור מ"מ כיון שיליאה מא"י לחו"ל אסור לכן החמירו על עלמס. - יבואר דלא קשה מה שחמרו הלשון חסור, דמלינו לשון חיסור חף במה שאינו אלא ממדת חסידות.

סימו פב. ולפי מה שנתבחר דדעת החומת ישרים כות שרח"כ כחליט בחום׳ דחין מצוב לדור בח"י ולא חילק בין גברא לגברא קשה להבין מדוע בחשובחו בהגה"מ נתן טעם דעכשיו הדרכים בסכנה, ומה נפ"מ בסכנה או לא. והני חרי טעמי מחזי כי סחרי להדדי. מעתה י"ל דגם המהרי"ע הבין כן בדברי רח"כ וכיון שבלח״ה נראן בעינין דברי הר״ח בתוס׳ כתמוהים לכן דחה דבריו שבתום׳ מפני דבריו שבהג"מ, וכתב דהגהת תלמיד הוא. — וכ"ז הוא רק לתרן אמאי

שפו

תוכן הענינים

דוחקרי למהרו"ט לחוקמי דהגהח חלמיד הוא, אבל ברבה פוסקים מביחין השתי מימרות דרח״כ ולח רחו בזכ שום סתירה. - גם אפשר דסברי שרק לרווחא דמילתא כתב הטעם דסכנת דרכים, כלומר אף לדעת החולקים במה שאמר שאין מלוה לדור בא"י מ"מ טעמא דא ודאי איתא אף לדעת החולהים.

> סימו פג. ואפשר עוד להעמים כונה אחרת בדברי בר"ח עפי"ד בחב"ד שבפליג מחד במעלח ישוב א"י ומ"מ כתב דום חלוי במלב בזמן אם אפשר להיים שם תורה ומלות בלי שום מפריע. וכעי"ז הם בם דברי השלה"ה והיעב"ץ ז"ל. וחזינן מזה שחלוי במלב כזמן וכדור. — ולפי"ז אפ"ל דמ"ש רח"כ דבוכ"ז אין מלוה לדור בא"י אין כונתו על הזמן אחר החורבן אלא על זמנו ודורו שביי קשה אז ליזהר שמה במלוח החלויות בארץ והעונשין. - ראי׳ לדבר מלשון החוס׳ שם לעיל מיני׳ דבוה"ו אין כופין משום סכנת דרכים. וכתבו כולם דבוכ"ז לאו דוהא אחר החורבו. כי אפילו בזמן הבית לא היו כופין היכא דהי׳ סכנה.

> סימו פד. הנת כוכחה לסברת זו מלשון התום׳ שכי והי אומר ר״ח וכוי, וכי הב״ו דלשון היי אומר המוזכר בפוסחים משמע שחזר בו אח"כ, והשד"ח הביא חבילות ראיות להיפך והעלה שאין זה בהחלע, וכאן א״א לומר שחזר בו רח"כ דח"כ מה נפ"מ להודיענו מה שהיי אומר. אבל לפיי הנייל יחכן הלשון היי אומר. שרק על דורו וזמנו אמר כן. - אולם כל הפוסקים לא הבינו כן בפיי דברי הר״ח וס״ל דמ״ש בזה״ז קאי על אחר החורבו.

סימן פה. גם החיד"א בספרו יוסף אומן עמד על תמיכת המהרי"ע. וגם דעתו נועה ליישב דדעת כר״ח כוא דלגבי לדיק מלום כיא. — וביוסף אומץ שם תמה על המהרו"ע שכי דהגהות חלמיד הם, הלח נכפלו הדברים בפסקי התוס׳ שחיברם ח׳ מהרחשונים. - תמי' על הס' נשמח כל חי דנימא שגם פסקי בתום׳ כם כגבות תלמיד, חב א״ח לכבין כלל. ... דיחוי לסברת בעל נשמת כל חי דאף שבפסקי החום׳ הביאו דברי רח"כ מ"מ אפשר מטעם סכנת דרכים. דו"א שהרי בחום׳ לא מוזכר טעם דסכנה גבי ר"ח,

אלא התוס׳ עלמס כתבו טעם זה ברים דבריהם, וא״כ הו"ל להפסקי חום׳ להביא את דברי החום׳ בתחלה. שוד שהו"ע בדברי הנשמת כל חי מה שיצא להציל ... חת המהרי"ע מקושיותיו של החיד"ה ביוסף חומז. וכ׳ הנכ״ח דגם דעת הבה״ג שכל דבריו דברי הבלה כוא כדעת כר"ח. וא"כ כר"ח לאו יחידאה כוא.

סימן פן. בגוף הדין דמלות ישוב א"י בשו"ע לא מוזכר כלום, לא מחיוב הדירה ואף לא מאיסור היליאה. גם הרו"ף והרא"ש השמיעו הברייתא דלעולם ידור אדם בא"י. אבל הדינים דהכל מעלין ואין מוליאין הביאו, ונראה דאעפ"י שאין בזה חיוב מ"מ עשו חקנה שלא לעכב הרולה לעלות. - אולם יש להבין מדוע השמיעו הסוגיה דחין יולחין מח"י לחו"ל דנ"מ טובא בדין זה לכמה ענינים. - ואין ראי׳ ממה שפסק בשו"ע דמוחר להפליג בספינה בע"ש לעלות לח"י דהוי דבר מלוה, דהא אפילו למו"מ הקילו להפליג בספינה. - ועוד מלשון הב"י שכ׳ דמכל מהום העולה לח"י חשיב מלוה לענין להפליג בספינה, מהח גופח משמע דאין עליי לא"י מלוה כשאר מלוח. דאל"ה למה לי׳ לפרט עלי׳ לח״י, הח פשיטח דלדבר מלוה מוחר להפליג. - ול״ע למה השמיטו הד דינה דחיו יולחיו

סימן פז. גם בטושיע הלי חוריית בענין יניתה מא"י לחו"ל פסק דלטייל אסור מפני שינא שלא ברשות, ומקורו בגמרא מו"ק דלשוע הוי שלא ברשות ואף לפי הוכחת הרא"ש שם משמע דכשיש איזה לורך ביליחתו חין חיסור בדבר, וזהו לכחורה היפך הסוגי׳ דב"ב אין יולאין מא"י לחו"ל, ומדוע השמיעו

דין זכ.

מא"י לחו"ל.

סימן פח. וייל דהנה הרמצ"ם כי דחף שמותר לנחת מח"י לחו"ל חם המעות ביוקר מ"מ חינה מדת חסידות והביא ראי׳ מאלימלך מחלון וכליון שנענשו. ומקורו בברייחה שם. והקשה הלח"מ דלשון הברייתה וכן היי רשב"י הומר וכוי משמע שמביה ראיה לדלעיל דלהכי נענשו מפני שמלאו ליקח וילאו שלא כדין. - אמנם לפי מה שכתבו הפוסקים דלשון וכן לפעמים משמע סייעתה ולפעמים רבותה, ניחה, דגם כאן מוסיף אדלעיל. -- ולפי"ז אפ"ל דברא"ם

וכטור לשון וכן קשיחייהו דאי מיירי בזה"ז האיך מייחי ראיה מאלימלך שהיה בזמן שלא היה גלות, זלומר דמשמישנו מדת חסידות כהרמב"ם לא סבירא להו, ואפילו ס"ל לא משמע להו לשון רבותא על זמן הבית יותר מזמן הגלות. ובאמת גם הרמב"ם אף שהעתיק הך דאסור לנאת מא"י אין ראיה שסובר דין זה אף בזמן הגלות.

סימן פמ. אמנם הרי"ף הביא מימרא זו וס"ל דנוכג אף בזכ"ז. - ומיסתבר דסובר דאף בלי הראי׳ מאלימלך אסור לנאת מא״י מטעם דמפקיע מן המלוח. — או י"ל דמהאי עובדא דשלהי כחובות דר׳ חנינא אמר לההוא גברא דנפלה לי׳ יבמה שאסור לאת לחו"ל, משם דייק ברי"ף דאף בזב"ז אסור לאח. אבל לסברת הר״ח אין ראי׳ משם, דביחידי סגולה גם הוא מודה שלא לנאח. — ואין להקשות למה הביאו בברייתא הראי מאלימלך, דדרך הש"ם להביא פסוהים לאסמכתא בעלמא. כמבואר בהקדמת הרמב"ם לפיה"מ ובפרישה על העואו"ח. - ובדרך זה אפשר ליישב דברי הרמב"ן שהביא ראי' מדוד שאמר כי גרשוני וגו' אף שהי' אז מלכות קדושה ויש חילוק בדבר, חלח דהרמב"ן ברירח לי' הך דינח דהיא מ״ע דכחיב וירשתם אותה וגו', וגם דהדר בחו"ל כוח כעוע"ז משום שחו"ל כוח תחת כשרים. וכהרא דדוד הביא רה לאסמכתא בעלמא.

סימן צ. נמלא דברא"ש והטור השמיטו דין דאין יולאין מאיי משום דס"ל דדין זה אינו נוהג בזב"ז. 
בזב"ז. 

ואולי סברי סברת הר"ח לחלק דבזב"ז יש לחוש טובא שקשה לטמוד בנסיונות וממילא שאין לחוש טובא שקשה לטמוד בנסיונות וממילא שאין לבטיל חיוב זה על ישראל. ואפ"ה הטחיקו הדין דהכל מעלין כדי שלא יהי׳ מניעה למי שראוי לאותה אילטלא לעלות לא"י, דלא רלו חכמים לבעל התקנה הראשונה דבכל מעלין אף לאחר החורבן. 

דחקנה שנעשה במנין אין לה ביטול, משא"ה בעיקר מלות ישוב א"י לא נעשה שום חקנה. 

ומלות ישוב א"י לא נעשה שום חקנה. 

ומלות ישוב א"י כמבואר לעיל סימן סג.

סימן צא. המאירי בסוף כחובות כתב אהך ברייתא דלעולם ידור אדם בא"י דלא אמרו כל הדר

בחו"ל וכו' אלא מפני שסחם חו"ל אין חכמה ויראת חטא מלוין בה, הרי דלא מחלק בין א"י לחו"ל אלא משל מלוין בה, הרי דלא מחלק בין א"י לחו"ל אלא הם המקום הוא מקום של חורה ויראת חטא דינו כא"י. ואף כי שיטה חדשה היא מ"מ נראה דסובר כא"י ואף כי שיטה חדשה היא מ"מ לא"י מ"ע, דאל"כ איכא טעמא בישיבה בא"י משום מ"ע דאורייתא. — וכן משמע גם מדבריו שדטחו כשיטה הסוברין דכל המימרות שבש"ם בענין דירת א"י נאמרו על זה"ב. — ולפי דבריו אפ"ל דמה"ע בכו החנאים כשבאו לחו"ל, דאף שהי אחר החורבן מ"מ בא"י הי או מלוי החורה וחכמה ויראת חטא, ושקולה הישיבה במקום כזה ככל החורה כולה. — איברא דגם המאירי העחיק הדין דהכל מעלין, ונראה דמחלק בין שאר הדינים להכל מעלין כהלא"ש והטור כמו שנתבאר לעיל.

סימן צב. וכחב המהרי"ט בשם רבו מהר"ר שלמה סאגוש ז"ל דהרא"ש אזיל בשיטת הרח"ב ולכן סבר דמי שנדר לעלות לא"י יש לו התרה. ודחה דברי רבו דדברי הר"ח בתום' הם הגהות חלמיד. המלם כל הטעמים שבעבורם חלק המהרי"ט על רבו המהרש"ם אפשר ליישבם ברווחא, א"כ אין הלכה כחלמיד במקום הרב שדעתו דהרא"ש סובר כשיטת רח"כ.

סימן צג. יבואר דהך עובדא בשלהי כחובות מההוא גברא דנפלה לי יבמה בחו"ל הובאה גם בירושלמי מו"ק ושם מבואר דההוא גברא הי' כהן ומה"ע לא הניחו ר' חנינא לואת לפי שגזרו עומאה ומה"ע לא הניחו ר' חנינא לואת לפי שגזרו עומאה על ארץ העמים, ולפי"ז סרה סברת החומת ישרים שילא לחלק בשביל זה דעת הר"ח בין החיוב לעלות ובין האיסור לואת. ואדרבה משם ראי׳ דבשאר כל אדם אין איסור לואת. — ואף כי בבבלי לא מוזכר שהי׳ כהן מ"מ דוחק לחדש פלוגתא במליאות. — ואפשר שהראיש והעור הוכיחו גם מעובדא דרב הכלא בירושלמי ברכות דאין איסור ביליאה מא"י. כהנא בירושלמי ברכות דאין איסור ביליאה מא"י. דוחי לסברת היעב"ץ דלכן ילא משום שלא היי מוכבר לקיום החורה בא"י, דא"א לומר הכי מכמה עשמים. ועכל"ל דאין איסור ביליאה מא"י.

**סימן צד.** ביאור הדין דגזרו טומאה על ארץ העמים ואיסור היליאה לכהנים מא"י לחו"ל, ברי"ף

ורא״ש וטושו״ש הדין דארן העמים אסור לכהן ליטמא בהן, וכי הפרישה דרק בזמן שא״י בטהרה אסור לכהן ללאח לחו״ל, וכן הכריטו הפוסקים וגדולי האחרונים.

— והשבו״י חמה ע״ז איך הכריט נגד הרי״ף והרא״ש והטור, וסיים שהאחרונים שגגו בדין זה ואין להקל, הם בהשקו״ע שהי׳ לו להשבו״י עם חכמי דורו הסחמרו על דברי הר״ח שבחום׳ דעכשיו אין מאוה לדור בא״י ונראה דסברי כוותי׳. — אמנם בעיקר הדין שהחמיר השבו״י על הכהנים בשביל טומאח ארץ הממים אין כן דעח כל גדולי האחרונים.

סימן צה. ולהסיר חמיהת השבו"י על כל גדולי החחרונים שכחבו שחין דין עומחת חרץ העמים נוהג אלה בזמן שהיי א"י בעהרה שהוא נגד דעת הראשונים הרי"ף והרא"ש והעור, דהנה הרמב"ם פסק דכל המקומות בא"י ששכנו שם עכו"ם מעמא כארץ העמים עד שיבדוק. ובדיקה זו קשה מאוד כדמוכת בכ"מ בש"ם, לכן בדורות הראשונים שהיו בקיאין בבדיקה היו בא"י מקומות בחזקת עהרה ואז שפיר אסור היי לכהן לנאת לחו"ל. אולם בדורות האחרונים שפסקה בדיקה זו גם בא"י אין חילוק האחרונים שפסקה בדיקה זו גם בא"י אין חילוק בין א"י לחו"ל לענין זה, ונכונים דברי האחרונים.

סימן צו. גם החח"ם שקיל וערי בדברי השבו"יי ומסיק דדין זה אם מוחר לכהן ללאת מא"י חלוי בשני העעמים של חום׳ וזיר אם הגזירה על עומאת ארץ העמים הוא שלא ילא מא"י לחו"ל או בשביל המחים. — מה שיש לפלפל בדבריו דאי נימא שעעם הרי"ף והרא"ש והעור הוא משום דאסור לכהן ללאת לחו"ל איך כחבו כל נו"כ השו"ע העעם משום עומאת העמים.

סימן צו. אמנם הא דהרי״ף והרא״ש ס״ל דאסור לכהן לאח לחו״ל השבו״י הוא דכתב כן, אבל בדברי הרי״ף והרא״ש לא מבואר כן להדיא. — ובאמת אין הכרח לומר דסברי כן, ואפ״ל שהעתיקו דין זה אגב אורחא משום דלא חשו להשמיטו מלשון הברייחא. הגם בקילור פסקי הרא״ש נשמע דין זה.

**סימן צח.** וביותר לריך לכבין מכ שמחלק כחח"ם בין אחר חורבן בית ראשון לשני, כלא גם אחר

חורבן בית שני טרחו התנאים והאמוראים לפנות הטומאה מא"י כמבואר בחז"ל. - ביאור ארוך בדין אם קברי לדיקים מטמאים. והגה"ק בדברי יחזקאל כחב ליישב דברי רש"י בגמ' ב"מ דר"ל הוה מלייו מערתא דרבנן שלא תארע חקלה ע"י לדיקים, ולמה לא ליין כל המערות, ותי׳ דלפי שיש טומאות שאינם ידועין ואין הכהן מוזהר עליי, אבל ללדיקים לא ניחא שתבוא תקלה ע"י. - אמנס קושיא דא בלא"ה אפשר ליישב ברווחת עפ"ד רש"י בב"ב דר' בנחה לפי שהיי חדם גדול ניחן לו רשוח ליכנס לקברי ללדיקים, אבל לא לאחרים. ולפי"ז היינו טעמא דר"ל הוה מליין מערחא דרבנו. דלשחר מערות גם חחרים היו יכולים ליכנם. ולמערתה דרבון לא היי רשות רק לר"ל. - אולם מהא דמערת ר"ח איעלמא מיני׳ דר"ל משמע דאין הטעם משום מכשול, ובר׳ בנאה דלא ניתן לו רשות ליכנס במערת אדה"ר השיב לו הב"ק כמדת החילונה כך מדת הפנימית, הרי דחיישי למכשול, ולמה חשו בזה יותר.

סימן צמ. יכוחר דיש לחלק בין קברי החבות הקדושים לקברי התנחים והחמורחים עפ"י הגמ' ברכות מדלגין היינו ע"ג ארונות של מתים, והארונות של זמן התנאים היי בהם חלל טפח דאין בזה אלא איסור דרבנן לכן לא החמירו בספק היכא דלא אפשר לציין המערה, אבל בקברי האבות הקדושים דאין בהם פותח עפח הוי טומאה דאורייחא ולכן החמירו. -קברי לדיקים אם מטמאין החליט בדברי יחזהאל בראיות ברורות דאסור לטמאות מדאורייתא, אולם בכמה מקומות מבואר דאין שום טומאה בלדיקים וקדושים. - ובאמת שפתי היש"מ זלה"ה ברור מללו דודאי לדיקים אין בהם טומאה אבל עפ"י ההלכה אין להתנהג כן דאין כח המבחין בידינו להכריע מי הוא לדיק גמור. - ולפי"ז אפ"ל דלכן נעלמה ממנו מערת ר"ח כי עפ"י דין היו לריכין לליינו וה' יודע שאין שם טומאה, לכן נטלמה ממנו. אבל מערת אדה"ר ואבות הקדושים לא רצו להעלים, למען יוכלן בנ״יו להחפלל שם לכן השיבו לו כמדת החיצונה מדת הפנימית.

סימן ק. עכ״פ נחבאר שבא״י היו מקומות המוחזקין בעהרה, לכן אסור היי לכהן לאח לחו״ל, משא״כ אחר שפסקה הבדיקה והחזקת עהרה בא״י תוכן הענינים

אין חילוק בין א"י לחו"ל לענין זה, ולדקו האחרונים.

— ולדינא קיי"ל לקולא כדעת הפוסקים האחרונים,
דגם החת"ם לא הכריע כהשבו"י אלא הביא דבריו
לפלפולא. — ובהא סלקינן דבכהנים הביאו הרא"ש
והעור דין זה דאסור ללאת מחמת עומאת העמים,
אבל בשאר כל אדם שהעעם הוא בשביל ישוב א"י
והפקעת המלות השמיטו הרא"ש והעור והשו"ע דין
זה לגמרי, ונראה דסברי דאינו נוהג בזה"ז.

סימן קא. העולה מכל הנ"ל דמלוח ישוב א"י לא

מזכר בהרא"ש ועוש"ע. גם בין הראשונים יש

בזה מבוכה. ורוב החולקים על הר"ח חלקו בעיקר עמ"ש

דדין דהכל מעלין אינו נוהג בזה"ז. גם השלה"ק

והחרדים אף שהביאו דעת הרמב"ן מ"מ נראה דלא

מ"ל כווחי. גם הרשב"ש כ' דהפוסקים שלא מנו

מלוה זו סברי דלאו מ"ע דאורייחא היא, וכמה מוני
המלוח לא מנו אותה, וגם השלה"ק בחוכם, א"כ

ס"ל דלא כהרמב"ן.

סימן קב. בשו״ח ב״ש פסק דחין להניח מלוח החזקח ח״ח כדי לעלוח לח״י לקיים מלוח החלויות בחרן. הרי שגם דעתו דחין מלוה בעלי לח״י, דחי יש מלוה בעלם העלי הרי כבר נתחייב בזה בעודו בחו״ל. — גם היש״מ זלה״ה כתב לחתנו הקדוש ז״ל שלח יסע לח״י והעיד בשם הרה״ק מלובלין זלוק״ל ששקל הפסד מלוה כנגד שכרה ולח רלה להפסיד מלוח הכנסת חורחים בשביל נסיעה לח״י. — לדעת הב״ש דהחזקת ת״ח יש לו דין ת״ח לפי״ז המחזיק ח״ח בח״י אית לי חרתי מלוח ח״ח ומלוח ישוב ח״י שמקיים הח״ח. — גודל מעלת המחזיקים ח״ח בח״ר בח״ח. בלח״י לוכן להיפך שמפוים ידי עוברי עבירה בח״י יש לו חלק בעון המטחיקים ח״ מבולר במי יוסף חומן להסיד״ח ז״ל, וכן להיפך המטחלים אח הארן ר״ל. וכבר נחבאר במד״ר דחמור מנוש מחזיקי בעלי העבירה מבעלי העבירה עלמם.

**סימן קג.** גם בדינא דְהכל מעלין שדעת כל הראשונים חוץ הר״ח דנוהג בזה״ז, אפ״ה כ׳ הבאה״ע כיון דאיכא פלוגחא דרבווחא אין לכפות. וק״ו בחיוב העלי׳ ובאיסור היליאה מא״י שרבו כ״כ המחלוקות.

ובפרט היכא דשכיחא היזיקא מחמת המלב השפל כו"ע מודי דאין לחייב בזה.

סימן קד. אמנס ברור הדבר אף שאין חיוב ליסע לח"י מ"מ היושב שם בקדושה ובעהרה מרויח הרבה. - תמי קיימת על כל גדולי וקדושי ישראל מכל הדורות למה לא נסעו לא"י רק מעע מזעיר ראיתי בני עליי והם מועטים. - גם היעב"ן שהפליג בשבת א"י נשאר בחו"ל ושם מנ"כ וכן גם בניו הק" לא קיימו לואת יעקב אביהם. - גם המהרו"ע שהחמיר במלות ישוב א"י נסע בסוף ימין מלפת לחו"ל ושם מנ"כ. — וכבר נשחל ע"ז המהר"ס והובחה חשובתו בכלבו, לפי שהיו לריכין לבעל מלימודם ולחזור אחר פרנסה. אולם תי׳ זה אינו מספיק לכל הלדיקים וקדושים שבכל הדורות. שבודתי היו ביניהם שהיי סיפה בידם לחיות בח"י בלי ערדות. - גם לריך להבין מדוע לא נזדמן להם משמים להלדיקים הקדושים שיוכלו להשיג מאויים לעבוד את ה' במקום הקודש, ואמרו חז"ל שאין ההב"ה מונע מן הלדיה מה שמתאוה. -- וכגאון מהרש"ק שפט מזה דבזה"ז אין מלוה ליסע לא"י. - והיעב"ן ערח להסביר על חכמי הש"ם דאנוסים היו, וזה דוחק. — וכבר נחבאר במאמר ג׳ שבועות שגם הלל הזקן דר בכבל אף בזה"ב ורק אח"כ עלה בשביל הג' שאלות ואין לומר שכולם אנוסים כינ.

סימן קה. גם שזרא הסופר שלח אחרי אנשי טולטילא ולא רלו לעלות לפי שידעו שעתיד ביהמ"ק ליחרב והברו השבח אמת ויליב שאומרים אותו אחר הק"ש, ובודאי שלא היו אנוסים דאילולי כן לא היי עזרא שולח אחריהם. גם ר"ז לא עלה עד שהראו לו מן השמים שהוא נקי מכל חעא.

סימן קר. מכח חמיי זו חידש האבני נזר דאין מלות ישוב א"י אלא אם פרנסתו הוא מא"י, אבל אם מחפרנם מחו"ל שהוא חחת השרים אז אין מלוה בישיבתו בא"י. — וחימה איך המליא חידוש זה שלא נמלא בראשונים. ועוד דמה שבנה יסודו על קושייתו בדין עבד שברח מרבו, כבר נפתרה הקושיא ההיא בראשונים ולפי"ז נסתר כל בנינו. — גם אלו ההיא בראשונים ולפי"ז נסתר כל בנינו. — גם אלו

YW

לא כיי תיי מספיה על הושייתו, וכי נוכל בשביל הושיא לחדש דינים חדשים במ"ע דחורייחה. - ועוד דחי נימה שעיהר מלות ישוב ח"י הוח חם חוכליו פירוחיי מדוע איפוא כ' העור שאין לומר בברכח על המחיי ונאכל מפריה ונשבע מעובה, שאין לחמוד הארץ בשביל פריה ועובה חלא להיים מצוח החלויות בארץ.

סימן קז. גם ראייתו מיע"ה שחמר אין נכסי חו"ל כדמי לו חין רחיי שהוח בשביל ישוב ח״י. דברי גם א"א כביא לא"י מה שנחעשר במלרים, וגם בנ"י לקחו עמהם ביות מלרים וביות הים. - והנה כל גדולי ישראל מדור דור עוררו להחזיה את העוסהים בתורה בא"י שעי"ז יש להם חלה בעסק התורה בא"י. ובמכתב קודש המובא בס' מעשי אבות בחתימת — גאונים ולדיקים מפורסמים שמקדמת דנא כתוב לאמור דאחינו שבגולה מחזיקים בידי אחיהם באה"ק וכו׳ ובזה כל ישראל יש להם חלק במלות ישוב הארץ. **בס המהר"ם חלגיו בשפת אמת, והחיד"א ביוסף** אומן כתבו שהמחזיקים ידי לומדי חורה בח"י מקיימים מלות ישוב ח"י כמו ביושבים שמב. - וחי ניחה כדעת האבני נזר א"כ אדרבה בחמיכתם מבטלים את הושבי א"י ממלות ישוב א"י. אע"כ דמלות ישוב א"י הוא לעסוק שם בתורה על עהרת הקודש.

סימן קח. כשהחעורה הרעיון ליישב עובדי אדמה בח"י כתנגדו לזכ רוב גדולי וקדושי ישראל, גם הר"ח מגריידין שחמך ברעיון זה לפי שלריכין להיות בא"י טובדי אדמה המקיימין מלוח החלויות בארץ גם כוא ז"ל כתב במכתבו שנתבעל כרעיון כזה מחמח ההתנגדות של הלדיקים היותר גדולים. ובמכתבו שכי חח"כ ונדפס בסי סוכת שלם עורר לשלוח מעות לח"י להחזיק שם ביהמ"ד שיעסקו בתורה. גם הגה"ל בעל לב העברי ז"ל העיד על עלמו בספרו שמרו משפט שכאשר לקח את דרכו לא"י בא אל הגה"ה בעל ייטב לב זל"ל והוא הרעיש עולם כנגדו עד שהכריז כי כל המחזיק בו ליסע לא"י כאילו מחזיק לעו״ע. הרי שהחנגדו לרעיון הזה אף במי שכווחו לש"ש. - ובעלי הרעיון עלמס העידו שההתנגדות של כגדולי ישראל כוח בשביל שיראים שלח ילמח מזכ שירלו לעשות מדינה ומלוכה לפני הזמן, והכחישו זאת

וטענו שחשדו אותם בעלילות שוא. ואח"כ איגלאי מילתה למפרע שלדהו הלדיהים המחנגדים. - עוד נדחה באבני נזר לומר דהיושב בא"י שפיר מקיים מצוה. אבל אין חיוב לעלוח, ולכן לא כלו גדולי ישראל לאייו אולם כ"ז אינו מעלה ארוכה מדוע לא עלו לא"ו כל גדולי הדורות אף אם אין מלוה בעליי גופה.

סימן קט. יבואר על נכון בדברים ברורים ואמיתיים דהנה גזירת הגלות מפורש בפסוקים ובמחמרי חז"ל אין מספר. ולפני הגאולה ההכרח שיהיו ישראל בכל הלוי חבל כמבואר במדרש. אלא שהקב"ה יעשה עמכם אות לעובה שאם אחד גולה למקום דומה כמי שגלו כולם. גם הגאולה והקיבוץ גליות יהיו רק אחר שיעשו ישראל חשובה כמבואר ברמב"ם מקרא דושבת עד כ״א וגו׳ ושב וקבלך וגו׳. וכתשובה תהי׳ בעודם בגלות בין העמים. -- מ"ש באהבת יונתן שבנ"י יהיו בא"י בעת מלחמת גוג ומגוג, לפי שמלחמת גוג ומגוג יכי׳ אחר ביאת כמשיח כמבואר בחז"ל, אף שחיילוחיו של גוג ומגוג כם בעולם אף לפני ביאת כמשיח וסובליו מהס. אבל הודם ביאת המשיח כ' האהבת יונתן שאף אם כל האומות יסכימו שיהיי קיבון ישראל לילך לירושלים חלילה שחלך שמה וכוי. - ומ"ש ביש"מ שיעשו תשובה אחר בואם לא"י הכונה לתשובה שילחה, כמבוחר כ"ז במחמר ג' שבועות. - גם בתנדב"א מבואר שהתשובה לריכה להיות בעודם בגלות.

םימן קי. ומבוחר בש"ם ג' טעמים לגזירת הגלות: בגמרת פסחים חיתת לה גלו ישראל חלה כדי שיתוספו עליהם גרים. - ובמס' חענית איתא כשם שא"א לעולם בלא רוחות כך א"א לעולם בלא ישראל. ופירש"י שאין העולם מחקיים אלא בשביל ישראל, והמהרש"ה בע"ו פי' בזה דע"י שישרהל מפרסמין בכל העולם תורתו ואמונתו זהו קיומו של עולם. וכעי"ז הוא גם בפסיקתא. — בגמ' ע"ו איתא לדקה עשה הקב"ה שפזרן לבין האומות דעי"ז ניללים מכליי, וכ"ה גם בתנדב"ח. ומלבד ג' טעמים כללו ישנם עוד טעמים הרבה. -- והאריז"ל כתב הטעם כדי לברר ולהוליא משם הנילולות. - מכל הלין מפורש יולא שההכרח הוא שיהיו ישראל בכל קצוי חבל. ולפי העעמים הנ"ל גזירת הגלות הוא אף על הלדיקים, ואדרבה הם

מסוגלים לחקן יותר ולפרסם חורחו ואמונחו בעולם.

בס האוה״ח הק' כתב העעם בשביל בירור הנילולות ובמקום אחר כ' העעם בשביל שתכבוש מדת הדין ואם לא יקיימו גזירת זירוי בגוים ח״ו חרב מרועה.

ודנזה״ק הביא בשם הרמ״ע מפאנו דחכלית הגלות הוא לעהר אויר העולם, ולכן לריכין להיוח לדיקים ועובדי ה' בכל המקומות.

סימן קיא. גם השלה״ק שמפליג במלוח ישוב א״י כתב דהגלות הוא לטובה כי הגליות גורמים גחולה גדולה לעתיד. עכ״פ מפורש יולא בפסוקים ובדחז״ל דהגלות הוא גזירת המקום ב״ה עד שיבא מלך המשיח ויקבץ גליותינו. — גם הרמב״ן ז״ל כ׳ דהגלות מליל מכלי׳ ח״ו.

סימן קיב. ביאור המד"ר בפתיחתא דאיכ"ר דאדה"ר

נידון בגירושין ושילוחין אף בניו הכנים אותם
לא"י ודן אותם בגירושין ושילוחין, דקשה מדוע
כפל הלשון גירושין ושילוחין. ולפי הנ"ל הכונה שכמו
שחדה"ר גורש מגן עדן ושילח לעוה"ז לתיקון העולם,
כמו כן ישראל גלו מארלם ונעשו שליחים לחקן
איש איש כפי מדתו בכל מקום בואו.

סימן קיג. גם איחא במד"ר שאברהם ברר גיהנם והקב"ה ברר לו את המלכיות, ונתחבטו במאמר זה מפרשי המד"ר היפ"ח ומה"ק, והמה"ק דחה פי׳ היפ״ח אבל גם בפירושו ישנם הרבה דהדוהים. ויתיישב עפ"ד היש"מ זלה"ה בחפל"מ מזמור קמ"ג דעיקר עבודת הלדיקים לריך להיות שלא עמלק"פ אלא אדרבה יש לעשות רלונו גם על מנת שיסבול בגיהנס. ואפשר דלכן בחר א״א בגיהנס כדי שלא יפסיד מלות החלויות בארץ, מועב לו לסבול בגיהנם מלהפסיד מלוח. אולם הקב"ה אמר לו שמשלם שכר לעושי רצונו. ושהגלות הוא לעובת ישראל להפער מעונש הגיהנס, ושוב הסכימה דעת א״א לדעת בוראו ית׳. ונובן בזה המד"ר פ' מסעי שהרחה הקב"ה למשה כל מה שהי׳ ועחיד להיות ואף הגיהנס, וכשנתיירא א"ל הראיחיך בעיניך ושמה לא תעבור, דלפי שהראה לו כל צער הגלות שיהיו גולים מח"י לכן הרחה לו

גם הגיהנם להפים דעתו שבעבור הגלות ניצלו מגיהנס. — כללו של דבר ברור הוא שהגלות הוא גזירת הבוי"ת לעובת ישראל ולעובת העולם. וא"כ אין פלא שנסתבב כן משמים שרוב גדולי ישראל התגוררו בחו"ל.

סימו קיד. ולפי"ו השה לדעת הרמב"ן וסייעתו שיש מלוה בישוב א"י איך יתקיימו שניהם, גזירת הגלות ומלות ישוב א"יו. הן אמנס יש חילוק בין עליית יחיד לעליית רבים בחומה, דביחיד אין איסור השבועה של עליי בחומה. חבל מעעם גזירת הגלות חיד מותר ליחידים לעלות אם כוא נגד גזירת כגלות. - ועוד דאפילו אחר ביאת המשיח שאז בעלו השבועות מ"מ עדיין גזירת הגלות היים ורק הקב"ה יקבן גלויותינו. בן אמת דמטעם פיזור בין האומות סגי באחד, אבל איי שוקל ואיי סופר לכוין המספר, ואם יעלו ביחידות ברוב השנים יהיו שמה רוב ישראל. ... גם אין לומר דאפשר לקיים שניהם שיהי׳ חלק מישראל בא"י והשאר בכל העולם, דמי ומי ההולכים לחו"ל ומי יעלה בהר ה׳. ולדעת האריז״ל זה תלוי בשורש נשחתו של כחו"ח. - גם הרוב"ש דסובר דעליי לח"יו כוי מצוה מ״מ כתב דמפני הגלות שנגזר עליהם מי שהגלם אינו מניחם לשוב. ולפי"ז איך אפשר שיתקיימו שניכם כעליי לח"י וגזירת כגלות

סימן קטו. לכאורה היי סברא לומר דכיון שנגזר על ישראל להיות מפוזר ומפורד בין העמים א״כ בעולה לא״י עובר את פי ה׳, כדמלינו גבי מרגלים שבעפילו לעלות אחר שנגזרה הגזירה אמר עליהם הכי למה זה אחם עוברים את פי הי, אבל אין הדבר כן, שהרי הרבה תנאים נשארו בא"י אף אחר החורבן וגזירת הגלות, ולדעת הרמב"ם מוכרח שיהיו תמיד בנ"י בא"י עבור קידוש החודש, ובודאי רלון הבוי"ת שיהיי בנ"יו בא"יו אף בזמן הגלוח, דגם א"יו בכלל ארבע רוחות השמים. ואין זה דומה לגזירת דור המדבר. - יבואר דגזירת כגלות אין בה לא ליוי ולא איסור ולא חיוב אלא ככל חלוי בהשגחה העליונה, וליחידים אין איסור לעלות מחמת גזירת הגלות, דאין לחוש שבמשך הזמן יעלו כל ישראל לא"י, כי הקב"ה גזר שיהיו ישראל מפוזרים עד עת הגאולה, ודבר אלקינו יקום לעולם, והוא ית׳ מנהיג עולמו כרצונו. — אלא

שעדיין יש להבין איך כחב הרמב"ן ז"ל לשון מחחייב כאו"א, אם גזירת הגלות במקומה עומדת.

סימן קטז. יבואר בדברים ברורים ונכונים, דהנה ישנם מלות ואיסורין שאמרינן לפעמים דחויי ולפעמים הוחרה, ויש בזה מחלוקת ומבוכה גדולה בין הפוסקים. — וכחב הרשב"א בדין העוסק במלוה פעור מן המלוה למה לי קרא פשיטא למה יניח מלוה זו בשביל האחרת, וחי" שם שני חירולים. ולחי האחד הא קמ"ל דהעוסק במלוה פעור מן המלוה האחרה דהוי אלו כהוחרה, ולחי השני אינה אלא דחויי. — והאחרונים פליגי בזה, יש סוברין דהינה אלא דחורי ופעור לגמרי מלעשותה, ויש סוברין דאינה אלא דחורי דחויי וחיובא רמיא עלי לקיימה אלא שמיפער מחמת שעוסק במלוה אחרת.

סימן קיז. ולפי"ז אפ"ל דהוא הדבר גם במצות ישוב א"י דמפאת גזירת הגלות נדחה מלוה זו. אלא שיש לחקור אם אמרינן דהופקע לגמרי ובעלה מלות ישוב א"י. או דנדחה מחמת גזירת הגלות אבל עכ"פ חיובא רמיא עליי. — והנה דעת הריעב"א שכי גבי כלאו שלא לשוב למלרים דמחמת גזירת כגלות הותר, ומכש"כ שלדעתו הופקעה גם מצות ישוב א"י בשביל גזירת הגלות. - אבל דעת הרמב"ן דלא הותרה לגמרי אלא דחוי׳ ועדיין חיובא רמיא על כ״א מישראל אלא שאנוסים אנחנו מחמת גזירת כגלות. - וכנ״מ היא דלדעת הסוברין שהופחע לגמרי גם הדרים בא"י אינם מקיימים מלוח וישבחם בה, זולח מה שהחורה וכמלות חשובים שמה יותר במקום הקודש. - ולדעת כסוברין דנדחה ח"כ הזוכה לדור בח"י שפיר מקיים המלוה. — גם האבני נזר נוטה לומר דדעת הרמב"ן שהמלוה מוטלח רק על הדרים בא"י. - גם הריב"ש דסובר דעליי לח״י הוי מלוה כתב דחין בעלם ההליכה מלום אלא לפי שישוב אייי הוי מלוה לכן הוי ההליכה ג"כ עוסק במלוה. ולהנ"ל דכיון דבישיבה בח"י מקיים מלוה לכן הוי גם ההליכה עוסק במלוה.

סימן קיח. עכ״פ בזמן שאין כאיוי לעלות לא״י ולריכים לכיות בני ישראל בכל אראות פזוריכם,

א"כ אלו ואלו מקיימים שליחותו של הבוי"ת. והכל חלוי בהשגחה העליונה ומהי מלעדי גבר כוננו כפוי הבעש"ט הה' זי"ע דלפעמים האדם חושב שהולך לדרכו בשביל מו"מ אבל באמת מה" מלעדי גבר כוננו שלריך לחקו שם בתורתו ותפלתו. -- ויובן עוד סיום הכתוב ודרכו יחפץ, דרק כשהולך לדבר מצוה לששות חפץ כבוי״ת אז מה׳ מלעדי גבר כוננו. אבל כשאינו בוחר בדרך הטוב, אף כי מניחים אותו מן השמים כי לא נועלים הבחירה, אין שייך לומר בזה מהי מלעדי גבר כוננו. - ואיחא בגמרא בדרך שאדם רולה לילד מוליכין אוחו, דאם דעתו ורלונו לש"ש אז המלאך הטוב הנברא מאוחה מחשבה טובה מוליכו בדרך אמת, ואם לאו מלאד רע מוליכו למה שהוא נגד רצון הבוב"ה. ולפ"ז אנחנו שלא נדע מי לריך להיות בא"י ומי בחו"ל אין לנו להשטן אלא על אבינו שבשמים, והוא יכין מלעדינו.

משה

סימן קים. ולפ״ז אין שום סחירה בדברי השלה״ק שכ׳ דהגלות הוא הכרחי ואעפי״ה הפליג מאד במלוח ישוב א״י דחרוייהו איתנהו, דודאי לריכין להיות ישראל גם בא״י. ובימיו הי׳ החגברות הילה״ר שלא ליסע לא״י לכן ראה לנחוץ להלהיב הלבבות ולהודיע מעלת א״י לחזק את אוחן הלריכין להיות בא״י. — וגם החרדים הזהיר להיות י״ש כפלי כפלים מבחו״ל ואנשים כאלו בודאי מוליכין אותם מן השמים למקום אשר לריכין להיות שמה.

סימן קכ. ומהאי טעמא לא נסע ר"ז לא"י עד שראה שעורים בחלום, לפי שלא רלה לעשות מעשה עד שגילו לו מן השמים. — וכ"ה היש"מ זלה"ה דהמעלה הכי גדולה היא להיות דבוק בה" עד שלא יעשה שום חנועה כ"א ברלון השי"ח. וראוים הדברים למי שאומרם כי הוא החנהג ככה. ולהכי המחין ר"ז למי שאומרם כי הוא החנהג ככה. ולהכי המחין ר"ז אף שהי' לו השחוקקות גדול לא"י עד שגילו לו משמים. — ומהא גופא שר"ז לא נסע לא"י עד שראה בחלום שסרו עוונותיו מזה אפשר להתבונן עד כמה לריך שסרו עוונותיו מזה אפשר להתבונן עד כמה לריך האדם לירא ולפחד שלא לישב בא"י בעודו מלוכלך בחעאים. — גם הרה"ק הר"פ מקארין זלה"ה כחב במאמריו שראונו וחפלו לקבוע דירתו בא"י אבל אך ברלון השי"ח.

סימן קבא. ועל גודל הזכירות שלא לכיות בא"ו מי שעלול לחטוא חעיד החקנה שחקנו הראשונים בירושלים עיה"ה שלח ידורו שמה רוחים מבן עשרים שנה ומעלה אף שמלד ההלכה מותר להתאחר. ואפי"ה בשביל שחששו למכשול גזרו אומר על כל רוה מבן משרים עד ששים שנה שמחויב חיכף ומיד לנחח מירושלים לחו"ל וברשות לגרשו מן הארץ ולרדוף אותו עד חרמה. ואנחנו לא נוכל לגרש בכה"ג מו הארץ. מבל ודמי דמין בידינו לאסור לנאת בכה"ג. -ואיתא במדרש תהלים מי יגור באהליך וכו' מאן יכול לאיחוחבא גבך. ואם המלך דוד החסיד קרי בחיל מי יגור באוכליך אנן יחמי דיחמי מה נענה אבחרי׳. - וראה זה פלא שהתקנה הנ"ל נחתמה מרו"מ ורו"ב גאוני ארץ ביום כ׳ אייר לפני יותר משתי מאות שנה. באותו יום המר שמשנאי הי נשאו ראש והשתלעו על א"י במלכות זדון, באותו היום התעוררו תקיפי דארעה דישראל לגדור גדר ולעמוד בפרץ למען קדושת ארץ ישראל, ורוכ״ה הופיעה בבית מדרשם.

סימן קכב. וכתב הפנ"י בשלהי כתובות על המחמר הדר בח"י שרוי בלח עון, דרק מי שדר בח"י לשם מלות ישוב א"י אז אף אם תקף עליו ילרו ונכשל בעבירה ודמי תוהה על הרמשונות ושב ורפה לו. אבל מי שדר בא"י דרך מקרה וכל שכן מי שבולך חחר ילרו ברע עליו נחמר ותבוחו ותעמחו את ארלי וגר׳. – גם המהרש״ה כ׳ דדין דיכול לכופה לעלות לח"י כוח רק חם עולב לשם מצוב חבל חם נוסע לשם כונה אחרת איו יכול לכופה, והעלה שם דאף באומדנא דמוכח שנוסע לשם כונה אחרת חוכל לעכבו. ואף שבאבני מור הביא דמחשו' הר"ו ומהרי"ע משמע דגם בלי כונת מלוה מחויבת לעלות עמו, חולם כראה דהיכא שידוע בודאי שאינו נוסע לכונת מלוה אינו יכול לכופה. — וכבר נתבאר לעיל דמלות ראיי אינה נחשבת למלוה אם אין לבבו שלם עם הי, וכן גם מצות ישיבת אייי לריכה להיות בכונה לקיום התורה ומלות. — ול"ד למה דאמרינן בשאר מלוח מחוך שלא לשמה בת לשמה. דמניה זו לת נחמרה חלת על תנתי של היום בחורב ובמלוח, ואם בוא בעל עבירה אז בוי ישיבתו בח"י עבירה גדולה, וגם מעמח חת החרץ. וכן מלינו גבי מירות שכי בר"ן בנדרים דחם חין

כונחו רלוו׳ הוי במירותו עבירה כיון דאית בי' חשש חקלה ונקרא עי"ז רשע. — וכ״ה גם בישוב א״י דכיון דאית ביי חשש חקלה לריך להיות דיקא בכונה רלוי׳. — מה גם דיש סחירות רבות בש״ם אמימרא דלעולם יעסוק אדם בתורה אפילו שלא לשמה, ואין ללמוד משם על מלות ישוב א״י דאית בה חשש חקלה מרובה אם עושה שלא לשמה.

סימן קכג. ביאור אומרם ז"ל לעולם יעסוק אדם בחו"ת אפילו שלא לשתה. — סחירה מהספרי המובח בברייתה בנדרים אל חמשם עטרה להחגדר בם וכוי. והזרע אברהם פיי דהגמי דלעולם יעסוק אדם מיירי כשעושה מאהבת השכר ויראת העונש. והברייתא האל תעשם עערה או הרדום מיירי כשעושה בשביל חועלת עבעי וגשמי כגון פרנסה. — חי' זה ניחא לדברי הרמב"ם והרמב"ן והריטב"ה דרק לחהבת שכר ויראת העונש מותר שלא לשמה. -- אבל לדעת החום׳ בברכות דגם בשביל שיכבדוהו מותר לעסות אפילו שלא לשמה נמלא לפי"ן סתירה מהספרי ומגמ' נדרים. --אולם מלינו שהתום׳ עלמם סוחרים דבריהם במקום אחר. ואולי י"ל כמ"ש המהרש"ל דלפי שהיו בעלי תום׳ הרבה לכן מולאים לפעמים סחירה בדבריהם. בזוה"ה חושב בין הע"ר חותן הבונים בתי כנסיות שלה לשמה, וכי שם הרח"ו דהות בכלל נוח לו שנהפכה וכוי, כרי דלאו דוקא כלומד להנער כוא בכלל זכ.

סימן קבד. איך שיהי׳ ההכרעה בדין דלמולם יעסוק אדם בחומ"ל אפילו שלא לשמה, מכל מקום לא נאמר זאת על מלות ישוב א"י דלריך שיהי׳ דוקא לשמה כאשר נתבאר. — ואף שבדינא דהכל מעלין לא מלינו בשו"ע ובפוסקים כהכרעת המהרש"ק דכשנוסע שלא לשמה אינו יכול לכופה, אפשר משום שלא רלו לבעל תקנ"ח בענין הכתובה דא"א למסור לבי"ד דבר החלוי נמחשבה. — וכן מלינו דאף שנמנעו מלהשביע את האשה מ"מ תקנו שתהא נודרת ליחומים. — ולדעת המהרש"ק ל"ל דאם אין אומדנא להיפך אוקמיק אחזקחי׳ שנוסע לש"ש. — גם האלשיך הק׳ כ׳ דאין אדם זוכה לדירת א"י אלא בהולך שמה בשביל קדושתה.

**סימן** קבח. גם האוכ"ח הק' הזהיר שלא חהיי כונת ישוב הארן להנאת הגוף אלא לשם ה'. —

TYD

תוכן הענינים

ביחור המדרש בפתיחה לחיכ"ר דרבי הוי משלח למייחי נטורי הרחת. דקשה למה הרת לריש מטרחת וסנטרת מחריבי קרתת. ולהנ"ל יובן דלפי שמנהיגי העיר חשבו ששומרי השדות הם שומרי העיר ולא העוסהים בחורה לכן הרא אותם מחריבי הרתא, דעיהר הישוב לריך לביות בכונה לשם הי

סימו קבו. ויובן בזה מ"ש רב כהנת על ישיבתו בא"י שבא לו כעונש על דנסב כהנחא. דלפי מה שנתבחר לריך הנסיעה לח"י להיות כה לש"ש, וכיון שתחלת נסיעתו של ר"כ היי מפני אימת המלכות, לכן בי׳ זה בעיניו גלות ועונש. ושפיר ניחא מה שהפיסו דעתו שאר האמוראים שאמרו לו למקום חורה גלית. דסוכ"ם כרי עסק בתורה אח"כ בא"י ומתוך שלא לשמה בא אח"ב לשמה.

סימו קבו. מילתא דתמוה בסה"ה חסד לאברהם דכל הדר בח"יו נקרא לדיק דאם לא היי לדיק ביחה כארץ מהיאו. וזה פליאה נשגבה דהלא כמה טוברי טבירה ישבו בא"י ולא הקיאה אותם הארז עד שנתמלא סאתם. גם הז' אומות ישבו שמה כמה דורות. - ובגמרא סנהדרין אמר ראב"י עה"כ כי אבוד תאבדון מהר, שמע מינה דמהרה דמארי עלמא חמני מאה וחמשין וחרתי הוו. וכן בגמ' גיטיו לא חרבה א"י עד שעבדו בה ז' בתי דינים ע"ז, ואפ"ה לא בקיאב אותם בארץ. וכן בסדום ובמשמשי אחאב לא בקיאב אותם בארץ עד שבא קילם. ... גם בימי כתכ"ד ישבו בח"י ערביים רשעים, ולה כקיחה חוחם הארץ. - ועעם הדבר לפי שאין הקב"ה ממהר להפרע מעושי הרעה, כמו שדרשו מהפסוק אשר אין נעשה פתגם הרטה מהרה וגו'. -- וכן אפשר להביא כמה ראיות מהפסוקים ומדחז"ל דאפשר לישב בא"י ולהרשיע כי אין בקב"ה נועל הבחירה מן האדם, וע"כ שאין דברי בחסל"ח כפשוטן דמדלא בקיאב אותם בארן לדיקים כם.

סימן קבח. איברא דוכדו הרב חיד"א ז"ל כתב בשה"ג שהי׳ למרחה שיניו כחי"ה זהנו בעל חסל"ח ורחה שנפלו שבושים בדפוסים ועלה כולו קמשונים, ולפי"ז היי מקום לומר דטעות נפל בדפום. - או דאפ"ל דדברי החסל"א קאי על העחיד, כאשר

כן מבוחר גם בפרדר"ח, דלעתיד ינערו רשעים מח"יי אמנם זה דחוק מאוד.

סימן קכש. אולם יבוארו דבריו הקי על נכון עפמיש בם׳ למח כ׳ לובי דמקום הקודש מקום השכינה נחהפלה ותחתיה באה רלועה מארץ העמים ועל רלועה זאת בנו שם העכו"ם בית ע"ו שלהם. כי אדמת הקודש אינה מקבלת כל טומאה. - וע"כ אין הפירוש שנבקעה כארץ ונעחקה האדמה ממקומה, אלא הכונה על מרכז הפנימי של האדמה ושורשה. - וכעי"ז היי ביעקב שדחו"ל עה"פ הארן אשר אחה שוכב עליי מלמד שקפלה והניחה תחת יע"ח. — וכ"ה בזוה"ק ובכהאריז"ל דלפי שא"י ומקום המקדש היי עם ישראל במדבר לכן הותר להם להקריב קרבנות שמה. ... ובדרך זה פיי הערבי נחל הא דילפינן סותר על מנח לבנות במקומו מהכחוב דעפ"י ה' יחנו וגו', דכיון שכלך עמכם א"י חשיב ככל למהום אחד. \_\_ גם השלה"ק כ' דלכן הותר להביא את יעקב אע"ה אחר כסתלקותו לא"י לפי שגם במלרים ישב על אדמת א"ינ ובש"ך עה"ת כ׳ שנשתלחה רלועה מח"י לגושו ומתקפלת והולכת לפניו ויעקב בתוכה. -- וכ"ז הוא סובב רק על פנימיות הארץ שהוא השורש כל דבר. והיא נעלמה מסתם בני אדם ולא נחגלה אלא לגדיקים אמיתיים המרגישים בין טומאה לטהרה.

סימן קל. גם בזוה"ק מסביר אומרם ז"ל מלמד שנחקפלה לו א"י, דהכונה על ארץ עילאה, וביינו שארעא קדישא עילאה הוא המרכז הפנימי וכשורש של ח"י דלמטה. -- ישוב על קוי הרמב"ם בס׳ כמורה מדוע אמרה החורה במקום אשר יבחר ולא פרט מקום המקדש הר המוריי שהיי ידוע אז. לפי דחז בשעח הבלח בחורה היי מהום ההודש נע ונד שמהם במדבר ולא נודע איי מקומו לכן קראו בלשון נסחר. — ולפי"ז יש שני אופני כקאה מא"י לעוברי עבירה, הא' שמתקפלת האדמה תחתיו ובאה שמה רלועה של אדמה עמאה, והבי שנחגרש לגמרי מו הארץ בגלוי. - נמלא דהרשעים אינם דרים לעולם בח"י. ורוב דברי בחסל"ח מיוסדים על דברים נעלמים ולא דיבר אלא מבני גילו שבאו בסוד ה' זיודעים מי הוא היושב בא"י ומי יושב על רלועת ארץ העמים.

סימו הלא. והמהר"ם חגיו בספרו שפח אמת הפליג בגודל המלוה להחזיה עניי ח״י ושפד מרורות על אלו שאמרו שהיושבים בא"י עוברים על גזירת הי שתהיי הארץ שממה, וכבר נתבאר דרלון הבויית שגם בא"י יכיי חלק מישראל אף בזמן כגלות, ואדרבה מלוה גדולה לתומכם ובזה יש לנו חלק במצות התלויות בארץ שהם מקיימים. - ואינו מובן מש"כ דהמרגלים לא דברו סרה על הארז אלא על יושביי ולכן נענשו. ובזה הוכיח בשבט תוכחתו את האנשים החטאים בימיו אשר גם כם דברו סרה על תושביה. -- וזה תמוה שהרי המרגלים נשלחו בשביל כך להודיע החזק הוא וגוי, וכייכ הרמב"ן ז"ל בכ"מ שעונשם היי בעבור שהוליתו דבת הארץ דיהא ולא על אנשיי. - ועוד דאין איסור לדבר לה"ר על הכנענים, וגם הכחוב מעיד כמעשה חרץ מלרים וגו' שהיו מקולקלין מכל האומות, הרי שפרע קלקלתם כדי לידע להזהר מהם. — ולכן עכל"ל דחין כונת המהר"ם חגיז לדמות ממש החנשים שבימיו להמרגלים. שהמרגלים לא דברו על הארץ, אלא שר"ל כמו שהמרגלים פחחו חחלה בשבח הארץ ואח"כ סבבו לרעה. ככה עשו בימיו עד שדברו סרה גם על חושביי בכשרים.

סימן קלב. ובעיקר חטא המרגלים שאמרו ארץ אוכלת יושביי, כלשון הזה כתב בחשר' מהר"ם שבכלבו, והקשה בפאח השולחן הלא לשון זה אמרו המרגלים. ותיי דעלם הדברים אמת הם דהחוטא בפלטין של מלך מסוכן בענשו, אלא שהמרגלים גינו דבר זה. — ודברי פאת השלחן מבוארים בקלרה בשלה"ק פי לך דאף שהמרגלים דברו זה הפסוק הם דברו לרעה והוליאו דברי קדושה לחולין חולין הוא להם. — חזינן דעל עוברי עבירה במקום הקודש באמת נאמרו הדברים דארץ אוכלת יושביי היא, וא"ה מי לא יירא לנפשו.

סימן קלג. יבוארו שלש טשרם עיקרים בדין ישוב א"י: א) לדיק חמים היושב בא"י זכוח גדול הוא לו לדעת כל הפוסקים. ב) עובר עבירה היושב בא"י מעמא את הארץ וגדול עונו מנשוא, וכמו ששקולה ישיבת א"י ככל החורה כולה באיש לדיק, כן שקולה א"י ככל העבירות שבתורה באדם רשע וחועא. ג) אין לדור בא"י במקום רשעים, ולא אמרו אלא לעולם לדור בא"י במקום רשעים, ולא אמרו אלא לעולם

ידור אדם בא"י אפילו בעיר שרובה גוים. ולא בעיר שרובה מינים. ד) מי שאין לו פרנסה אין לו ליסע לח"י דעניות מעבירה על דעתו ועל דעת קונו. ה) אף שיש פלוגחה בין הרמב"ן ושהר הרחשונים הם יש חיוב לעלות לח"י, מ"מ מחמת גזירת כגלות ע"כ שחף לדעת הרמב"ן אין החיוב לעלות אלא שהזוכים לישב שמה מקיימים מצות ישוב איינ אבל גם היושבים בגולה מקיימים בזכ רלון הבוב"ה ואלו ואלו לריכים שיביי דעתם לש"ש להיים שליחות הכשגתה העליונה. ו) אלו האומרים שכל ישראל יסעו לא"י ערם ביאח המשיח דברי מינות ואפיקורסות בפיהם, שזה נגד המבואר בפסוקים ובדברי חז"ל. והמחמין החמתי ח"ח שיכחים זאת. ז) בענין כאיסור לנאת מא"י ביא מבוכה גדולה בין הרחשונים, והרבה פוסחים השמיעו דין זה, ובכה"ג ביכא דלא איחמר בילכתא לא כמר ולא כמר דעביד כמר עביד ודעביד כמר עביד. ומלד כהלכה איז בידינו להחמיר בכה"ג. ח) העוסק במלוה חשובה בחו"ל אין לו לבעל ממנה לעלות לא"י. ע) נסיעה לא"י לריך להיות דוקא לשמה לשם קיום התורה והמצות. י) כל כשולח מעות לעניי א"י בעוסקים בחורב ומקיימים מצוחי׳ מהיימין בזה מצות ישוב א״י כתיקונה. יא) גם לכהן מוחר עכשיו לנחת מח"י לחו"ל, דעכשיו גם בא"י אין מהום מוחזה בטהרה. יב) להנות בית או שדה מעכו"ם בא"י היא מצוה יותר מעלי' לא"י. ולעומת זאת המסייע אה שיתיישבו שמה אפיקורסים ומחשיתי ברבים עוברין על לחוין דחורייחת. יג) מי שאינו מתנכג כשורה בא"י מלוה להשחדל שיעזוב אם כארן וילך לו לחו"ל, וכ"ז כוא אף בעבירות שאדם דש בעקביו, ולריך לכחאמן לכליל ארכ"ה מעומאת במחעיתים את הארז.

סימן קלד. דברים כדרבונות לכעיר אוזן שומעת
דברי אמת שלא כימים הראשונים הימים האלה
וכל פרטי ההלכות שנתבארו סובבים הולכים על שנים
כתיקונם כאשר לא נתפשטה עדיין נגע הליונות בעולם,
ובתקופה חשכה ונוראה כזו אפשר דכו"ע מודי לשיעת
הר"ח. — ומכש"כ כאשר יש בא"י שלטון של מינים
המעצירים על הדת מאות אלפים ורבבות מבנ"י, ובפרע
שאה"כ מושל מקשיב וגו' כל משרתיו רשעים והרמ"ע
מפאנו כתב העעם לפי שכולם נגררין אחר הממשלה.

סימן קלה. וכחב באגרת שמואל על רוח דחטאו של אלימלך הי׳ על שלא הלך לו ממקום הרשע ששפטו את שופטיהם, אבל מפני הרעב לכבוד עלמו הלך לו. — ובימינו הנסיונות עלומות בא"י והרבה כשרים נתפסים בדיעות כוזבות של מינות ואפיקורסות מחמת השפעת המדינה והמפלגות, תחילתו באונם בשביל פרנסה וכדומה, וסופו ברלון.

סימן קלו. מבואר בס' יראים דהמחניף לרשעים בא"י מעמא את הארץ וגורם לשכינה שתסחלק מישראל ועובר על שני לאוין. — וכ' האוה"ח הקי עה"פ ולא חקיא וגו' דאם לא ישמרו המלות חקיא הארץ אף השומרים על שלא מיחו בשלא שמרו, ודברים אלו נוקבים ויורדים לחדרי בען. — אמנם בעוה"ר לא די שאינם מוחין אלא מחפין על מעשי המינים ונמשכין אחרי דעותיהם. — ובפרע שכל מגמחם להכשיל ולהפוך העולם למינות.

סימן קדו. ומלבד שקשה ליזהר מחמת חומר המלוות החלויות בארץ, נחוסף בדורות האחרונים עוד האיסור החמור ללמוד לשונות נכרים, וחתמו כל גאוני וקדושי ישראל בעת ההוא על החרם הנורא הזה, וקדושי ישראל בעת ההוא על החרם הנורא הזה, ונתחזק האיסור אח"כ כמ"ע ע"י גדולי הדורות. ואיסור זה נעשה רק על א"י. ועכשיו בעוה"ר רובם ככולם עוברים שם על החרם החמור הזה, ולא עוד אלא שלומדים שם לשונם הטמא עברית שבדו מלבם, ויחבאר חומר האיסור של העברית במאמר השלישי. — באי מנוסחאי החרם על לימוד לשונות זרים נאמר דאף מס יהיו המיוסדים מפורסמים לדיקים ויאמרו שכונחם לש"ש ולחיזוק האמונה לא יאבו ולא ישמעו להם. הרי שהבינו שבעיקבא דמשיחא יש מליוסד בית חיכוך כזה. שהבינו שבעיקבם יתנו ידם לייסד בית חיכוך כזה.

סימן קלח. ומלינו בגמ' ב"מ שנשנו כמה מימרות לפי מלב הדור. וכ"כ אפ"ל דבזמנים הקודמים של החרדים והשלה"ק הי' לורך יותר להפליג בשבח ישוב א"י כדי לעורר הראוים לכך, דקלי הדעת בלא"ה לא רלו ליסע לא"י. — ועכשיו נהפוך הוא שהמינים הדורסים ברגל גאוה כל מלות ה' תפסו לכלי זינם במלות ישוב א"י כדי ללודד נפשות נקיות. — ובדרך במלות ישוב א"י כדי ללודד נפשות נקיות. — ובדרך

לחות אפשר להעתים רמז בת״ש חז״ל משחרב ביהת״ק ניטל טעם ביאה וניתן לטוברי עבירה, שחז״ל ראו ברוח קדשם שיבא זמן אשר הס״ת ימסור טעם זה של ביאת הארץ לטוברי עבירה להסית ולהדית.

סימן קלם. עוד זאת שהליונים עשו ממצות ישוד א"י חק לע"ז הליונית שלהם, ואח"כ עושים עם העולים שחחת מתשלחם ככל העולה על רוחם להפכם למינות ר"ל. — וזה דרכם כסל למו מאז התנוץ רעיון הליוני להחגרות באומות ולהלשין על ישראל, כאשר יעידו ויגידו גדולי ישראל מקדמת דנא כי נצטרך לגם עלום להנצל ממלשינותיהם, ובעוה"ר לא זכינו לנס, וגרמו מה שגרמו ועדיון לא שבנו מעשותינו. — ומצות ישוד א"י משמשת להם לסמא העינים ועל כל פשעיהם חכסה אהבת א"י. — מצוריכם הדחים נותנים להם יד ותיחוק בזה שמגדילים מצות ישוד א"י בעיני העולם כדי להחניף להם.

סימן קמ. חמיהה עלומה על האגודה שפרסמו כרוז בכנסי׳ גדולה הרביעית שלהם שכל היהודים בכל תפוצות ישראל יעלו לא"י כי הוא פלעין של מלך. ואיך פלטה קולמסם דיבורים כאלה נגד גזירת הגלות המבוחר בפסוקים ובדחז"ל, ושזה קיומו של עולם ומליל מן הכלי׳ ומגיהנם. - עוד זאת יפלא שלא חילתו בין גברא לגברא, בין שומרי תורה לקלי דעת האסורים לישב בח"י ובישיבחם שמה מעכבין את הגאולה. -גם טעמם ונימוקם בשביל שח"י הוא פלטיו של מלך לכן יבואו כולם שמה הוא טעמא לסתור, דאדרבה בשביל שהוא פלטין של מלך אין לבוא אל שער המלך בלבוש שק. והרחשונים כמלחכים פחדו ויירחו לנפשם לבוח לפלטין של מלך. - וכחחרון הכביד שרובי רבבות נפשות טהורות נשרפו באש הכפירה הליונית. כו רובם ככולם אין לכם אפשרות ליסע לא"י רק ע"י כציונים. הפורשים רשת לרגלם ונלבדים תחת ידיהם, וחיך זה נחנו יד לפושעים בהכרותם ואת, ולקחו על עלמם החריות גדולה ועלומה להפקיר נפשות ישראל. \_\_ ומבואר בקבלת רבה דר"י לוה לר"ח לחזור לחו"ל כיון שבא לא"י על חמרא דכבוא רשיעא, וק"ו לאוחם שבאים באמלעות בליונים העוקרים כל זיק של חורה ואמונה מנפשות ישראל. - ויותר חמוה שהיו בחוך

אותה הכנסי' רבנים יראי ה' שאינם מסכימים בלבם לכ"ז, אמנם דא עקא שהכל הוא ביד המנהלים כחומר ביד היולר.

סימו המא. ומלבד שישנם טעמים נשגבים שלריכים להיות בחו"ל בזמן הגלות בנ"י שומרי תומ"ל, יש בימינו אלה טעם נוסף לכך. כדי שיודיעו לערם של היראים הנאנקים חחת שבע המושלים האפיקורסים לרבים. ולהכריחם שיסוגו אחור מלבלע זממם הרע. ואיי בגמי פסחים דהודה לו ההוא מינא לר"א --שתב"ע לא מכלים את ישראל דלא ליהרי להו מלכות קטיעא. כרי שאלמלי כיו כל ישראל חחת ממשלה אחת כיו ח"ו מכלים אותם, ורק מחמת הבושה שישארו ישראל בשאר מדינות נמנעים מזה. - וגדולה מדת הבושה כמ"ש הרמב"ם בפיה"מ פי חלה והחוה"ל בשער הבחינה שנמנעים מהרבה דברים מגונים בשביל הבושה. - וה"ו שיהי׳ להם לבושה למושלי ישראל אם ישארו בשתר המדינות בנ"י שומרי חומ"ל ובממשלתם שבשם ישראל מכונה יעבירו את כולם על הדת ח"ו. ואמרן חז"ל גדולה השנאה ששונאים עמי הארץ יותר משנחת עובדי כוכבים לישרחל. ותנית עוד שם אלמלה אנו לריכים להם למו"מ היו בורגיו אותנו. והמג"א הלכות בהמ"ז פסה דרשע בפרססית לה גרע מע"ה בזמן החלמוד. – וכש"כ אלה המוחזקין להעביר על הדח, והחפארו בפרהסיא לאמר שרלונס לעהור את דת תוב"ה ח"ו. ורק מחמת שנמצאים בחו"ל שומרי הומ"ל כסיפא להו מילחא להוציא מחשבתם לפועל, אשר על כן מתאמלים להביא חחת ידיהם כל בנ"י כדי שיוכלו לעשות כל מה שלבם חפז.

סימן קמב. הצל יפלה פיהם של הלצועים שאם כל שומרי חומ"ל יהיו בא"י יוכלו להלחם יותר נגד המינים, כי הליונים הכופרים עלמם מכרחים השכם והערב שיבואו כולם לא"י, אין זה אלא שלבם סמוך ובעוח שבמשך הזמן יתפסו לרשתם את כל העילים אף היראים.

סימן קמג. וכבר הובאו מדרשי חז"ל דמשה הוכיח את ישראל והזהירם שייענשו על החעאים, אבל בלעם הרשע אמר להם אל חתייראו כדי להפילם

ולהכשילם. — האף אמנם שברכוחיו של בלעם היו נבואה מאח ה' ונכתבו בחוה"ק, אבל מרע"ה אמר נבואה מאח ה' ונכתבו בחוה"ק, אבל מרע"ה אמר להם הברכוח והשבחים וגם את החוכחות, ובלעם הרשע אמר רק הברכוח ולא האזהרות, ובאו ישראל לעעות ונפלו בשעים ר"ל. — וייבן בזה מאמר פליאה בחרגום יינתן ואינון בכיין וקריין שמע, דלפי ששמעו לעלח בלעם שאמר להם רק הברכוח והשבחים ולא אמר להם האזהרה הכחובה בק"ש השמרו לכם וגו' לכן נכשלו ונפלו בשיעים, וכאשר התחרעו ועשו חשובה בכו וקראו ק"ש להחבונן במה שכחוב בק"ש. — והלבועים בימינו המזהרות והחנאים שנאמרו בישוב א"י. גם מעלימים המזהרות והחנאים שנאמרו בישוב א"י. גם מעלימים מה שמבואר בתוב"ק ובחז"ל שנגזר על ישראל גזירת הבלוח ורק הקב"ה יקבן גליוחינו, הוא ולא אחר.

סיכון קמד. ואיחא בגמי ברכות שבטלו מלומר עשרת הדברות מפני תרעומת המינין, שלא יאמרו מדברות מפני תרעומת המינין, שלא יאמרו אין שאר חורה אמת. הרי שאפילו עשרת הדברות שהם עיקרי הדת ומפי הגבורה שמענום בטלום ואסרום לקרות בליבור ואף לכחוב בעבלא בביהכנ״ם כדי שלא יאמרו אין שאר חורה אמת, ומכש״ה במלוה אחת של ישוב א״י שאף אלו הי׳ כחובה בעשרת הדברות לא הי׳ לפרסם זאת ברבים. — ובסה״ק דברי יחזקאל קלל בקללות נמרלות אותם שאמרו שהדר בא״י אף קלל בקללות נמרלות אותם שאמרו שהדר בא״י אף שאינו מקיים התורה אין בו עון, אף שלא נתפשע עדיין רעיון הליונות בימיו, ומכש״ה בזמנינו זה שנהפך כל העילם למינות, וק״ו לפרסם הפלגת דברים נגד האמת.

סימן קמה. כבר וחבאר שכל דברוח קודש של החכמים שבכל הדורות מכוונים נגד אותו החכמים שבכל הדורות מכוונים נגד אותו ילה״ר והמכשלה השולעת בדורם. — בדורות הקודמים התגבר הילה״ר למנוע אף היחידים הלריכים ליסע לא״י לבוא שמה, לכן הלהיבו הלבבות לעוררם ולחזקם. כאשר כתב החרדים בימיו שעיניהם רואות שעמלק מזדמן להם בדרך למנוע ביאתם לא״י. — ובימינו נהפוך הוא שעמלקים החיישבו בא״י וחן שחוע לשונם לסמות עיני כל ישראל בכח מזות ישוב א״י. הכי נסמכה פרשת עמלק לביאת א״י, דבימינו הע״ר שהמה זרע עמלק משתמשים במצות ביאת א״י לעכב גאולתם של ישראל וביאתם לא״י עם מלך המשיח. — ואולי

זה נרמז בדברי המדרש פ'י שמיני זה הדבר אשר לוה ה'י חטשו, אוחו ילה"ר חטבירו מלבבכם, דהכונה שלריך להטביר אוחו הילה"ר השולט באוחו הדור.

םימו המו. עוד יש לדקדק עובה במחמר המדרש הנ"ל ולהבין סיום המחמר כשם שהוח יחידי בשולם כד תהיי עבודתכם מיוחדת לפניו וכוי דלכחורה אין לזה רמז בקרא הכ"ל. - יבואר עפמ"ש בגמי יבמות יכול יתיירה חדם מו המקדש וכו' לה ממקדש אתה מחיירא אלא ממי שהזהיר על המהדש. וכחבו כתוסי דגבי אביו שאין בו קדושה לא הולרך לומר כן, אבל גבי מקדש אלטריך משום דהוי דבר שבקדושה. - בסבר לדבר לפי שמורא אביו אינו אלא בשביל ליוי כי ואין בו בעלם שום קדושה לכן א"א לעעות. אבל במקדש שהוא דבר שבקדושה יש מקום לשעות לכן כזכיר שלא מן כמקדש אחב מחיירא אלא ממי שהזהיר על המקדע. - כעי"ז כתב בס' מחולת המחנים והחריך שם ברחיות ומסיק דחותם שחינם שומרים חומ"ל ועומדים באימה וביראה לפני הס"ח. כס״ת שלו אסור בכנאב, וביבכנ״ם שלו כוא ללם בסתר כלב. — ובזה יוכן כונת מאחז"ל דכיון שהוקם המשכן והי׳ מקום לטעות לירה ממשכן משום שיש בו קדושה, לכן הזהיר הכתוב זה הדבר אשר לוה הי חעשו. כלומר רק בשביל שלוה הי, וז"ש כשם שהוא יחיד בעולמו כך חהי׳ עבודחכם מיוחדת לפניו. ודון מינה למעשה האפיקורסים שמשחמשים בקדושת החרץ בלי המורח ממי שלוה על קדושת החרץ. דוה בות מייו רייל

סימן קמז. כעי"ז העלה גם הרמב"ם ז"ל בסה"מ
דאף במשה רבע"ה אם נותנים לו אמיחות עלם,
לא בכונה שהשי"ח שלחו הוי בכלל משחף ש"ש ודבר
אחר. — מבואר שכל עלמאות מבלעדי השי"ח הוי
ע"ז ר"ל. והכי קראו ליום אידם יום העלמאות, שזה
מחלה בעליל על מינות ר"ל.

**סיטן קטח.** וכתב הכלי יקר דטעם השמיעה הוא להשריש האמונה והבטחון בה', והארץ חקפיד ש"ז שיחגלגל על ידה כח האמונה בישראל ובהעדר זאת אינה מחפייסת אלא בגלות ישראל ממנה. וכש"כ

אם על ידה מתגלגל מינות וכפירה בישראל מה נורא היא קפידת הארץ.

סימן קממ. ואיחא בגמ' חולין אין מינין בעכו"ס,

דנכרים שבחו"ל מנהג אבוחיהם בידיהם. ופיי

שם החום' דלכן גם נכרים שבא"י אין אדוקים כ"כ

לשם ע"ז. ולכאורה למה יגרע א"י מחו"ל. — יבואר

מפמ"ש הרמ"ע מפאנו עה"פ יגער ה' בך השמן וגוי

הבוחר בירושלים, שהשען בחר בירושלים להחגבר

שמה יותר. ובעוה"ר הגיעה התגברות השען באהיין

עד לשיאה, שלא נשמע בכל כדור הארן כחועבות

שעשו בארה"ק. — והנה הנכרים שבחו"ל משפיעים

על הנכרים שבא"י כי רובם בחו"ל. אבל בישראל

שמשחמשים בלשון מדברת גדולות ובפסוק כי מליון

הוא חורה, ממילא השפעת המינות וכפירה שלהם

הולכת ומתפשעת על כל העולם, ובעוה"ר שעול

סימן קב. כבר נחבאר שנסיעת א"י זריך להיות אך לשמה לכן מי שנחעורר בלבו חשק לא"י ישקול בנפשו אם לא בא לו אותו החשק ע"י חלקלקות לשונם של הליונים. — וכתב בסה"ק אגרא דכלה דהילה"ר מסמא עיני האדם לפחותו לעבירה באמרו שהיא מלוה, והסימן להבחין אם היא באמת מלוה הוא כשיתבוק בנפשו ויראה אם גדלה חשוקתו גם לשאר מלוות, ואם לאו יבין לאשורו שהחשוקה הזאת היא מפיחוי הילה"ר, להפילו במכמורת ותחתי מעמוד הבהרת, וסיים שכך היא הקבלה בידו. — ובליקועי מהר"ן כ' דבעיקבא המשיחא יהי מבול של אפיקורסות ויכנס אף בלב המשיחא יהי מבול של אפיקורסות ויכנס אף בלב הכשרה, וראה ברוח קדשו המלב בעיקבא דמשיחא.

סימן קנא. חז"ל הורונו לעשות היפך ממה שאומרים המינים כדי שלא ליגרור אבתרייהו, ועמאו את הכהן העוסק בפרה אדומה כדי להוליא מלבן של לדוקים. — ומלינו בגמ' ברכות שהתקאים אמרו ההיפך ממה שאמר חנינא בן אחי ר"י אף שהי' מגדולי חכמי המלאים ולא הניח כמותו בא"י, בשביל שהי' מעבר שנים בחו"ל שהוא נגד ההלכה וחששו שלא יבואו לגרור אבתרי'. — ולכאורה יש להבין הלא חכם שאסר אין חבירו רשאי להחיר דשוי' חחיכה דאיסורא, שהוא אכור דאורי חחיכה האיסורא, שהוא אכור דאוריותא, ואיך החירו החכמים מה שאסר הוא.

וחולי י"ל דחין זה דומה לגמרי למ"ש בש"ש שוי אנפשי חתיכה דחיסורא שאסור מדאורייתא, אלא הכונה שרובץ על החתיכה איסור עכ"פ מדרבק.

סימן קגב. ישוב לקושית האחרונים על מ״ש הרמ״א דחכם שהחיר אין חבירו רשאי לאסור מגמרא הנ״ל דמבואר דרק להחיר אסור מה שאסר חכם חבירו. הנ״ל דמבואר דרק להחיר אסור מה שאסר חכם חבירו. וחו הפוסקים דמותר לאסור למה לא מביאים ראי׳ מגמ׳ הנ״ל. — מ״מ יולא דהיכא דאיכא חשש דלא ליגררי אבתרי מוחר להחיר האסור. וכ״כ הרמ״ע מפאנו לא ולמד כמה ראוי לגדור גדר במקום בקעה. — אחה הראית לדעת דאף אדם גדול שעשה דבר א׳ שלא כחורה גדרו גדר שלא להסכים לדבריו בשום שלא כחורה גדרו גדר שלא להסכים לדבריו בשום בדרכי הציונים הכופרים שכל דבריהם הם נגד החורה, בדרכי הציונים הכופרים שכל דבריהם אף אלו הי׳ מליאות שהחיוב להגיד שלא כדבריהם אף אלו הי׳ מליאות שהחיוב להגיד שלא כדבריהם מעיקר הדין.

סימן קנג. עוד זאת דאחריות גדול הוא לדור תחת מלכות המינות. וכתב הרמב״ם דאסור לדור בעיר שיש בה ע״ז אלא שאנוסים אנחנו. אלא שמלכות האומות אינה ע״ז דאינהו לגרמייהו עבדי, ונלעוינו שלא למרוד בהם ולהתפלל לשלותם. — לא כן באותה מלכות המינות שקמה בא״י אשר בכפירה יסודה וגרוע מע״ז דשאני מינות דמשכא. וא״כ מי יודע אם מותר להכנים עלמו בנסיון שלא יפול לרשתם ח״ו, זגם שלא יתן אחה מיזון לדרך המינות.

סימן קנד. וכחב המהר״ם שיק דכיון שאסור לילך במקום סכנת הגוף ק״ו דאסור לילך למקום שיש בו סכנה לנפש. — גם א״א לדעת עד כמה יעלה בידם לבלע תחבולותיהם בהעברה על הדת. — ואמרו חז״ל אי אמר מלכותא עקרנא עורא עקר עורא וכו׳. ועוד אמרו אם יהיו כל הימים דיו וכו׳ אין מספיקין לכחוב חללה של רשות. ויליף לה מקרא שמים לרום וארץ לעומק וגו׳, ולכאורה איך אפשר לדמות מעשה בנ״א לעניני שמים וארץ. — והכונה דאף שאין אדם יודע מחשבת חבירו, מ״מ החכמים יודעים להכיר

מחשבחם מחוך מעשיהם. משא"כ הנהגת המלוכה יש בה סודות וא"א לחקור חכונחה כמו שא"א לידע מה שבשמים לרום ובארץ לעומק. ובפרע במלוכה אשר כל מגמחה להעביר על הדח, דלריך לשמור עלמו שלא ליכנס בסכנה.

סימן קבה. ואין לחמוה למה לא ברחו הלדיקים בימי אחאב ומנשה, דאולי לא היי מליאות לדבר. ועוד שלא היי אז עקירת כה״ת, ואחאב היי לו מס״נ עבור החוה״ק, זולת ילרא דע״ז דחקיף ליי. — ועוד דהיי ביהמ״ק קיים ועבודת הקרבנות ומלות עליי לרגל זק״פ שא״א לבעל מלות אלו עד שלא נגזרה גזירת הגלות.

סימו קנן. גם כבר נחבחר דחף לדעת הרמב"ן דסובר דישוב חרץ ישרחל מלות משה כיח מכל מקום דחויה מחמת גזירת הגלות. אבל אז לה כיו רשהים לעצב כחרץ ערם שהשלים מספר בשנים של ונושנח"ם. - ועוד דבימי אחאב ומנשה היו נביחים בח"י, משח"כ בשחר החרנות. וכתב האוה"ח הקי דהפסק הנבואה גרוע מכל הקללות שבעולם. ולכן אין ללמוד משם על דורינו השפל הזה. ביאור מאמר הגמ' במגילה כל ימי בייתי מושער על מקרא זה והיית ממשש בלהרים כאשר ימשש כעור באפילה וכו׳ עד שבא מעשה לידי וכו׳ כל זמו שאבוקה בידי בנ"א רואין אותי ומלילין אותי מן הפחתין. ודייק המהרש"א דבאפילה מה נ"מ בין עור לפקח, וחיי דהפקח ידוע לו מבוחי בעיר ויודע גם באפילה לכוין קלח. – אולם דורינו זה החושר והאפל לא רק שירדה חשכות לעולם, אלא שגם הידיעה במבוחות ושבילין נעדרת, וחין על מי להשען חלח על אבינו שבשמים. - וכ׳ הכלי יקר דבזמן בית שני ילאו רבים וכן שלמים מן הארץ מחמת המחלוקת ומרעת

סימן קנז. ואיתא באסח"ר דלשטבר כיחה מלוכה בישראל וכשחטאו ניתנה לאוה"ע, וכשטשין תשובה הקב"ה מחזירה לישראל, חה יהי' כשיקויים ועלו מושיעים בהר ליון. וכל מעשה המלוכה עכשיו בא"י הוא מעשה הס"מ. ומי יודע אלו היו הראשונים אתנו היום אם לא היו מוחים להתיושב תחת ממשלחם.

אבל אנן אין בכחינו להכריע בזה, בפרע דכבר נחבאר שלריכים להיוח ישראל גם בא"י. מ"מ הבו דלא להוסיף עלה, כי נשחנה המלב הרבה לגריעותא. — וגדול עונס של אותם השמחים ביום אידם ביום העלמאות שלהם, שבודאי הם בכלל מנאלי ה' וחוה"ק.

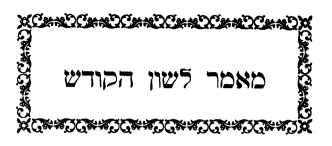
**סימן קבח.** וברור הדבר שמועל עלינו לחזק את תושבי ארץ ישראל היראים לחזקם ולחומכם ככל

האפשר שלא יפלו לרשת המינים. ובזה אנו מקיימין מלות ישוב א"י. — ולעומת זאת המחזיקים המינים והאפיקורסים המה בכלל מחריבים את ישוב א"י ומעמאים את הארץ ואת כל העולם במינות. וגדול עוכש המחזיק ידי עוברי עבירה מהעוברי עבירה עלמם, ומדה עובה מרובה, שהמחזיקים את היראים והחרדים בא"י שכרם עד אין קץ ויזכו לראות בשמחת ליון נירושלים.



# מאמר לשון הקודש





היות כי במאמרים האלה מתבארים כמה ענינים לגלות פני הלוע שמתלבשים הליונים והלבועים הנגררים אחריהם להסית ולהדיח במלבושי קדושה כמו חיבוב ארן ישראל ואהבת ישראל ואתחלתא דגאולה כהנה וכהנה שמות נרדפים לסמות העינים, ואחד מיסודותיהם הוא שמגדילים החיוב לדבר בלה"ק ורשת זו עמנו להם לתפוש לבבות בנ"י ללשונם העמא שקראוהו עברית, ולזה ראיתי להעתיק פה גם חשובה אחת שכתבתי להרב הגאון המפורסם מוה"ר פנחם הירשפרונג שליע"א במאנערעאל, אודות ענין של לה"ק כל המתבאר בזה בש"ם ופוסקים דבר דבור על אופניו, והוספתי קלת הוספות נחולות באיזה מקומן בחוך התשובה אשר העלחה מלודתי כעת בשעה שמסרתיו לבית הדפום. והשי"ח יהי בעזרינו לכיין את האמת ויתקדש ש"ש על ידינו.

×

הנה בעיקר הלימוד של לה״ק אף לבנים ולא לבנות כח״ה נ״י הראה מקום לפיה״מ להרמב״ם שחשבו למזוה קלה וכן הראה מקום לפיה״מ להרמב״ם וראימי לבאר קלת הענין. הנה ז״ל הספרי פ׳ עקב וראימי לבאר קלת הענין. הנה ז״ל הספרי פ׳ עקב ולמדתם אותם את בניכם לדבר בס, בניכם ולא לדבר אביו מדבר עמו לה״ק ומלמדו חורה, ובגמ׳ סוכה מ״ב כתבו יודע לדבר אביו מלמדו חורה וק״ש, חורה מאי הוא תורה לוה לוו משה וגו׳ ק״ש מאי הוא פסוק ראשון. ובתוספתא חגיגה פ״א כתבו יודע לדבר אביו מלמדו שמע וחורה ולשון קודש, יודע לדבר אביו מלמדו שמע וחורה ולשון קודש, נמלא שמימרא זו היא בג׳ מקומות בדברי חכז״ל בשינוים, שבספרי השמיע ק״ש ולא כתב אלא לה״ק וחורה, ובברייתא שבגמ׳ השמיע לה״ק ולא כתב אלא לה״ק חורה וק״ש, ובתוספתא כתב הכל ק״ש וולא כתב אלא לה״ק חורה וק״ש, ובתוספתא כתב הכל ק״ש וחורה ולה״ם, ובחוספתא כתב הכל ק״ש וחורה ולה״ם

אבל שינה הסדר שבספרי כתב לימוד לה"ק בתחלה ובתוספתא כתבו לבסוף.

והנה מה שהשמיט בספרי ה"ש י"ל בפשיטות דבספרי לא מיירי אלא מחיוב דאורייתא שהרי למדו מהרא דולמדחם אחם את בניכם, ובזית רענן מהמג"א על הילקוע פי׳ במה שאמר מכאן אמרו דה״א שילמוד לבנו ה״ש. אבל אחר שכתב בניכם ולא בנותיכם קשה ל"ל מיטוטא הא מלות עשה שהזמן גרמא הוא ונשים פטורות. אלא האי אתורה. ולכן אמר מכאן אמרו ללמדו תורה. והרי דמדכתב בניכם ולא בנוחיכם ע"כ דלא האי על ק"ש אלא על תורה ואין לימוד מהרא ללמד את בנו אלא על תורב, אבל ק"ש ביא כמו שאר מלות שהחיוב בחינוך הוא רק מדבריהם, יבספרי לה חשב שם שום מלוה שחייב בחינוך הלה תורה דמיירי רק מלימוד הקרא, אבל בברייתא שבגמ׳ חשב גם לולב ושחר מלוח שחייב בחינור ופירש"י ז"ל שם שחייב לחנכו מדבריהם לכן חשב גם ק"ש. ובקידושין דף כ״ע גבי מלות הבן על האב שחייב למולו ולפדותו וללמדו תורה ולהשיחו אשה וכו׳ שם לא חשב לא ק"ש ולא שום מלוה שחייב בחינוך כי לא חשב שם אלא מה שנלמוד מקראי כמבואר שם בגמי. ומה שחשב בספרי לימוד לה"ה אף שלימוד הלשון אינו מוכח מקרא נ"ל לשיעתו דסובר דכיון שידיעת כלשון כיא חועלת ללימוד כתורה דע"י שמבין הלשון מבין יותר תורה מה כתיב בה לכן חשבו בכלל לימוד התורה. ובחומש תורה תמימה כתב דנלמוד מקרא דמלשון לדבר כם דרש שגם הדיבור בלה"ק היא מצוה, אבל ברא״ם ובגו״א פי עקב ובפנ״י קידושין די כייע מבוחר דמלשון לדבר בס דרשו לשיעורת דמשעה שיודע הבן לדבר חל החיוב ללמדו, וח״כ כל ההרא לא האי רק על התורה, ול"ל שלימוד הלשון הוא רק מסברא בכלל הלימוד, כנ"ל.

מאמר לשון הקורש

ועב"ם מה שהשמים בספרי ק"ש זה מובן היפד כמו שכחבתי, אבל מה שהשמיע בש"ם לה"ה ולא זכרו מאומה ל"ע לכאורה במאי פליגי עם בספרי והחוספחה. ומ"ם כ"ח נ"י ליישב שחלוי בפלונחה דרבי ורבנן אם קייש בלהייק או בכל לשון, כנה אדרבה נהפוך הוא שבספרי שכתב לה״ה השמיע ה״ש לגמרי, ובגמי שחשב ק"ש כשמים לכ"ק חלמת דלכ"ק אינו בשביל קייש אלא בשביל חורה, דיוחר נורך הבנח הלשון בשביל כל החורה כולה שלריכה הבנה מבשביל ק"ש שמלד כדין אם לא כוון אלא בפסוק ראשון בלבד יצח.

3

גם בהשינוי שיש בתוספתה שכתב לשון הקודש בסוף דלה כמ"ש בספרי בתחלה ל"ע כי חין נרחה לומר בזה אין מוקדם ומאוחר ואין סדר למשנה בכה"ג, שברי מבוחר בהדיח בש"ם שלמדו בלכות מסידור כלשון, עי׳ ברכוח דף ד׳ ע״ב אמר מר קורא ק״ש ומתפלל מסיים לי׳ לר״י דאמר וכו׳ זה הסומד גאולה לתפלה. ופרש"י ז"ל מדאמר ערבית כמי ק"ש ואח"כ תפלה כדי שיסמוך גאולה לתפלה דלה כריב"ל דהמר תפלה והח"כ ה"ש אלמה דסידור כלשון דוקת כות ללמוד ממנו כלכב, ועי' עוד יומה ד' י"ד ע"ב על המשנה ומקעיר את הקעורת ומעיב את כנרות דקאמר אלמא קעורת ברישא וכדר נרות ורמינהו מי שזכה במנורה ומי שזכה בקטורת הרי שהקשה סחירה עבור סידור הלשון שמקדים במשנה הטורת לנרות, ובש"ם שם האריך עוד עובא בסתירות כחלב מסידור כלשון, ומבוחר בזה דמה שמקדים בלשון הוי הורחה ברורה שמוקדם למעשה וכמו שבקראי דרשו בש"ם כ"פ ממה שמוקדם בקרא כמו כן דעתם בלשון חכמים במשנה ובברייתה, וע"כ דמה שממרו בב"ה דף ה"ב וע"ו דף ז' דבחדה מסכתה אין סדר למשנה זה רק בבבא שלימה דלפעמים נשנית בביהמ"ד מקודם ואח"כ סידרן אחר משנה מחרת חבו בשני מימרות מבל במימרה מחת ודמי סידור הלשון הוא דוקא. וכעין זה כתבו התוסי בקידושין ר"פ כחיש מקדש ד"ה כחיש דחין שייך לחכץ ככא לאו דוקא ולא זו אף זו דלא שייך לשנויי ככי אלא בשתי בכות אבל לא בשתי תיבות, ועיי

בעלמות יוסף שם שביאר הטעם. ומה"ע נראה דמה שאמרו בקידושין דף כ״ע כאב חייב בבנו ללמדו תורב ולכשיאו אשה וללמדו אומנות שלימוד אומנות כוא דוקא אחר כנשואין כסידור לשון כגמרא שכתבו אחר נשואי אשה, ועד הנשואין לריך רק ללמוד חורה ואף שאחר כנשואין כגיע לשנח י"ח מ"מ עדיין מועל על כחב מצוח חינוד כמו שחמרו שם בחידושיו דף לי חדידך על לוחרי דבריך עד עשרים ותרתי. ואמרי לה עד עשרים וארבעה, ולמדו זה מקרא דחנוך לנער על פי דרכו.

ואל חשיבני ממ"ש הרמב"ס ז"ל הלי דעות דרך בעלי דיעה שיקבע לו מלחכה המפרנסת חותו תחלה ואח"כ יקנה בית דירה ואח"כ ישא אשה שנאמר מי כאיש אשר נטע כרס וגו' וכוא מגמ' סוטה מ"ד למדך חורה דרך ארץ, שזה ענין אחר שברי למדו זה מעורכי המלחמה ולא הלכו למלחמה אלא אחר כ׳ שנה וא"א לומר שלא נשאו אשה עדיין דהרי כל שעבירה בידו חחר עלי׳ מעורכי המלחמה. ואמרו חכז"ל אפילו איסור דרבנן כגון שה בין הפלה לתפלה, ועבר כ' ולא נשא בעל מלות עשה דאורייתא כמבוחר ברמב"ם פע"ו מה' חישות ובש"ע חה"ע סי׳ א׳ שבי״ד כופיו אותו שלא לעבור על כך, ומכ שהובה שם שעכשיו יש מקילין שלה לכוף ע"ו החר חורבן ביהמ"ק זה לא היי שייך אז, ועכ"פ עבירה דאורייתא בידו ולא כי׳ מעורכי כמלחמה. ובפרע שחמרו חכז"ל קידושין דף כ"ע ע"ב דעבר כ' ולח נשא כל ימיו בהרהור עבירה, ואמרו ז"ל הרהורי טבירה קשין מעבירה, ובעורכי המלחמה כחיב ונשמרת מכל דבר רע ודרשו מזם להיות נשמר מהרהור עבירה. וכ"כ החמירו שם בגמ' על עבר כ' ולא נשא שאמרו שהקב"ה אומר תיפה עלמותיו ר"ל. וא"כ ע"כ מה שחמר הכי על עורכי המלחמה ומי החיש חשר חרש אשה ולא להחה זה ודאי מיירי באשה שניי, אבל כבר נשא אשה כהלכה בשנת י"ח, וא"כ מה שלמדר תורה ד"ח שיהי לו בית וכרם ולדעת הרמב"ם הוי כרס פירושו פרנסה קבועה קודם הנשוחין כמ"ש שם המפרשים כל הכחוב הזה מיירי בנשוחי חשה שניי, ואייכ ודאי שאין להביא מוה ראיי על אשה ראשונה שהיא חובה עליו מדאורייתא בכל אופן ואופן.

דעכצ"ל כן שברי לחו כל חדם זוכב לבית וכרם ופרנסה קבועה וביד האדם כוא רק ללמוד אומנות אבל אמרו ז"ל שאין בעניות ובעשירות מן כאומנות. ובגמרא תענית דף כיים שאמר לים בקב"ם לריא בן פדח ניחא לך דאפכיי לעלמא מרישא אפשר דמחילדת בשפחה דמחוני, המרי להמיי כולי כהי והפשר, ופירש"י ז"ל חכתי כך ספיקת דילמת לה מיתרמינה בשפחת דמזוני, ות"כ חלו שלת כולדו בשפחת דמזוני ככי פטוריו מלישה חשה כל ימיהם. ובגמי מגילה דף כ"ז שחף חם חין לו מה יחכל לח ימכור ס"ח. אבל לישא אשה מוכרין ס"ח, וברמב"ם פ"י מהלכות ס״ח ובטויו״ד וש״ע סי׳ ר״ע דמיירי כשחין לי דבר אחר למכור, ומבואר בזה דאף בעני מדוכא ר"ל שאין לו שום דבר אלא כס"ח ומחפרנם מן כלדקה מ"מ מועל עליו החיוב לישא אשה עד שבשביל חיוב זכ מותר לו למכור כסיית אף שבשביל שום לורך אחר אינו רשאי למכרו. ועייש בב"י בשם ר׳ מנוח ובש"ך שם, ועייע בש"ע או"ח סי' קנ"ג ובאב"ע סיי אי. וכגמרא יכמות דף סיים אמר רבא נושא אדם כמה נשים והוא דמלי למיהם במזוניהו. והובאה מימרא זו ברמב"ם פי"ד מכי אישות ובש"ע אכ"ע סי׳ א׳, וא״כ מדכתנה תנאי זה דמני למיקם במזוניהו על נשוחי כמה נשים ש"מ דבנשוחי חשה חחת ליתח לכך תנאם דבכל אופן ואופן אינו בן חורין להבעל מחיוב נשוחי חשה וממלות פ"ו, ובש"ע חה"ע סיי אי שבשום ענין לא יעבור עליו כי בלא נשואין אם לא בשביל הענינים שכתב שם לא זולת.

ומה שסחמו בש"ם וברמב"ם ולא פירשו דמיירי בנשואי אשר שני מלינו כה"ג במס' בבא בחרא דף ס' ע"ב גבי דין כוא שנגזור על עלמינו שלא לישא אשר ולכוליד בנים ונמלא זרעו של אברכם שלא לישא אשר ולכוליד בנים ונמלא זרעו של אברכם כלה מאליו, וכתבו שם בתוס' ד"ה דין חימא ככחיב פרו ורבו, ושמא על אומן שכבר קיימו פ"ו קאמר וכיינו זרעו של אברכם כלה שלא יוליד אלא בן ובת, כרי שסחמו הדברים לכחוב סחם שלא לישא אשר אף דמיירו רק באותן שכבר קיימו מלות פ"ו, ואף אותן שאין סוברין שם פי' זה כוא בשביל שסיים ונמלא זרעו של אברכם כלה, ובאית להו בן שסיים ונמלא זרעו של אברכם כלה, ובאית להו בן בת אין זרעו כלה עכ"פ, לכן לא ניהא להו לפרש שם ובת אין זרעו כלה עכ"פ, לכן לא ניהא להו לפרש שם

כפיי החוסי. אבל בלשון לישא אשה בלבד מלי סברי כו"ע כפיי החוסי שיוכל להיות דקאי רק על שואי משה שלא לשם פ"ו ובפרע בכאן שמוכיח מחוכו שמבואר בש"ם וברמב"ם שלמדו זה מעורכי המלחמה ששם בודאי מיירי מאוחן שכבר קיימו מלות פ"ו. וכבר כחבו כל הפוסקים שדרכו של הרמב"ם שא"ד ד"ה משנה מלשון הש"ם, וכתב הב"י בסיי של"ד ד"ה נידוהו לפניו, כך דרכו של הרמב"ם להעתיק לשון הגמי ומה שנפרש בלשון הגמרא אנו יכולין לפרש בדבריו. ויותר מזה כתב הב"י ביו"ד סיי קל"ב וז"ל: דיותר נכון לומר דהרמב"ם סירכא לישנא דגמרא נישנא דגמי וכן הוא כשר בשלו בסט שאנו נדחקים בפירושל לישנא דגמי וכן הוא טוד בב"ו בכמה מקומות, גם בשלר פוסקים ראשונים ואחרונים ואין זה דוחק.

גם כלשון מורה כן במ"ש הרמב"ם ז"ל דרך בעלי דעה להבוע לו וכו' ואח"כ ישא אשה והלא נישוחי חשה הרחשונה הדרך הוח שחביו משיחו שמחויב לעשות כן מדאורייתא כמבואר בש"ם שלמדו זה מקראי, וכן הוא הדרך בכל העולם שהאב משיא את בניו וזולת ח"ו ביתומים שבכל הדורות איו זה מלוי כ"כ) ולמה שינה הרמב"ם ז"ל הדרך ולא כחב דרך בעלי דיעה להשיח את בנו אלא כחב ישא אשה שנושה בעלמו. ונרחה גם מזה דמיירי בנשוחי חשה שני׳ שכבר ילה מרשות הביו ועושה בעלמו. והרמב"ם ז"ל היי מהספרדים שלא נתקבל אללם חדר"ג שלח לישח ב' נשים, אבל נישואי אשה הראשונה שאביו משיאו זה הודם ללימוד אומנות כסידור לשוו הברייחה שאין לבעל מהחורה ערם הנישואין שעדיין אין רחיים על לוארו לבקש פרנסה. ובאמת כי הרמב"ם וכטוש"ע השמיטו לגמרי מה שמבוחר בברייחה שבש"ם בהחיוב על האב ללמדו אומנות. וכבר הארכתי לבאר הפעם מה שלא פסקו הרמב"ם והעוש"ע בזה כאותה כברייתה וחין לכחריך פה בזה שחינו נ"מ לענינינו ולא כתבתי בכאו אלא לבאר שסידור הלשון בכה"ג כוא מדוים לכלכה, ואין סחירה לזה מדברי הרמב"ם.

אבל שוב חמכתי מדברי הגמי סנכדרין דף מ״ע אמר רבא וכוי כל מקום ששנו חכמים דרך מנין אין מוקדם ומאוחר ופירש״י ז״ל לא דקדקו

להקדים במשנתן את המוקדם ולאחר את המאוחר שיש מקום שהשנוי מאוחר במשנה לריך להקדימו במעשה כגון סדר ח' בגדים של בגדי כהונה כדמפרש לקמי דמכנסים קודמין בלבישה, ויש מקום שהסדר שנוי כמשפטו לכתחלה חבל חי חפיך לית לן בה, כגון דברי סדר חלילה כדלקמי! וא"כ קשה עובא

לכחורה ממה שלמדו בברכוח מסידור הלשון דהלכה היא דלא כריב"ל, וביומא שקו"ט טובא במה דנשמע מסידור הלשון, הלא בפי׳ אמרו בסוהדרין אין מוקדם ומאוחר וא"כ ליכא למישמע מיני׳ מידי, ולא ראיחי בשום א' מהמפורשים מי שיתעורר בזה שהוא לכאורה סתירה גדולה בסוגיי הש"ם. ונרתה בזה כיון דבמה שמקדים מכנסים ללבישה מקשה באמת בגמ' מאי טעמה הקדמי׳ במתני׳ לכחונת ותי׳ משום דהקדמי׳ קרא, גם על הקרא מבקש אח"כ עעם למה אקדמיי ולא אמר אין מוקדם ומאוחר כשאין טעם בדבר ובסדר חלילה באמח היא מלוה שיהיי כסדרו אלא שבדיעבד אינו מעכב, וביבמות דף ק"ה הי' מעיקרא פשוט בעיניו שמעכב אף בדיעבד שהקשה סחס והא בעינן כסדרן ואף אח"כ כשתי׳ לו שאינו מעכב ביי סבור דדחויי הה מדחי ליי עד שמלה בברניתה שחינו מעכב, ובאמת אף לפי מה דקאמר שאינו מעכב כיון שיש עכ"פ מלוה להקדימו הוא עעם מספיק למה שהקדימו במשנה או בברייתא בשביל היום המלוה. ול"ל דבמה שאמר אין מוקדם ומאוחר הכוונה שאין זה כללא שלפעמים מקדים את המאוחר בשביל איזה טעם, כמו בלבישת בגדי כהונה שנחקשה שם בגמ׳ לבקש הטעם בשנוי הלשון, וגם בסדר חלילה חינו מעכב בדיעבד עכ"פ שע"ז היא סיום המימרא חוץ משבעה סימנים ששם אף בדיעבד מעכב הסדר, ונמלא שגם מאותה הסוגי׳ דסנהדרין נראה שבלי טעם מספית אין לומר שלא דקדקו בלשונס. ועכ"פ לק"מ מה שבש"ם ברכות ויומה למדו הלכות מסידור הלשוו ולא אמרו אין מוקדם ומאוחר כי לא מלאו עעם אחר בזה ואין לומר אין מוקדם ומאוחר אלא היכא שים טעם בדבר כמו בסוגי׳ דסנהדרין. ועי׳ ר״ן בריש

מס' קידושין שערח למלוח טעם למה הקדים במשנה

כסף לשטר וכן למה הקדים גט למיתת הבעל ולח

אמר אין מוקדם ומאוחר וכן מלינו בכמה מקומות

וחין להחריך. ולפי"ז גם הכח טעמח בעי השינוי

שבתוספתה שכתב לימוד הלשון לבסוף דלה כמ"ש בספרי.

3

והנראה כזכ דכנה גם בפ״ק דקידושין דף כ״ט שחשב שם בברייתה כל מלוח החב על הבן למולו וכו׳ וללמדו חורה וכו׳ וללמדו אומנות לא חשב כלל לימוד לה"ק וזה ניחא דהש"ם לשיעתיי אזיל שגם במסי סוכה שחשב יותר כל עניני חינוך שלריך האב לעשות לבנו לא חשב ג"כ לימוד הלשון. אמנס גם בתוספתא שם בפ"ק דקידושין כתב כלשון הש"ם שלא חשב כלל לימוד הלשון, חה קשה לכאורה שכרי כתוספתה לשיעתי׳ שכתב בפ״ה דחגיגה שלריך האב ללמד את בנו לה"ק שזה לכאורה כדעת הספרי א"כ למה לא חשב זה גם בפ"ק דקידושין גבי מצות האב על הבן וכמו שלמד הספרי מהקרא דולמדתם את בניכם דקאי גם על לימוד כלשון. ול"ל דחין דעת בתוספתה כבספרי, דבספרי הף שלה חשב שם שום מלום של חינוך שהוא מדרבנן דמה"ט השמיע גם ק"ש דלא חשב אלא מה שולמד מקרא ואעפי"כ חשב לימוד הלשון נמלא שסובר שלימוד הלשון הוא ג"כ חיוב דאורייתא, ואפשר שסובר מסברא שהוא בכלל לימוד התורה שחייבו הקרא יען שנלרך להבנת הלימוד, או אפשר יש לו איזה סמך בקרא ע"ז, אבל התוספתא מדלא חשב בפ"ה דהידושין גבי כל מנוח החב על הבן גם לימוד הלשון כמו שחשב שם כל המצות שלמדו מקרא, ש"מ דסובר שאין לימוד הלשון בכלל המלוה דולמדתם אותם את בניכם ואין בו חיוב דאורייתא עכ״פ.

ומה שחשבו בפ״ק דחגינה ל״ל שסובר דחף שחינו בכלל ולמדתם את בניכם אבל עכ"פ מצוב אית בי׳ חדא דיש כמה מלות שלריכין להיות דוקא בלכ"ק כמבואר במס' סוטה פ' אלו נאמרים. וחפלה בעת לרב בוא דאורייתא לכל בדעות אף לשיעת הרמב"ן, ולדעת הרי"ף והר"י בריש פרק היי קורת אין לכתפלל על לרכיו אלא בלכ"ח ואך לדעת כרא"ש מותר להתפלל בשחר לשונות זולת לשון חרמי, חבל גדולה מזו מבואר בגמ' חולין דף ט' ע"א ח"ח לריך שילמוד כתב שחיטה ומילה, ופירש"י ז"ל כתב לכתוב

שידע לחתום שמו אולי ישב בדין, וח״ח שהגיע להוראה לריך להבין דבר מחוך דבר, בפרט אם לריך לכחוב פסקים או חידושים לריך להבין הלשון. והרמב"ם באגרת

התחרט על החיבורים שכתב בלשון ערבי כי הבנת עניני בתוכ"ה אפשר יותר בלכ"ה, וכרבה גדולי מחברים שדבריהם מובנים בהושי מחמת הלשון שהוא מגומגם. גם יש קדושה בלשון כמבוחר בירושלמי פ״ה דשבת כל הקבוע בא"י ואוכל חולין בעהרה ומדבר בלה"ק מובעת לו שהוא בן עולם הבא. וע"כ סברי בתוספתא דאף שאין לימוד הלשון בכלל ולמדתם את בניכם מ״מ יש בו מלוה דרבנו עכ"פ לחנכו בלימוד הלשון כמו שיש מלוה בחינוך שאר המלוח, ולכן בפ״ה דחגיגה שחשב כל עניני חינוך שמחויב מדרבנן לחנך את הבן. חשב גם לימוד הלשון בכלל זה, ואין זה סחירה לפ״ה דקידושין ששם לא חשב שום חינוך דרבנן אלא מכ

בנלמד מקראי.

ולפי זה מובן היעב החילוה שבין הספרי להתוספתה שבספרי מקדים לה״ק דלשיטתו שהוא דאורייתא כמו לימוד התוה"ה ול"ל לדעתו שחייבו התוה"ה ללמוד הלשון בשביל הבנת התורה לכן כתב להקדימו כדי שבתחלת לימודו יבין יותר מה שהוא לומד, אבל לדעת התוספתה שמדין תורה הינו בכלל מלות החב על הבן ולא חייבתו התוה"ק אלא ללמדו תורה בודאי שלריך להקדים לימוד התורה ומה שמלוה מד"ם להנכו גם בלימוד כלשון זכו אחר שמילא כרסו בתורה, ולכן כתבו לבסוף וא"ש, ובס' חסדי דוד שעל החוספחה נדחק להעמים דברי החוספחה במ"ם הרמב"ה שמלמדו החר כך מעט פסוקים, ולפענ"ד כות דוחק וחינו נרחה כלל בלשון כמבותר להמעיין. ומה שמשנה בדברי התוספתה מדברי הש"ם להקדים ק"ש גם זה יש ליישב אלא שלא ראיתי להאריך בזה פה שחינו נ"מ כלל לעניננו. ונמלח לפי"ז שבש"ם שכשמיטו לגמרי לימוד כלשון ולא כזכירו מזכ כלל אף לבסוף כהדין גרמיא הבאה באחרונה עכ"פ כמו שהות בתוספתת נרתה שסברי שתין בזה שום חיוב ומלוה כלל אפילו מדרבנן, וא"כ יש ג' שיטוח בדבר ולריך להבין שורש פלוגחחיהו. גם טעמה בעי למה השמיטוכו לגמרי ופליגה על החוספתה, כלה בחמת

יש חועלת לח״ח מידיעת כלשון וחית בי׳ הדושה כמו שנתבחר.

משה

ולהלכה כיון שהרי"ף והרא"ש והרמב"ם בהלכוחיו והטוש"ע וכל נושאי כליהם כולם כחבו רה כלשוו הש"ם שהשמיטו את לימוד הלשוו ולא הזכירו מזה כלל אף ברמז בוודאי שהכריעו כן להלכה שאין שום חיוב ומלוה בלימוד הלשון וחין קושי׳ עליהם מה שהוא נגד הספרי והתוספתא שהרי לתב בירושלמי והובא ברשב"ם מס' ב"ב דף ק"ל ע"ב אין למדין לא מן ההלכות ולא מן התוספתות אלא מן הגמרא, וכ׳ בשו"ח אור זרוע סי׳ תשנ"ד שאפילו חוספתא דר׳ חיים וספרה וספרי אנו רואין שבכמה מקומות מביאן בתלמוד ומשנה גרסתו ומחסר ומייתר לפיכך אין לסמוך על שום ברייתה, דחילו הובחה בחלמוד שמח היו משבשיו או מעמידין אותה כיחידאי. ולכן אין לסמוד כי אם על החלמוד. ועיי חוסי שבח פרק שואל דף קנ"ב ע"ב ד"ה עד שהביחו כעין זה בשם ר"ח ובחום׳ שבח ריש דף נ"ע דכמה ברייחות יש בתוספתה דפליגי על הש"ם אבל היי"ל כדברי הש"ם וכמ"ש המהר"ש אלגזי בם' גופי הלכות דמסתמא כיון שרלו חכמי ישראל לחבר החלמוד חקרו ודרשו בכל הספרים וביררו אותם שהם בני סמכא בדווהא ומה שלא הוזכר בגמרא משבשחא הוא. ובמצוה דלנכרי חשיר שפסה הרמב"ם ז"ל כהספרי כולם חפסו עליו החיך הניח דרך החלמוד ופסק כהספרי, והרבה הולמסין נשתברו ע"ז לפרש דברי החלמוד שיהיי מיושב לדעת הרמב"ם. וביש"ש יבמות פ"ד סרי נ"ח כתב דוודמי הברניתה שהוה בתלמוד הוה עיתר נגד הספרי וחמה על הפוסה כהספרי נגד החלמוד, וכן הוא בכ"מ בראשונים ז"ל ולריך לבאר עוד בזה בכמה מהומות לא עת האסף פה. אבל עכ"פ זה ודחי שחין קושיה על הרמב"ם ושחר פוסקים שהעתיקו כדברי הש"ם שהשמיעו לגמרי את לימוד הלשוו כי דברי הש"ם עיקר להלכה נגד הספרי והחוספחת. ואף שבפיי המשנה חשב הרמב"ם ז"ל לימוד הלשון בין המלוח שלריך להזהר, חבל כבר כחב בב"י סיי רל"ד לענין ערלה בשל עכו"ם דחף שבפי׳ המשנה כתב בע"ח מ"מ אין לסמוך אלא על מ"ש בחיבור

וכן כוח בכמה פוסקים והוח פשוע דכלח ס' היד עשחו חחר פי' המשנה ועשחו לפסק הלכה, והרמייע בסי' קי"ז כתב על פי' המשנה להריים זייל דקענוחח הוח ולח מקשינן לי' מינייהו.

הנה זה ודחי דחינוך הבנים בדרכי הלימוד והנהגה הכלוי בול דבר הנוהג מדיר בכל יום ויום

בכל מהומות שבישראל ואמרו ז"ל עיר שאין בה תשב"ר מחרימין אותה, וכולם טרחו בתמידות לדעת מה יעשו ישראל אודות חינוך כבנים, וא״כ אילו ביי דפתם כדעת כספרי או כהחוספחא שלריך ללמדם כלשוו אין ספק דלא הוי שחקי מלהודיענו זה, וע"כ שסמכו כולם על בחלמוד שכשמיטובו ולח הזכירו שום מלוב בזה. אד ברש"ו ז"ל עה"ח פי עקב הביא הדרשה כמו שהוח בספרי, חבל כבר כחב הביש דף בי פייב מדפי הספר שזה דרכו של רש"י ז"ל אף בגמי שמביא כפי׳ ביותר פשוע אף דלית כלכתא ככי וכביא כמכ ראיות לדבר וכן כ׳ הרדב"ז שכלל גדול הוא בידינו דרש"י פרשן הוא ולא פסקו, וכן כחבו כמה פוסקים כנודע. ובפרט ברש"י על התורה שנחית יותר לפשוטו של מקרא ולא להלכה, ועכ"פ כיון שהרי"ף והרמב"ם וברא"ש והטוש"ע כולם שויו שלא כחבו כן בודאי כוח עיקר לכלכב.

Ħ

ובחומש חורכ חמימכ עשב מזכ פליאם עלומה וברבה לחמור על הפוסקים ועל הרמב"ם למה השמיעו הא דספרי וחוספחא בחיוב לימוד לה"ק, אבל באמח אין שום מקום לחמור במה שעשו כדברי החלמוד, ומ"ש שם בחורה חמימה שגם בגמרא ל"ל כחלמוד, ומ"ש שם בחורה חמימה שגם בגמרא ל"ל להגי' בדברי הגמ' מדעחינו, ובהקדמת ספר הישר לר"ח ז"ל מביא מהרגמ"ה לעוחא חמורה על כל כל השבש חלמודא, וכחב אח"כ ועוד אני מודיע לרבים המשבש חלמודא, וכחב אח"כ ועוד אני מודיע לרבים המשמיע שלא להגיה ספרים מחוך חוספחא ומחוך הברייחות ומסיים שבכמה מקומות חברי לחכם סברת החלמוד חמו' וסופו חברי ישרה בעיניו בע"כ מחוך החיות אחרות יעיי"ש, וזה כחב בעיניו בע"כ מחוך כשייו אחר שכל הראשונים והגדולים שלפנינו טרחו עכשיו אחר שכל הראשונים והגדולים שלפנינו טרחו

הרבה לברר הנוסחאות שבש"ם דבר דבור של אופניו בכל אות ואות וכולם הניחו כן הגירסא בכל ספרי התלמוד שבידינו ואנן יחמי דיחמי שאין להעמיד של סברתינו כלל ועיקר האיך יעלה של הדעת אף להסתפת בזה לשלוח יד באחה שינוי בדברי החלמוד מה שלא שיערו אף אחד מן הראשונים ז"ל, וח"ו בדרך זה יוכלו להפוך דברי אלקים חיים ולבנות במה לעצמה. ובפרע שמה עצמו שאנו רואים שכל הפוסקים הראשונים והש"ע אחריהם שמפיהם אנו חיים העתיקו כולם כלשון הש"ם שבידינו זה עצמ"ם אמיחית שלא הזכירו מלימוד הלשון.

ובתו"ת שם אחר שכרבה לחמוב על בפוסקים ולה מלה מענב סיים שהפשר שבוה מעעם לוואת ר"ח לחלמידיו שימנעו בניכם מו ככגיון. אבל לפי דבריו שחין בש"ם כלום נגד בספרי וכתוספחה לה חי׳ מחומה מלווחת ר״ה שהפילו ללשון רחשון שברש"י שפי׳ שלה תרגילום במהרה יותר מדהי משום דמשכה ה"ה לומר דפליג פל חיוב לימוד מהרה שזה שיקר מצות כאב על כבן ללמדו מקרא כמבואר בש"ם בלי שום חולה, וע"כ שכוונחו רה שלא לכרבות במקרא יותר מדי כלשון רש"י ז"ל, וא"כ אף אס נימל דגם לימוד כלשו כול בכלל זכ מ"מ אין ראר מדבריו אלא שלא ללמוד יותר מדי. אבל מנ"ל למשות מדבריו פלוגחה על כספרי וכחוספחה שלה ללחוד כלל, גם כלח כרו"ף וכרח"ש כשמיעו לגמרי כד לוואכ דר"א, גם כרמב"ם לא בעתיקב וכאיך אפשר לומר שסמכו על זה לדחות דברי הספרי והחוספתת אבל בדבר ברור שבשביל בברייתה שבובחב בש"ם שהשמיעה לגמרי לימוד לה״ק שזהו דלה כהספרי וכתוספתה ע"ו סמכו לכלכל ימן שנשנית נש"ם בלי חולה.

ובשו"ע או"ח סיי ש"ז סטיף ט"ז כחב כרמ"ח ז"ל לחלק באיסור קריאת סיפורי מלחמות בין ככתובים בלשון לע"ז ובין ככתובים בלשון קודש ולמד כן מלשון כתום׳ פרק כל כתבי ובטו"ז שם ס"ק י"ז פליג וכתב שאין ראי מדברי כתום׳ שלא נקעו כן אלא למראכ מקום ונתנו בכם סימן שכתובים נקעו כן אלא למראכ מקום ונתנו בכם סימן שכתובים

בלשון לפ"ז אבל אין חילוק דגם לכ"ק בעלמו אין בו הדושה שהרי מלינו בפ״ה דשבת דבמרתז דברים של חול יכול לספר אפילו בלכ״ת. ובערוך כשלחו שם כתב דחף שחין שום קדושה בלשון מיימ יש לחלק בענין זה בין לשון לע"ו ללה"ק כיון שהמעם כות בשביל גזירה משום שערי הדיועות ובלה"ה לת שייד לגזור גזירה זו דשערי הדיועות חיו נכתבים בלכ"ק, אמנס לדעת כמג"א שם ס"ק כ"ד כעעם כוא בשביל שיש הדושה בלה"ה ולומד ממנו ד"ח. וכן בעתיהו זב כמב אחרונים אבל לא כתבו זב רה לענין שאין איסור בקריאתו בשבת אבל שיכיי חיוב או מצוב על כאב ללמד את בנו לכ״ה כלשוו בספרי זכ לא מכר בשום מקום ואדרבא בשמיעו כולם את לימוד לכ"ה לגמרי כלשוו כש"ם שע"ז סמכו לכלכה כחו שכחבחי לחעלה

הגה כי כן אנו רואים דעת כש"ם וכפוסקים, אבל מכראוי לכתבונן לכביו דעת קדושים כאשר כחבתי לעיל, גם למעט בפלוגתה בין בתנחים עדיף. גם ראוי לבתאמז בכל מה דאפשר שלא יביי סחירה בדברי ברמב"ם ז"ל מכלכותיו לפי׳ כמשנה. וכנה מריש כוב אמינא דאולי יש לכעיר לחלה בזכ דהודם תהנת יכושע בו גמלה לה כיו מושיבין מלמדים חלה כאב בעלמו כיי לומד עם בנו חב ודאי שכדרך כוא שכאב טרוד בפרנסת ביתו ואמרו חכז"ל בעירוביו דף ניים לא מעבר לים ביא, לא תמלא לא בסחרנים ולם בחגרים, וכחב חין לו חפשרות חלח לנמלם מעט משתוחיו ללמד עם בנו ושאר כל ביום כרי לריד כבן בעלמו לעסוק בלימודו, וכאב כראכ לו דרך כלימוד, ואייכ אם לא כיי מבין כלשון שבמקרא ובמשנה לא כיכ לו מניאות לבוא לידי ידימת כתורב במעע הזמן שאפשר לאביו ללמוד עמו. וע״כ היה הכרח ללמדו לכ"ק בשביל לימודו, משח"כ אחר החקנה שמושיבין מלמדי תינוקות ונותנין להם שכר בעילה שיתעסקו עם בתינוקות בכל ביום ומלמד עמכם ככל ומסביר להם כל ימה שלריכין בין במקרא בין במשנה, תו אין לורך ללימוד כלשון. וא"כ אפשר שהספרי מיירי מעיקר כדין קודם כחקנה שהאב מלמדו בעלמו ואז

סוי חיוב בלימוד כלשון בשביל לימוד כתורם שח"ח בענין אחר, אבל בש"ם מיירי אחר התהנה שמושיביו מלמדים לכן לא הזכירו מלימוד הלשוו שאיו לורך

משה

ואת שתהנת יהושע בן גמלא היי עוד בזמן הבית כתבותר ברש"י ותום׳ ב"ב דף כ"ת ע"ת שהות אותו יכושע בו גמלא שביי אחד מו כככנים כגדולים שטמדו בבית שני וח"כ ח"ח לומר שהספרי נשנה קודם כתקנה, שהרי סתם ספרי הוא רשב"י שהיי ברבה אחר החורבן, אך בריטב"א יומא מביא שיטה שאיו זה אותו רבי יהושע בו גמלא שהי׳ בזמו כבית אלא אחר ששמו כן. וא"כ אפשר שהי׳ בזמן מאוחר, וכו משמע הלת לשון הש"ם בב"ב שם שכתבו סיפה התחן לתשב"ר ומתקנת יכושע בן גמלה וחילך. ואם כוא זכ שביי כב"ג בבית שני למה הולרד לבאר דמיירי מתחנת יכושע בן גמלא ואילד כלא כל כמשניות נשנו אחר החהנה שהי׳ בזמן מוקדם מאוד עוד בזמן כבית, וסידור המשניות כיי מאם שנים אחר החורבו. אבל מה נעשה שרש"י ותוסי לא פירשו כן וסברי שכות תותו שהיי בומו הבית.

אמנם מ"מ עדיין י"ל דהנה בגמרא שם מבואר על מה שבחחלה לא היו מושיבין מלמדים אלא כאב למד בעלמו עם בנו מאי דרש ולמדחם אותם ולמדחם אחם, ופירש"י ז"ל דבאב עלמו מלוב ללמדו, ובתוסי שם די"ם דלה גרסי התם הלה הדרש כות דולמדחם משמע בעלמיכם, וכן כות בש"מ בשם כרחיש זייל דפשטא דהרא דולמדתם אאב האי, ומבואר בזה שדרשו חכז"ל מהרא שיש חיוב דאורייחא על כחב שילמוד בעלמו עם בנו כוח ולח חחר. וכנכ א״ה לומר דמה שהקשו מחי דרש הוח על מה שכתב ביי לומד עם בנו בעלמו, דבלת כיון שלת ביו מושיבין מלמדים היי מוכרח האב ללמוד עמו בעלמו שלא ישאר בלא תורב כמו שביי במי שלא ביי לו אב ופייכ לייל הכוונה דהא גופיי קשיא ליי למה לא הושיבו בתחלה מלמדים וסמכו רק על לימוד האב כלא וודאי עדיף יותר אם יש מלמדים מיוחדים שפנוים מכל עסקים ללמוד עם כל הבנים, וע"ז תיי דמחמת הדרש שהאב מחויב ללמד בעלמו לכן לא שכרו

מלמדים שלא יסמוך האב על המלמד ויחבעל החיוב דאורייתא שמחויב ללמוד בעלמו. והנה לא נמלא גם אח״כ בש״ם שום דיחוי על אותה הדרשה, ול״ל דבשביל שראו אח״כ שלולא אותה החקנה היה משתכח תורה מישראל כמבואר שם בגמ׳ לכן לא השגיחו על עקירת אותו החיוב שיש על האב ללמד בעלמו שהוא בשוא״ת כדי שיהיו המלמדים מלוים ולא חשתכח חורה מישראל.

ולפי"ז אפשר לומר כיון שהספרי בא למיסבר קראי האיך נלמד משם החיוב על האב ללמד את בנו חורה וכיון דאקרא קאי ששם הפי׳ שלריך האב ללמד בעלמו דלפי"ז יש הכרח ללימוד הלי לכן כחבו שם, אבל בש"ם שלא באו לפרש המקראות אלא לסדר ההלכות למעשה וכן בברייתא שהובאה בש"ם מביא כל עניני חינוך שאינם כלל מקראי ולמעשה כבר הוקבעה החקנה להושיב מלמדים ע"כ לא ראו לורך להזכיר עוד לימוד הלשון. ולפי"ז אפשר לא פליגי כלל הש"ם עם הספרי אלא הא כדאיתא והא כדאיתא.

1

שוב התבונותי שלדעת הרמב"ם שבפ"ח מה' ת"ת כביא את כחיוב דאורייתא שחייב כאב ללמד את בנו תורה ושחייב האב לשכור מלמד לבנו ללמדו אבל על בן חבירו אינו חייב אלא ללמדו בחנם. ובפ"ב הביא את התקנה שמושיבין מלמדי תינוקות בכל מדינה ומדינה ובכל פלך ופלך ובכל עיר ועיר. גם הביא שבעיר שאין מושיבין בה מלמדי תינוקות מחרימין ומחריבין אותה יעיי"ש. ולפי"ז לדעת הרמב"ם ברור שהאבות לבנים היו מחויבין מדאורייתא לשכור מלמד לבניכם אף קודם כתקנה אלא שלאחר כתקנה הוטל חיוב להושיב חלחדים טבור כל בני ישראל טשיר ועני ומי שחין לו חב כל ילד וילד חשר מבני ישרחל כוח יכי׳ עבורו מלמד בעירו שיוכל להגיע חליו חף מי שאין לו מי שידאג עבורו, כמבואר זה בגמרא בבה בתרה כ"ה, וה"כ ל"ל לפי דעתו ז"ל שמה שחמרו בגמרת על קודם התקנה מחי דרוש ולמדתם אותם ולמדתם אתם אין ככוונה שדרשו בזה אחה דרשה אלא שכך הבינו ממשמעות הקרא שאין החיוב

אלא על כאב עלמו לא על אחרים ומה שיש חיוב מהחוב"ק ללמוד עם אחרים בחנם הוא מקרא אחרינא דושנחם לבייך שלמדו מפי השמועה בניך אלו חלמידים שהחלמידים קרויין בנים, ומשם אין ראי׳ אלא על חיוב ללמוד עם החלמידים בחנם אבל אין ראי׳ משם שיהי׳ חיוב ללמוד עם החלמידים בחנם אבל אין ראי׳ משם שיהי׳ חיוב לפזר ממון לשכור מלמדים עבורם אלא בקרא דולמדחם אותם נכלל כל אופני הלימוד דהיינו שלריכים גם לשכור עבורם מלמדים בשכר וזה לא קאי אלו על האב לא על אחרים, כן לריך לפרש להמעיין אלא על האב לא על אחרים, כן לריך לפרש להמעיין בדבריו. ועי׳ לחם משנה שם ובחח"ם בחידושיו לב"ב ומלשון רש"י ז"ל לכאורה לא נראה כן אלא שלפי דברי השמ"ק אולי יש להעמים גם בלשון רש"י ז"ל בדרך זה ישוי"ש ודוק.

ומדברי המהרש"א בח"א שכתב על הא דאמרו שאלמלא הוא נשתכחה חורה מישראל דלר"ש דחמר פי תולין ח"ו שחשתכח תורה מישרחל ל"ל הכא שתשתכח תורה ממי שאין לו אב, מזה נראה לכאורה שסובר דקודם החקנה גם האב לא היי מחויב לשכור מלמד לבניו דלא כדעת הרמב"ם ז"ל דלדעת ברמב"ם ז"ל שבחב בין מחויב לשכור מלמדים גם קודם התקנה כמו לחחר התקנה ח"כ במי שיש לי אב אין נ"מ בין קודם התקנה לאחר החקנה וע"כ מכ שאמר שלולא אותה התקנה היי משתכחת תורה מישראל האי על מי שאין לו אב. ול"ל שהביו כן מלשוו רש"י ז"ל שקודם החקנה דרשו גם על החב שהיו עליו חיוב אלא ללמוד בעלמר עם בניו לא לשכור מלמד, ולכן לדעת החומרים עתידה תורה שתשתכת מישראל אפשר לפרש מה שאמרו שהיחה משחכחת החורה מישראל דהאי על הכלל כולו אף על אותן שיש להם אב כיון שאין שוכרין מלמדים אלא לדעת ר"ש אין זה במליאות מחמת הבטחה דלא חשכח מפי זרעו ולכן אליבי׳ נייל דקאי רק על מי שאין לו אב שהי׳ משתכחת החורה מהם כיון שאיו לו כלל מי שילמדו ויודיע לערו לרבים. ואף שבדברי המהרש"ה בחידושי הלכות בד"ה ולמדחם נרחה שהבין בדברי החום׳ בדרך חחר חפשר דשם כתב לפי דברי התום׳ וגירסתם אבל מלשון רש"י ז"ל וגירסתו שהוא דלא כדברי התוס׳ הבין בדרך אחר יעיי"ש ודוק ואין לכאריך בזכ.

לריכין לחלה בכה"ג כי בלח"ה לה"מ כמו שכתבתי

משה

n

ומ"ש לעיל לכחורה דלדעת הרמב"ם בחותו שיש לכם אב אין חילוק בין קודם התקנה לאחר החקנה ולייל אליביי דמה שאמרו זייל שאלמלא הוא נשתכחה חורה מישראל האי רה על מי שאין לו אב וזה נראה לכאורה קלח דוחק דקאי רק על מיעוע מישראל, אבל אחר ההתבוננות ראיתי שאינו כן. ראשית שבכלל מי שאין לו אב לשכור עבורו מלמד הוא גם אם יש לו אב אלא שהוא עני ואין לו לשלם עבור המלמד הוא לענין זה כמו מי שאין לו אב. ואמרו חכז"ל נדרים דף פ"א הזהרו בבני עניים שמהם תלא תורה שנאמר יזל מים מדליו דר"ל מדליו מדלים שמכן חלא חורה], ופי׳ כר"ן כזכרו בבני עניים לכשתדל ללמדם תורה שמהם תלא תורה שאין להם עסק אחר ועוד שדעתם שפלה עליהן יעייש א"כ רוב התורה הוי מהם ובפרט בבבל שרובן עניים כמבותר בגמ' שבת דף קמ"ה ע"ב מפני מה מועדים שבבבל שמחים מפני שהם עניים. ובהידושיו דף מ״ע ע"ב עשרה הבין עניות ירדה לעולם תשעה נעלה בבל ואחד כל העולם כולו. וחוץ לזה קודם שהיי חתוכ לכושיב מלמדים בעיר אלא ביחידים שבכחם לשלם עבור המלמד שכרו להם מלמד. מלבד שהעניים שאין לכם לשלם ומי שאין לו אב נשארו בלי מלמד גם בין העשירים הרבה עשירים מקמלין או אינם שמים לב לגדל את בניהם לחורה כראוי ואין בידינו להעמיד הדת על תלה. ובגמרא פסחים דף ל' ע"ב דאין שוחטין וזורקין על עמא שרן אעפ"י שאינו אלא מחוסר טבילה ובידו לטבול מ"מ חיישינן דילמה פשע ולא עבל, אבל במחוסר כיפורים אף שחסר מעשה ההקרבה לא חיישינן דכיון שנמסר לבי"ד חזקה על הבני"ד שלח ופשעו יעיי"ש. וכבילה דף ה' ע"ב דגזרינן בבילה ולא גזרינן בעדות החודש בשביל החילות דעדות מסורה לבי"ד בילה לכל מסורה, והרבה ענינים כאלו בש"ם. ולכן גם כזה לולא החקוה שהבי"ד והליבור יושיבו מלמדי חינוקות בכל מקום ומקום כיי זה נמסר רק ליחידים שיש לכם יכולת וגם רצון לגידול בנים

אמנם בעיקר הדבר מה שנחקשה המהרש"ה לר"ש שיש הבעתה מהרה דלה תשכח וגו׳ שלה תשתכח בחורב בחיד אפשר לחוחמי מה שחמרו בגמ' שחלמלח כום נשחכחה חורה מישראל והולרך לאוקמי עי"ז דהאי רה על מי שאין לו אב לא הבינוחי דלפענ"ד לק"מ שברי אף לר"ש אפשר לומר דבשביל אוחה בכבעתב שבקרת דלת חשכת וגו' לכן בעיר כ' תח לבכם בעבור לחקו לבושיב מלמדים שלח חשתכח ולולם חותה החקנה ח"ו היתה משתכחת, דבלח"ה לריך לפרש ההבטחה בחופו זה דח"ח לומר שחף אם לא ילמדו כלל לא ישכחו, אלא שהוא בכלל ההבעחה שלא יפסה מלביות לומדי חורה. ובגיעיו דף ס' ע"א גבי חורה שבע"פ שלח ניתן לכתוב חלח כיון דלח מפשר עת לעשות לכי הפרו תורחיד ופירש"י ז"ל דלא אפשר מלכחוב שנחמעע כלב וכחורה משחכחת וברי שלא סמכו על אותב בבבעתב דלא תשכח אלא התירו איסורא דאורייתא לכתוב דברים שבע"פ שלמדו מהראי שם דף ס׳ ע״ב שאין לכחוב ופירש״י ז"ל שם ד"ה ודברים מכחו חתה למד שהחלמוד לח ניתו לכתוב אלא מפני שהתורה משחכחת, ובכתובות דף ק"ג ע"ב אמר ר"ח אנא עבדי דלא חשתכח חורם מישראל וא"ר ע"ז כמה גדולים מעשה חייא והרי שהולרכו החכמים בכמה דורות לעשות פעולות נמרלות שלם חשתכת בתורב מישראל ולולה כם כיי ח"ו שכחת התורה לגמרי אלא שהוא בכלל ההבטחה שיביו חכמי דורות שילילו את ישראל משכחת התורה ומגלגלין זכות על ידי זכחי שבהשתדלותם ילניתו ויתקיים על ידם אותה ההבעתה דלא תשכח מפי זרעו, וככה הוא בהתקנה להושיב מלמדים שאמרו ז"ל ע"ז ברס זכור אותו האיש לעוב, ולפי מה שהארכתי לבאר במאמר ג' שבועות מסי' הס"ג והלאה כמה סימנים שהברייתה שהמרה עתידה תורה שתשתכה מישראל ורב שלמד זה מקרא דוהפלא הי וגו' אינם חולהיו עם רשב"י שחמר ח"ו שחשתכה וגם רשב"י בעלמו בספרי אמר זה הלשון שהוא בברייחא עחידה תורב שתשתכה אלא שיש שני בחינות בעניו שכחת בתורב ומר אמר חדא ומר אמר חדא ולא פליגי יעייש שהארכתי בדברים ברורים ולא אכפול הדברים.

לפי"ז אפשר לומר שכיוונו על אוחה בחינה של שכחת

כחורה דכו"ע מודי ביי אבל לפענ"ד בכאו אין

תיב

לחורה כראוי ומצב כזה אזלה וחדלדלה וחביא לידו שכחת בתורם עכ"ם ברוב ישרחל ובלח"ה חמרו חכז"ל אלף נכנסיו לביכמ"ד ואחד מכם יוצא לבוראב וכשרוב בני ישראל אינם נכנסין כלל לביהמ"ד יוכל לביות שאותו כאחד שראוי לאחת לבוראה ברובא איחא בתור אותו הרוב שלא נכנסו כלל לביהמ"ד, ואין ספק דחף שסחמו דבריכם וחמרו מי שחיו לו חב מ"מ מי שאין אביו מגדלו לחורה כראוי בין אם הוא מחמת עניות של ממון או מחמת עניות הדעת נקרא אין לו אב לענין זכ אף שכות חי והיים, דמאי ניית. וככתוד ליות יתומים כיינו ואין אב.

ועפי"ז נוכל להבין המשך דברי הש"ם ב"ב כ"ה שכתבן שבתחלה מי שיש לו אב מלמדו חורה מי שאין לו אב לא כיי לומד חורב מאי דרוש וכרי התקינו שיהיו מושיבין מלמדי תינוקות בירושלים מתי דרום כי מליון חלה חורה, ועדיין מי שים לו הב כי מעלו ומלמדו מי שחין לו הב לה כיי עולכ ולמד החקינו שיביו מושיבין בכל פלך ופלך וכרי ומה שהיתה התקנה הראשונה להושיב מלמדים אד בירושלים חמרו שדרשו זה מהרח כי מליוו חלח חורה וביארו שם בתום׳ ד״ה כי לפי שהי׳ רואה קדושה גדולה וכהגים עוסקים בעבודה היי מכויו לבו יותר ליראת שמים וללמוד תורה כדדרשינו בספרי למטו חלמד לירחה וגו׳ גדול מטשר שני שמביח לידי ח״ח לפי שבי׳ שומד בירושלים עד שיחכל מעשר שני שלו והי׳ רואה שכולם עוסקים במלאכח שמים ובעבודה ביי גם בוא מכוין ליראת שמים ועוסק בחורה עכ"ל ושמעינו מזה דאף שלמדו בגמרא מקרא דמליון חלא תורב מ"מ ערחו בתום" לבחר בסיבב ובעעם למב משם חלא חורה שהוא בשביל שרואים שם כהגים טוסקים בעבודה וכולם עוסקים במלחכת שמים, דנמלח לפי"ו שבומן שחין שם כהנים עוסקים בעבודה וחין כולם עוסהים במלחכת שמים בעל זה כי היי חוחה התקנה בזה"ב כמבואר בתושי שהיי כהנים שוסקים בעבודה.

אבל לריך להבין כיון דכל בתקנה לא נעשית אלא בשביל מי שחיו לו חב כמבוחר שם בגמרח

א"כ מה הועילו חכמים בחקנחם בחקנה הראשונה לבושיב מלמדים בירושלים. כלם מי שחץ לו הב חץ לו מי שיעלהו גם לירושלים וכמו שראו אח"ב באמת דמי שאין לו אב לא כיי עולב ולמד וחזרו מכחקנב בראשונה להושיב מלמדים בכל שיר ואינו מובן משיקרא מאי הסבר ולבסוף מאי הסבר. ודוחה לומר דמעיהרא חשבו שחף מי שחיו לו הב כלל וחין לו שום ידיעת כתורה מעלמו יתעורר ובלבבו יבין ושב לפרוח פירחה זו לבוח לירושלים. ונרחב יותר לפי מב שכתבתי שבכלל מי שאח לו אב כוא גם בני פניים שאח אביכם יכולים לשלם עבורם או עניות כדעת וכדומכ ובשביל אלו חשבו תועלת מרובה בתקנחם כי הרבה מכם שמחמת מניות א"ה לכם לפזר כממון בשביל במלמד אבל שירחה דגופיי למרוח לבביחו לירושלים זכ לא ימנעו עבור גידול בנים לחורב ומכם חלא חורה כמו שאמרו חכז"ל הזהרו בבני עניים. ואף שעדיין ישארו יתומים מועטים שאין לכם אב כלל ולם ישלו לירושלים, מ"מ ראו בזכ חיקון יותר כי כרוב שיעלו לירושלים ירויחו יותר בחורה וירחת שמים ט"י שיראו פסק בעבודה ומלאכת שמים בקדושה גדולה כמ"ש כחום׳ ויתרבה יותר חורה וקדושה בישראל ומזכ יביי אח"כ כשפעב גם על במועעים שנשארו חוץ לירושלים. אבל מחמח שנחמטעו כדורות בתורה ובקדושה ראו אח"כ שמי שאיו לו אב מביו בדעת ויכולת לגדל בניו כראוי אינו מעריח גם בעירחה זו לכעלותו לירושלים וראו לורך כזמו לכושיב מלמדים בכל פיר ועיר. ועדיין לייע לשון השיים ולח כתבתי אלא לכעיר ואין לכארוך בזכ.

אבל יכיי איך שיכיי כנכ זכ ודאי שאחר שנעשכ החקנה להושיב מלמדים בכל עיר ועיר החמירו כרבה בחקנה זו יותר מבחקנות מחרות. וברמביים פ"ב מכי ח"ח אחר שכביא כחקום לכושיב מלמדים בכל עיר ועיר סיים שמחרימין הנשי כעיר עד שמושיבין מלמדי חינוקות ואם לא כושיבו מחריביו אותכ. וכחב שם בכ"מ שברמב"ם קיים שחי בלשונות דברישם מחרימין חותה והדר מחרימין חותה כלומר מחריבין

מותה ורש"י ז"ל פי׳ גם בתחלה הלשון מחרימין אותה שהוא לשון חרבה ושוממה. וכלשון הרמב"ם זייל כוח גם בעוש"ע סיי רמיים כגם שבגמרה שבת דף קי"ט ששם נאמרה מימרא זו אינו מוזכר שם כלל מהתקנה להושיב מלמדים בכל עיר ועיר אלא אמרו שם בגמרא סתם עיר שאין בה חשב"ר, ואפשר לפרש הגמ׳ דמיירי אם אין בה חשב״ר כלל דהיינו שגם האבות שהיכולת בידם ללמד את בניהם אין מגדליו את בניכם לחורה ולא נמלא שם כלל תשב"ר שזה ודאי חיוב דאורייתא אף קודם התקנה, אבל מלשון ברמב"ם ובעוש"ע שבעתיהו מימרא זו אחר שהביתו החקוה להושיב מלמדים גם חמרו הלשון שתם אין מושיבין מלמדי חינוקות מחריבין אוחה נראה ודתי דמפרשי דחחר שנטשה התהנה להושיב מלמדים בכל עיר כוי ביעול אוחה החקנה ביעול חשב"ר דכא בכא חליא דכיון שראו חכז"ל אחר שנחמעעו כדורות דאלמלא אותה בתקנה נשחכתה תורה מישראל כוי ודחי ביעול חותה החתנה ביעול תשב"ר ולח כדורות ברתשונים דורות בתחרונים.

והגה לא מלינו בשום עבירה דאורייחא אף החמורה מחוד שיכי׳ משפט חרוז אלל כבי"ד לכחרים את בעיר וגם לעשותה חרבה ושוממה כשידינו חקיפה זולת בע"ו היכח שיש שם דין עיר הנדחת, ולדעת ר״ה בסנהדרין דף קי״ג כל עיר שיש בה הפילו מחם אחת אינה נעשית עיר הנדחת, גם לדעת החולהים על כ״ת יש הרצה חילוקים היכח שנוחנים לה דין עיר הנדחת כמבוחר בגמ׳ סוף פ׳ חלק בסנהדרין, וכיכה שחין לכ דין עיר כנדחת דנין כחו"ה בעדים והתראה וסנהדרין אבל אין מחריבין את העיר וכאן כוא מימרא פשועה בש"ם בלי שום חולק שאך בשביל עון זה שאין בה מלמדי חינוקות אפילו אם כל כשיר מלאם חורם ומלוח שושיו אותם חרבה ושוממה, כי לא חילקו בדבר ולא בזכירו אלא עון זב, ואף שחיו זה בכל הפרטים כפרטי הדינים שבטיר הגדחת אבל זכ בלבד לעשות כל בעיר חרבה ושומחה לא מלינו בשום עבירה שבעולם. ול"ל שראו חכמו"ל במלמדי חינוקות ותשב"ר קיום כל בתורה וכל העולם כולו, וביטול שנין זה הוא חורבן העולם ואין להנית עיר כולת בישראל.

ובם׳ תמכין דאורייתא האריך להוכיח דאחר שנעשה בחהנה להושיב מלמדים בכל עיר עבור הכלל אם לא קיימו אותה התקנה לא ילאו ידי חובתם אף כחוב דאורייתא שיש על כאבות ללמד את כבנים. ויסודו על מה שכחבו כמה פוסחים דכל מלוה דאורייתא שעשו חכמים חקנות באיזה אופן לעשוחה אם לא קיים כתקון הכז"ל לא יצא ידי חובת במלוב אף מדאורייתא. וכנה בזה יש לפלפל הרבה לא עת האסף פה, אבל לפענ"ד גם בלא"ה כיון שאמרו חכז"ל על אותה בתהנה שאלמלא הוא משתכחת תורה מישראל אייכ הוא מוכרח לקיום התורה וא"א בלעדה כחשר חנו רוחים גם בחוש, והכחוב לווח ארור אשר לא יהים את דברי התורה הזאת, והביא שם הרמב"ן בשם הירושלמי וכי יש חורה נופלח, אלא כי׳ סיפה בידו להחזיה ולא החזיה הרי זה בכלל ארור ואפילו היי הוא לדיק גמור במעשיו והיי יכול להחזיה החורה ביד הרשעים המבטלים אוחה הרי זה ארור יעיי"ש, ואם ככה הוא אם לא החזיק ביד הרשעים ומכש"כ בחשב"ר הבל פיהם שחיו בהם חטא וחלוי קיומס שיוכלו לזכוח לאור בחורה בהושבח מלמדים כראוי שאין ספק שמי שאינו מחזיק בזה שיוכלו עמוד כוח בכלל חשר לח יקים.

ובמד"ר פי הדושים פי כיים סיי ה' כתב עוד יותר וז"ל למד אדם ולימד ושמר ועשה והיתה סיפק בידו למחוח ולא מיחה, להחזיק ולא החזיק, ברי זה בכלל ארור הה"ד ארור אשר לא יקים, לא למד ולא עשה ולא שמר ולא לימד לאחרים ולא היחה סיפה בידו לכחזים וכחזים ולם למחות ומיחב בכי זכ בכלל ברוך, ופיי היפ״ח במה שאמר לא היחה סיפק בידו דהכוונה אף אם לא היי סיפה בידו להחזיה ולמחות כראוי מ"מ מחויב לששות כל מכ שבידו וצע"ע להבין הכוונה בזה. אבל זה ודאי ברור ומפורש בדבריכם ז"ל כי המחזיק ענין שחלוי בו קיום החורה כוא בכלל ברוך אשר יקים, וח"ו ככיפך בכיפוך. והם פסוקים המפורשים בתורה. ואמרו חכז"ל כל בארורים שכתבו כזה בתורה"ה פתחו קודם בברוך ונאמרו פסוקים אלו בהר גריזים ובהר עבל בשעה שהבלו עליכם כל כתוכ"ה בברית ובשבועה ח"כ ברי חיובת דתורייתת בלי ספה לבחזיה ענין שחלוי

בו קיום כל התורה כולה, ומי הוא זה שאינו רולה להיות בכלל ברוך שבתוח"ק אלא ח"ו ההיפך וא"ל להאריך בזה.

## \*

גחוור לעניננו שיש ליישב כזה החילוק שבספרי הביא חיוב ללמד את בנו לה״ה ובש״ם השמיטו דכספרי אהרא האי שלא היי החתנה להושיב מלמדים בכל עיר ועיר עבור כל ילדי בני ישראל אלא האב שהיכולת בידו הוא היי לומד עם בנו או היי שוכר מלמד טבורו לדעת הרמב"ם. וא"כ בעת שמתחיל החינות לדבר כל אב אינו בעוח בעלמו אם יהיי מי שילמוד עם בנו בעת שיגיע להבנת הלימוד ראשית דלומן מרובה חיישינן למיתה וכתבו הפוסקים דיותר מלי יום הוי זמן מרובה לענין זה וכש"כ משר איזה שנים, גם עניות שכיחה או שאר עיכובים, ומבואר בגמרא הידושין דף כ״ט ע״ב דהיכא דלא אגמריי אבוי מחייב איכו למיגמר נפשי׳ דכתיב ולמדתם ופירש"י ז"ל הרא אחרינא היא ולמדתם אותם ושמרתם לעשותם, ומי שלריך ללמוד מעלמו בלי מלמד הם אינו מכיר הלשון האיך יש מליאות שילמוד בעלמו שברי מקרא ומשנה הכל הוא בלה"ה. וע"כ היי חיוב על כחב ללמדו לכ"ק חיכף כשכתחיל לדבר שיוכל להיות שלא יהיי לו מציאות ללמוד חורה באופן אחר. משא"כ אחר התקנה להושיב מלמדים בכל עיר ועיר ומחריבין את העיר שאין בה מלמדים, ועכ"ים חזמה על הבי"ד שלא יפשעו ולבור לא מיעני ואיו לכחזיק ריעותא שלא יבי׳ מלמדים, חו אין לורך עוד בלימוד לה"ה כי המלמד שילמוד עמו יפרש לו המקרה והמשנה כל מה שלריך להבינו ולכן סידור הש"ם שביי אחר שכבר נתפשטה החקנה של הושבת מלמדים וכביאו את כתקנה וגודל החומר שהחמירו עלי׳ לא ראו עוד לורך להביא את לימוד לה"ה. אבל עדיין אינו מיושב הכל, גם אפילו אם אין בו חיוב כ"כ כמו הודם התהנה. אבל עכ"פ עדיין יש בו חועלת הרבה ולמה לא הזכירוהו כלל ועיקר.

אמנם דברי הספרי והתוספתה הפשר להשותן היעד בדרך זה, דכבר נתבחר דבדעת הספרי

נראה שהוא חיוב דאורייחא ועוד הקדימו ללימוד כתורב אבל בתוספחה שלה חשבו בקידושין במלוח האב על הבן וגם בחגיגה כחבו לבסוף ל"ל שהוא מדרבנו דהנה לריך להבין שורש הדברים מאין למד בספרי שיש בזה חיוב דאורייתא דמ"ש בחו"ח שהוא מלשון הקרא דלדבר כם כבר הבאתי שאין כן דעת גדולי המפורשים שפירשו דלדבר בם בא להורות שיעור התחלת החיוב, ושוב ראיתי שמבואר בגמרא ברכות דף ו"ג ע"ב אחר שלמד מלוח הריאה מהלשון של ודברת כם מקשה החם נמי כתיב על לבבכם לדבר בם. ככות בדברי תורה כחיב, וה"ה רחמנת אגמירו בנייכו חורה כי היכי דליגרסי בהו. ופירש"י ז"ל כדמוכח הרא ולמדחם אותם את בניכם. א"כ מבואר בגמרא דההוא הרא דלדבר בם דכחיב אלל לימוד הבנים האי על דברי תורה להרגילם לגרום בהם ושייך שפיר בלימוד תורה הלשון לדבר גם שכן מבוחר בעירובין דף כ"ד שאמרו על דברי חורה פחח פומיד כי היכי דחתקיים ביך ותוריך חיי שנאמר כי חיים כם למולחיכם אל תהרי למולחיכם אלא למוליאיכם בפה, עוד אמרו שם ואימתי השמרם בבענך בזמן שיכונו יחדיו על שפתיך, ואימחי שמחה לאיש בזמן שמענה בפיו. ובשו"ע או"ח סיי מ"ז המהרהר בד"ח א"ל לברך ברכה"ח ואף דודאי הוא מלוה גדולה הרהורי תורה אבל עיקר החיוב הוא בדיבור פה. ובשייע התניה ה' תיית פייב סעיף יייב כי שחינו יולה ידי חובת חלות ולחדתם חותם בהרהור כי חם בדיבור פה כמו בכל המלוח התלויות בדיבור שחינו יולח ידי הובחו בהרהור וכן כחב היעב"ץ, וכבר הארכחי לתרץ הושית הגר"א ע"ז והבאחי ראיות לבאר העניו לא עת האסף פה. ועכ"פ מבואר בגמ' דההוא הרא דלדבר בם האי על לימוד התורה ולא על לימוד לה"ה. ומה שכתבו המפורשים ללמוד מהלשון לדבר בם על שיעור החחלת החיוב אפשר דממילה משמע דכיון שאמר הכחוב כזה להרגיל הבן ללמוד בדיבור פה ממילה משמע דוה התחלה חיובו משיחחיל לדבר, ואם נימא דהספרי למד חיוב לימוד לה״ק מהקרא דלדבר גם שפיר אפשר לומר דלכן פליג בש"ם ע"ז דלשיטתייהו דקרא דלדבר בם קאי על דברי תורה לא מוכח משם מידי על לה"ק אבל לפי"ז עוד מרבים בפלונחה דנמנה דגם על כד דרשה שלמדו בש"ם

מזה אגמירו בנייכו חורה כי היכי דליגרסי בהו פליג בספרי, ובלא״ה כבר הבאחי דלא נראה כן בדשת גדולי המפורשים.

יב

ויותר נראה שהספרי סובר כן מסברא שהוא בכלל

לימוד כתורה ומלינו שסברת דחורייתה הוח

שאמרו בכ"מ בש"ם למה לי קרא סברא הוא. אמנם בברכות ריש פרה כילד מברכין שאמרו סברא הוא אסור לאדם שיהנה מעור"ז בלא ברכה וכתב שם הפנ"י דיש לחמוה מה דמשמע מכל הפוסחים דלפום כך מסקנא כל ברכת הנהנין הם מדרבנן והלא בכל כש"ם משמע דסברה כוח דחורייחה ומקשה למה לי הרא סברא היא, וסיים לבסוף דאף אם הוא דאורייתא מ"מ אתי שפיר דספק ברכות להקל יעיי"ש. אבל באמת מבואר בתום׳ וברמב״ם ובכל הפוסקים דברכת הנהנין שלפניהם דרבנן והביאו ראי׳ מהמשנה והשה לכחורה הושית הפנ"י. חמנם הצל"ח שם חידש דמה שאמרו שסברא הוא דאורייתא איו זה אלא בדיי מו הדינים. אבל לומר על דבר שהוא מסברא שהוא חשוב מלוה דאורייתא זה לא, שאם הדבר כן לחנם נכתבו כל המאיח שהם שכליות אלא הכוונה הוא שכיון שהוא סברא לכך חיקנו חכמים ברכת הנהניו. ולכאורה יש להביא ראיי לדברי הלל"ח מדברי התוסי פסחים דף ס"ח ע"ב ד"ה הכל גבי הא שאמרו הכל מודים בעזרת דבעינן נמי לכם שהקשו דח"כ מאי האמר ר"א מה ראי׳ רשות למצוה דנימא עצרת תוכיח שהיא מלוה, וי"ל דהא דבעי ר"א בעלרת לכם לאו דוקא מקרא אלא מסברא, והרי דמה שהוא סברא ואין לו קרא אין דינו כנכתב בקראי ולא אמרינו למה לי קרא סברא היא, ונראה לכאורה שהוא מטעם שכתב הלל"ח דלעשות חיוב מצוה דאורייחא א"ח מסברת. וא"כ אם לא ביי לבספרי איזה ליחוד מקרא על חיוב לימוד לה״ק אלא מסברא כאיך עשה מזה חיוב מלוה דאורייתא.

אמנם באמת .תמכתי על רבוחינו כפנ"י וכלל"ה במכ שערחו בקושיא זו למכ כוי דרבנן מכ

שאמרו בגמ' שהוא סברא, הלא כבר מבואר בחוסי מס' שבועות דף כ"ב ע"ב ד"ה איבע"א במה שאמר שם סברא דמ"מ ל"ק למה לי קרא דיש לחלק דיש דברים שאין הסברא פשועה כ"כ, וא"כ מבואר בדבריהם ז"ל שאין לנו לעשות בזה קושיא מבואר בדבריהם ז"ל שאין לנו לעשות בזה קושיא דלאו כללא הוא אלא במקום שהיי דעת חכז"ל שהיא סברא פשועה הקשו למה לי קרא, ולפעמים אף שאמרו סברא בקשו עוד קרא דלאו כל הסברות שות, ואין סברתינו מכרעת אלא במקום שאמרו שות, ואין סברתינו מכרעת אלא במקום שאמרו דברכת הנהנין הוא דרבנן כיון שיש ראיות ע"ז מן הש"א הא שאמרו שהוא סברא דלאו כללא הוא הש"מ לא שאמרו שהוא סברא דלאו כללא הוא ואין לריכין עוד למה שחידש הצל"ח להלק בין דין מון הדינים וביו חיוב מלוה.

ומה שכתב עוד הלל"ח דח"כ לחנם נכתבו בתורה כל המצות שכליות, לפענ"ד לק"מ שהרי גדול המלווה ועושה. ולא מבעיא במלוח שכליות שבין אדם להבירו שכשכל מחייבו לעשות מחמת בחנושיות שזכ חף בב"נ כתב הרמב"ם ז"ל בפ"ח מה' מלכים הלי י"ח כל המקבל עליו שבע מצוח ונזהר לעשוחו הרי זה מחסידי אוה"ע ויש לו חלק לעוה"ב והוא שיקבל אותן ויעשה אותן מפני שלוה בהן הקב"ה בחורה והודיענו ע"י מרע"ה שב"נ מהודם נלטוו בהן, אבל אם עשאן מפני הכרע הדעת אין זה גר תושב ואינו מחסידי אור"ע ולא מחכמיהם, עכ"ל. והרי שאם עושין מחמת הסברת והדעת אינו מלוה כלל אלא דוקא אם עושין מחמת שכתובין בחוה"ה, אלא אפילו במלוח שבין אדם למקום שהשכל מחייבן לעשות מחמת הכרת טובותיו ית"ש והירחה והכניעה לפניו ית"ש שזה ודחי עבודה חשובה כחשר החריך בזה החובת הלבבות בשער עבודת חלקים, מ"מ הולרכו להיות נכחבין בתוה"ק שאך ע"י שמקיימין מה שכחוב בתוה"ק אפשר לבות לידי הכרה והסברת בזה לת זולת. וגם כי בודאי יש חשיבות יותר למצור הנכתבה בתוח"ה שהרי חכז"ל דרשו מיתורא דואלה המשפטים שמוסיף על בראשונים דמה בראשונים מסיני אף אלו מסיני וכן בפ' בהר הביח רש"י ז"ל דרשת חכז"ל מיתורח דבהר סיני אצל שמיטה שהוא ללמד על כל המלוח שנאמרו כללוחיהן ופרטוחיהן מהר סיני אלא שחזרו

תמו

מאמר לשון הקודש

ונשנו בערבות מואב, א"כ הזינן שאף מלות שיודעין בודחי שנחמרו מפי הקב"ה וגם נכתבו בחום"ה חין לכם חשיבות כ"כ כמו מה שנחמר בסיני. כי לח בחנם טרח הכחוב לכחוב יתורא להודיענו זה שנאמרו בסיני. וע"כ שיש בו עדיפות. גם מלינו בש"ם בבלי וירושלמי שיש חילוה בין מלום שלפני הדיבור ובין מלום שלחחר הדיבור לענין עשה דוחה ל״ח חלח שהוח פלוגחה היחה מהם חשוב יותר. ועכ"פ חזימ דגם זמו כליווי גורם חשיבות לכמלוכ. וא"כ כש"כ שמלוכ שלא נכחבה כלל בחוב״ה גם לא היי שום ליווי עליי מהקב"ה אלא שידעינן מסברא אין בה אותה החשיבות כמלום שנכחבם בחורה"ה וגם נחמרם בסיני.

ומה שאמרו למה לי הרא סברא היא זה אינו אלא בדין מן הדינים שאין בו תוספות של חיוב אחם מצום אלא נפקא מינה לענין ידיעת המצב כמו אם לכאמיו לזכ מחמת סברת כפה שאסר הוא בפה שהחיר או אם אמרינו המוליא מחבירו עליו הראי׳ וכדומה כיון שאינו נ"מ אלא לענין ידיעת בענץן שפיר הקשו למה לי קרא סברא היא וכמ"ש כלניים בעלמו שלא אמרו כו אלא בככייג. אבל כיכא דמייתי מקיום איזה מלוה שהיא מסברא אף שמחחייב מכ"ח מחמת כסברת מ"מ א"ח לכחשות למכ לי הרא שבודאי המצוה נחשבת וחיובית יותר אם נכתבה בקרת. ואם כו אין בזה הוכחה כלל למיש הצל"ח שא"ח להתחייב במלוה מחמת סברת מדוכתבו קרתי במצות שכליות, ובחובת כלבבות מבואר שמתחייבין במצות ע"י השכל אף מה שלא נכחב, ויש עוד ראיות לזה מדברי חכז"ל אלא שאין להאריך עוד CIC.

ומה שברכת הנהנין היא דרבנן אף שהיא סברא כבר כתבתי דלא קשה מידי, ובאמת אין הסברת פשועה כל כך לברך ברכה שלת נלעוה שליי, כי לעומת זה יש סברה דהמברך ברכה שחינה לריכה עובר בל״ת אף שמחכוין לברך את ה׳, גם אמרו חכזייל בנדרים דף יי שלח יחמר לכי הרבן דילמח יאמר לבי ולא יאמר הרבן והא מפיק שם שמים לבעלם. וכחמירו בזם כל כך שחיקנו שלא יאמר כלל הרבן אלא הונם הונח הונם שאם יאמר הרבן לכי

יטעה לפעמים לומר לה' קרבן ויוכל לבוח לידי הולחת ש"ש לבעלה. וק"ו דחיכה למיחש לזה בברכת הנהנין דמחוסר מעשה שמח לח יחכל חו ח"ו שמח יארע קלקלה בסעודה דמלינו שחשו לזה חכז"ל והוי ברכתו ברכה לבעלה, ואם כן יש סברא גם להיפך שמחמת כבוד כ' ופחד שמותיו יח"ש ימנע מלברד. אלא שחז"ל אמרו כאן לברך מחמת אותה הסברא ואין לך אלא מה שאמרו חכז"ל, ועכ"פ הוי מדרבט.

נמצא לפי"ז דשפיר הפשר לפרש דברי הספרי הף לפי דברי הש"ם דלדבר בם האי על דברי תורה ואין סמך במקרא על לימוד לה"ק, מ"מ מלי סברי דמיחחייב מדאורייחא על לימוד לכ״ה מכח סברא. וי"ל עוד דגם הלל"ח מודה בזה. כי הלל"ח לא אמר אלא שא"א לכתחייב חצוב חדשב חחחת סברא. אבל בכאן אין כוונתם שלימוד כלשון כיא מלוכ חדשה אלא שסברי דכיון שא״א לבוא לידי הבנת כתוב"ה כי אם ע"י כבנת כלשון, לכן מכת אותה הסברה הוי לימוד הלשון בכלל מצוח חלמוד חורה ואינה מלוה חדשה. ובכה"ג לא מיירי הצל"ח אלא שלרווחה דמילחה כתבתי מה שנלפט"ד גם בעיהר דברי הלל"ח. ומיתפרש דברי הספרי היעב כמו שכחבתי למעלה דלפי דברי ההרא שהאב לומד בעלמו עם כבו כוי ודחי סברת פשוטה להלריד לימוד כלשוו בכלל מלוח ח"ח, אבל החוספחא שמביא כל עניני החינוך אף מה שהוא דרבנן ומדרבנן כבר נעשה התקנה להושיב מלמדי חינוקות ותו אין הסברא פשועה כ"כ לחייבו בלימוד כלשון בכלל מלות ח"ח. אלא שמ"מ כיון שיש בו עכ"פ חועלח חשבו בכלל מלוח דרבנו ולא פליגי בספרי עם בתוספחא.

וכדי להבין מה שבש"ם לא הזכירו מלימוד הלשון כלל אף ברמז. כנכ ראשית ראיתי לכעתים דברי כלל"ח שכתב על מימרא דר"א מנעו בניכם מן הכגיון [ולה נמלה זה בספרי הלל"ח המלוים בידינו אלא בספרי כלל"ח כראשונים שבדפים כוא ז"ל, וכפי כנראה שלטו ידי זרים באיזה דפום והשמיטו אלה הדברים שהמה נגד האפיקורסים ושוב

נדפס כן בדפוסים שלחחריו שלח היי בידם הדפוס ברחשון, ובפיי עץ יוסף הנדפס בספרי עין יעקב בעתיק מדברי הלל״ח כמו שהוח בדפוס הרחשון] השל שם: במה שפירש״י ז״ל לח חרגילום במקרח יוחר מדחי משום שלימוד המקרח גם חפילו חוחם שיש להם דעות נפסדות לומדים בשביל הלשון כמו שלומדים שחר לשונות וחם לח חשגית על בנך בילדותו רק על לימוד המקרח יכול להיות שתקח לו מלמד חחד משלהם כי גם הם יודעים ללמדו ומחוך כך לנער על פי דרכי החורה והושיבום בין ברכי ח״ח מכף גם במדות במקרה ויותנים במדות היורגילו מלחד מיכף גם במשכה וגמרת, עכ״ל.

הנה מה שחש יוחר בלימוד מקרא שמא יקח מלמד שיש לו דעות נפסדות אף שבוודאי גם בלימוד גמרא ופוסקים לריך לדקדק על זה שלא ילמוד מרב שאינו הגון כמו שאמרו חכז"ל במועד ילמוד מרב שאינו הגון כמו שאמרו חכז"ל במועד קטן דף י"ז אם הרב דומה למלאך כ׳ לבאות חורה יבקשי מפיהו, ואם לאו אל יבקשו מפיהו, והוא בשו"ע סי׳ רמ"ו שלא ללמוד מרב שאינו הגון, ואם כן אם מדקדקין שיהי׳ מרב הגון חו אין חשש לפי דבריו גם במקרא. ול"ל כוונחו דכיון שאי אפשר להבחין על בורי׳ מחשבות לב האדם ודיעותיו כי האדם יראה לפינים וה׳ יראה ללבב ואף בכהן גדול חשדו והשביעוהו אף שהיו פורשין ובוכין שחשדו למי שמעשיו סחומין, ולכן במקרא שמלוי יותר אותן שלומדין אותו בשביל הלשון חוששין למלוי דילמא יהרי לפעמים איהה חקלה ח"ו ולאו אדעתי׳.

לומדי החשש בלומדי מקרא בשביל שיש ביניהם לומדי הלשון, וא״כ כש״כ בלומדי הלשון עלמו שמלוי יותר ביניהם אותן שיש להם דעות נפסדות. גם אין לימוד הלשון חיובית כל כך כמו לימוד מקרא שהוא בודאי בכלל ת״ת דאורייתא, וי״ל דמש״ה לא אמרו בש״ם להעיל חיוב על לימוד לה״ק אף דלא פליגי על התוספתא שהיי מהראוי לחייב על לימוד הלשון מדרבנן עכ״פ שיש בו חועלת, אבל לימוד הלשון מדרבנן עכ״פ שיש בו חועלת, אבל

מחמת שיוכל להיות גם תקלה ח"ו מבואר בתום'

יבמות דף פ"ו ע"ב ד"ה מר דמילחה דחתי לידי

תקלה לה כוו מתקני רבנן דהיכה למיהש דילמה

אחי למיכלי׳ יעיי״ם, וכעין זה הוא בגמרא חולין לא אמרה חורה שלח לחקלה אף שהוא חשש רחוק לא אמרה חורה שלח לחקלה אף שהוא חשש רחוק דכל דפריש מרובא פריש מכל מקום אין לששוח מלוה ממה שאפשר עכ״פ שיבוא לידי חקלה, ומכש״כ בזה שראו חשש קלקול הדורות ודעות נפסדות ר״ל שהוא גרוע מכולם. וכעין זה כתב החת״ם פ׳ בשלח שלא למדו אף פשוטי המקראות ערם שהשלימו נפשם בלימוד המדרשות וחורה שבע״פ כת״ש במס׳ שבת אמר רב כהנא הוינא בר חמני סרי שנין והוי גמירנא לי׳ לכולי ש״ם ולא הוי ידענא דאין מקרא יולא מידי פשוטו עד השחא, כי אם ילמדי בחחלת גידולה פשוטי המקראות אזי ערם יגדלו ויגיעו לחלק הדרושים וחורה שבע״פ שהוא בעיקר כבר בחרו בהפקירא ומייש ומרכו בכי ובחותו וע״כ הפכו הסדר בלימוד יעיי״ם וכפרו בה׳ ובחותו וע״כ הפכו הסדר בלימוד יעיי״ם

שהחריך בנועם דברי קדשו זלה״ה.

ואולי בשביל זה הפכו הסדר בחוספהה לימוד הלשון אחר לימוד החורה דלא כמ"ש בספרי כי לימוד בלשון מקורו מפשוטי במקראות, גם יותר יש לחוש בלימוד הלשון מבלימוד פשוטי המקרחות כמ"ש למעלה ואם איחרו לימוד פשועי המהראות עד אחר שמשלים נפשו בחורה שבע"פ ראו ה"ו לאחר לימוד כלשון. ומכ שבספרי כקדימו, יייל שכיי זכ בדורות כרחשונים ע"ד שכחבו בגמ' יבמות דף ל"ע ע"ב מלות יבום הודמת למלות חלילה. בראשונה שהיו מתכוונים לשם מצוב. עכשיו שאין מחכוונין לשם מצוב אמרו מציה חלילה הודמת. ועד"ז י"ל גם כאן בראשונה שהיי לומדים כלשון לשם מלוכ בקדימו אותו שמבין יותר כלימוד בתחלת לימודו, הכל הח"כ בכיו לומדים את כלפון לפס נוי כמו באר לבונית ואיכא למיחש לדעות נפסדות ר"ל, לה רחו לבקדימו ערם שבוקבע בנפשו בתורה והאמונה. וכעין זה הוא בגמרא בבא מליעא דף ל"ג בעוסקין במקרא מדה יאינה מדה, במשנה מדה וכוי, גמרא אין לך מדה גדולה מזו, ולעולם כוי רן למשנב יותר מן כתלמוד ומקשב כח גופה קשים חמרת בגמרם חין לך מדה גדולה מזו והדר אמרת ולעולם כוי רן למשנה יותר מן הגמרא. אמר ר״י בימי רבי נשנית משנה זו וכו׳ ישירש, והרי ששינו מחמרם בשביל מלב כדור. וייל עוד דכיון דהדורות מתמעטין והולכין והפירצות מתרבין לכן שוב אח"כ בש"ם לא כזכירו כלל מלימוד בלשון. וגדולב מזכ

מלינו שבעלו חכז"ל הרבה מלות חמורות מדחורייתה מחשם שמה יהרע ה' שיעביר ד' המות ברשות הרבים אף שלא יבא בזכ לידי דיעות נפסדות אלא שיעשה עבירה אחת בשוגג מחמת עירדת המצוה דהוי רה טעה בדבר מלוה.

וכדי להבין הענין יותר במה שנוגע ללה"ה מהראוי לשים לב למה נעוב כ"כ לשונינו לה"ק עוד מקדמת דנא אף אלל החכמים גדולים והעלומים. ונחזי אנן, כנה החלמוד חיברו בלשון ארמי מעורב עם שתר לשונות כמ"ש הרמב"ם ז"ל בההדמתו הטעם לפי שחותה הלשון היתה ברורה לכל חנשי שנער בעת שחוברה הגמרא, וכן הוא בספר חסידים שהבינו יותר בלשון ארמי מבלשון הקודש, וזה ודאי שלא טשו החלמוד בלשוו שיהא מובו להמוו העם כי לולא דברי רש"י והתום' ושחרי הרחשונים ז"ל לח היו כל הדורות שלאחריהם מבינים כלל בדברי החלמוד. ולולה בפוסקים ברחשונים ברי"ף וברמב"ם וברח"ש ושחרי הרחשונים ז"ל לח היי בתליחות לפנינו לברר שום הלכה מהתלמוד וכמ"ש הרמב"ם ז"ל בהקדמה שדרר עמוקה דרכו עד למקד. ואף אחר שאנו מולאיו הלכות הערוכות ברי"ף ורמב"ם ורח"ש בעעמם ונימוקם עדיין אנו מחייגעין להבין היאך הוליאו ההלכה מהגמרת, וחלפים חושיות מחגוללים בבתי מדרשות בלי חירון מספיה. וכבר כתב המהרלב"ח שדין שאינו מבואר בראשונים אי אפשר להוליא מהחלמוד אלא הרשב"א וחבריו, ועכ"פ לא נעשה התלמוד אלא לפני חכמים גדולים ועצומים עכ"פ כמו הרחשונים ז"ל. וחעפי"כ לח הבינו כ"כ חת לה"ה כמו לשון ארמי וזה חידוש. בפרט לפי דעת הספרי שיש חיוב דחורייחה ללמוד לה״ה משיחחיל לדבר ובודאי כן עשו החכמים ולמה לא הורגלו גם אח"כ לדבר עם בניהם בלה"ק כמו בילדותם גירסת דינקותת. ובפרט לפי דברי הירושלמי שהמדבר בלה״ה מובטח לו שהוא בו עוה"ב, ואעפי"כ גם חכמי הירושלמי דברו יותר בלשון ארמי כמו שחיברו את התלמוד באותה הלשון, הלא דבר הוא.

ובמם׳ רחש השנה דף כ״נו דלח ידעי רבנו כמה דברים מלה"ה עד ששמעו מאמחיי דרבי. ובמס׳ שהלים פ״ג מ״ב בשלש הופות וכו׳ וכחוב בהו א' ב' ג'. ר"י אומר יונית כתוב בהן אלפא ביתא גמלא. ופי׳ הרע״ב בשביל שהיו רגילין ביונית, וכחב שם בתפארת ישראל דבבית שני היו רגילין ביונית יותר מבעברית והמ"ל דבים טעם מה חין חוששין לקדושת הכתב בבית הקדוש. ועכ"פ חזינו בזה דגם הכהנים בעבודתם בבית המקדש היו רגילין יותר ביונית מבעברית, ואף דלח״ה היו כותבין א' ב' בלה״ה איו סברא לומר דפליגי במציאות באיזה לשת ביו רגילין אלא דלח״ה כיון דכהנים זריזין הם ועכ״פ ידעו את כא"ב שכוא לשון מקרא ומשנה וכל סדר התפלות לא חיישים כ"כ לעעות לכתוב במהום החודש בלשון אחר, ועי׳ בגמרא בכא המא דף פ"ג וסועה דף מ"ע וברש"י ז"ל שם.

הגם שבפ"ה דמם׳ שקלים משנה ג' גבי ארבע חוחמות היו במהדש בן עולי אומר ארמית היי כחוב עליכם כתב שם התוי"ע וז"ל לפי שהחוחמות היו נוחנין לכל הבא מן העם הלריך ב"ע שיהא כתוב עליהם ארמית שרוב דיבורן בלשון ארמית הי׳ כמ״ש הר"ב וכדי שכלוחת בחותם ידע מב לוקח וכו' חולי בטעות יתן כך ועל ידי שיכול כלוקח לקרות כחותם לא יבוא לכלל טעות. אבל במשנה ב׳ פ״ג לא פליג בן עואי משום דסימני הקופות לא נמסר אלא לממונים על כד והם היו מגדולי וחשובי בעם והיו מכיריו בלה"ה ואף ר"י דס"ל יונית היי כתוב עליהם לא מפני שכולם מגדולם ועד הענם היו מורגלין בכך אלא שהיו רגילין בו כמו בלה״ק, והר״ב כחב לעיל כיו רגילין ביונית ולא כתב שרוב דיבורם וכו׳ כמו שכחב כאן עכ"ל. ואינו מובן לכאורה מה שמחלה אף לדעת ר"י בין קופות לחותמות דהקופות יען שלח נמסר חלח לגדולי וחשובי העם שהיו מכיריו בלכ״ה לא אמר שרוב דיבורם ביונית אלא שכיו רגילין ביונית כמו בלה"ח דח"כ לדעת ר"י למה לא כתבו בלה"ת בבית המקדש במקום שלא נמסר אלא לנדולי וחשובי כעם כלא כחייו"ע עלמו כחב גם בחותמות שנכתבו בארמית שהטעם הוא בשביל שלא יבוא לידי טעות וא״כ הקופות שלא נמסרו

אלא לגדולי ישראל שהיו רגילין בלה"ק כמו ביונית א"כ מה חשש טטות יש בלה"ק יותר מביונית כיון

שהרגילות הוא בזה כמו בזה. גם בפי׳ הריבב"ו שם במשנה על מה שאמר ר"י יונית כתוב בהו כתב הטעם שכתבו באותו כלשון שלא יטעו בקופות איזכ ראשונכ יעיי"ש, וכוח בחמת דבר המוכרת שלולה העעם בשביל חשש טעות לא היו כותבין בקופות שבביהמ"ק לשונות אחרות מלכ"ק שניתנה בה החוה"ק וע"כ שגם בגדולי ישראל בי׳ ברגילות יותר ביונית. ואולי אפשר לוחר בדעת בתוי"ע דגדולי ישראל בחחונים שביי תורתם אומנתם ועסקו תמיד במקרא ובמשנה ובתפלות שהכל נכחב בלה"ק א"א לומר עליהם שהיי כולם רוב דיבורם ביונית אלא יען ששאר העם היי רוב דיבורס ביונית הי׳ גם בין הגדולים הממונים לפעמים שהולרכו לדבר הרבה עם שחר העם הבחים בהרבנותיהם ושאר ענינים והורגלו לפעמים יותר ביונית ואפשר לבוא לידי טעות ואיו להאריד בזה. ועכ"פ זה ודחי אף לדעת התוי"ע היו גם הגדולים וכחשובים שבישראל בזמן כבית רגיליו ביונית כמו בלכ"ק ושאר העם היי רוב דיבורם ביונית לא בלה"ק.

120

ולשון בחנים בשו"ע שלו כי ח"ח פ"ם סעיף מי קשה להבין שכתב בימיהם שהיו מספרים הרוב בלב"ה וגם החינות משמחחיל לדבר היי אביו מספר עמו בלה"ק וע"כ לא היו לריכין ללמד החינוקות פי׳ כמלות רק הקריאה בנקודות וטעמים וכחב שם בקו"ח מקור דבריו וז"ל עי׳ רפ"ג דר"ה ורפ"ב דמגילה לא הוי ידעי רבנן מאי ועאעאחיי במעאעא כשמד וכו׳ ולא כוי ידעי מאי סלסלכ ועי׳ חוליו דף ו' פשעה דקרה במהי כסיב וכו' וגם רבו של יוסב אלו כיי מלמדו פיי כמלות ודאי לא כיי טועכ בין זכר לזכר וכו׳ ומ"ש הטושו"ע להבינם הוא לפי מנהג שלנו שאין מספרים בלה"ק כמו בימיהם כדאיתא בספרי וכו׳ אלא כל ימי בית שני כיו ע"ה מספרים ארמית כמ"ש בחוי"ע עי׳ סומה דף ל"ג דלשמעינן וכו' וכדמוכח מנוסח ככתובה וכו' רק ח״ח לבדם היו מספרים בלה״ק ומלמדים לבניהם עכ"ל כנכ כל ראייתו שביו מספרים אז בלכ"ה

מדמלינו כמה דברים שלא הבינו רבנן הלשון וגם
רבו של יואב טעה, ולכאורה נראה דאדרבה אם היו
מספרים בלה"ק וגם מלמדין לבניהם מקטנותם לא
שכיח כ"כ טעוחא דלא ידעי רבנן פי' כמה מקראות
ואם לא היו מספרים בלה"ק ולא הי' להם אלא
ידיעת בית רבם שלמדם מקרא כיון שאין מורגלים
בלשון שכיח יותר טעוחא כי השכחה והטעות מלוי'
יותר בדבר שאין בו הרגל כ"כ, ועכ"פ להביא מהכ
ראי' מכרחת שהיו מספרים בלה"ק לא הבנתי לפעו"ד.

וגם מה שהרחה מקום לגמי סוטה דף ל"ג דלחשמועי עבידה נרחה שלה היו מדברים בלה"ק כי לחו כל חדם זוכה לשמוע בת קול ולח יצח הב"ק מבית קודש הקדשים אלא להשמיע להראויו לשמוע וכמו שאמרו שם בגמרא יוחנן כ"ג שמע שמעון הלדיה שמע ולה הזכירו שם מחדם החר. ועי׳ תוי״ע פ׳ ט״ז דיבמות משנה ו׳ דבת קול הוא מחודש מהבורא יתברך להודיע סודו ליראיו. ובהגהות מהר"ץ חיות במס' סנהדרין דף י"א הביא בשם הרא"ש דלכן מיהרי בת הול מפני שיולה במדה וחיו כל אדם שומעו אלא כראוי לשומעו. וכחב כרבינו בחיי פ׳ ברכה עה״כ וללוי חמר שיש ד׳ מדריגות בנבוחה וא' ממדריגות הנבואה היא בת קול, והאריך שם בענין כבח קול וז"ל שהקול הזה המגיע לאזני כשומע כוח נמשך מחוחו כקול שכחוב בו וכיי חס שמוע חשמע לקול הי אלקיך וכן עוד וישמע אח החול מדבר חליו וכו' וכת חול זה הי' נשמע תמיד לחכמי החלמוד וחסידי הדורות בזמו בית שני שהיו משחמשין בבת קול וכו׳ יעייש, והרי שהוא מדריגה כעין נכוחה שלח נשמע חלח לחכמי החלמוד וחסידי הדורות. וכן בזוה"ק הפליג שהזוכים לשמוע הול מו השמים המה מגבורי כח עושי דברו לשמוע בחול דברו. וא"כ לא בא להשמיע אלא לקדושי עליונים. ואעפייכ אמרו שם שהיי הבייק בלשון ארמי לא בלהייק בשביל דלחשמועי עבידה, ונרחה מזה דלחו דוהה ע"ה היו מספרים בלשון ארמי. וכבר הבאתי ראי׳ מסידור הש"ם שכתב הרמב"ם שהות בלשון תרמי מעורב עם שחר לשונות לפי שחותה הלשון היתה ברורה בעת שחוברם הגמרת, ושוב כתב הרמב"ם ז"ל בהקדמה דבומן כזכ אבדב חכמת חכמינו ובינת נבונינו שאף

אותם בפירושים וכבלכות שחברו בגאונים וראו שכם דברים מבוארים נחקשו בימינו ואין מבין עניניכם כראוי. ואנ"ל בגמרא שנמה שנריכה דעת רחבה ונפש חכמה חמו ארוד ואח"כ יודע ממנו הדרך בנכוחה בדברים כאסורים וכמוחרים ושאר דיני בחורם ביאד כות יעיי"ש, וח"כ חין ספה שלת נחחברה הגמרת עבור ע"ב אלא לח"ח בגדולים שיש לכם דעם רחבה ונפש חכמה עכ"פ כמו הרחשונים ז"ל וחעפי"ה היי ברור לכם יותר לשון ארמי מלכ״ה. ואולי סובר כתניא שיש חילוק גם מזמן במשנה לזמן הגמרא כמו שמחלה בין זמנס של כמושויים, ועכ"פ על כעושויים כחב גם כוח ז"ל בפיי שלח כיו מדברים חז בלכ"ה חף כת"ח כי ע"ה גם כזמן המשנה לח היו מדברים בלכ"ה אף לדעתו ז"ל כמ"ש בפיי וע"כ כחבו שלריד להבינם ואלו כיי בזכ אחב חיוב או מצוב לדבר בלכ"ק לא הוי שתקי העושו"ע לסתום הדברים כ"כ שלא לבודישנו שמוכג זכ כוא שלא כבונו.

110

גם מלשון הספרי שכתב משיחחיל לדבר אביו מלמדו לכ"ה וברש"י ז"ל כנוסה אביו משיח עמו בלכ"ק, ואילו כיו אביו ואמו מדברים בביתם בלכ"ק לא כיי מליאות שיחחיל בחינות לדבר כי אם בלכ"ח כמו שאמרו ז"ל שוחה דינוהה או דאבוי או דאמי. ומאין יודע החינוק להחחיל לדבר אם לא מה ששומע מאביו ומאמו. ולמה לא אמר שידברו כולם בלה"ה וממילא ידעו ככל כלשון, אבל לא אמרו מצום לדבר בלכ"ק אלא ללמד את כבן שידע בו עכ"פ. וברמב"ם פי"ב מה' חפלה הל' י' כחב מימות שורה נהגו שיכת חורגמן מתרגם לעם מה שהחורת חורת בחורה כדי שיבינו עניו הדברים, ועי׳ ברח״ש מגילה פרה כהורא עומד ובעור או"ח סיי המ"ה העעם מה שאין מחרגמין טכשיו, ועכ"פ ביי זכ מחקנח עזרא, וכלת עזרת עם תושי כנכ"ג שביו עמו בחזירו בעטרה ליושנה ויותר מחרבע מחות שנה עד החורבן שהיי נמשך אז מלכות ישראל ושרוין על אדמתם והולרכו בכל הזמן למתורגמו ולמה לא תיהן עזרת שילמדו ככל כלשוו וממילת יבינו ככל כמו שכות בכל מדינה ומדינה ככתבה ועם ועם כלשונו.

ומה נשחנה אללינו שגם בימי שרא ומלכוח ישראל בא"י לא הי' אפשרות שיבינו הלשון, ובפרט שלדטת הספרי והחוספתא יש חיוב בדבר ללמד עם כל הילדים את הלשון, וטעמת בעי להביז כ"ז.

ובבוזרי מחמר שני חות ס״ח כתב על הברבם אבינו ע"ה שדבר בשתי לשונות. העברית לשח מיוחדת לשון כקודש, וכארמית לשון חול, וכביא זכ ביעב"ן במגדול עוז, ולריך שעם למה לה דבר החש"ה כל דבריו בלכ״ת. כלה הודם דור הפלגה דברו כל העולם רק בלה"ק כמ"ש רש"י ז"ל ויהי כל הארץ שפה אחת בלה"ת. אלא שאח"ה נתבלבל לשונם. אבל אאפ״ה נשאר בלשונו לה״ה, ולמה הולרך לדבר גם בלשון אחר. ובודאי מעלה גדולה להדוש שכמוהו לדבר רק בלה״ה. ואין לומר שבולרך ללשון ארמים לדבר עם שמר כמומות שברי בשביל במומות ביי נורד לכל שבעים לשוו שכל מלכי מזרח ומערב ביו משכימין לפתחו כמבוחר בגמרת ב"ב דף ט"ו, וברש"י ז"ל פי לך עב"כ כוח עמק כמלך שכשוו שם כל כחומות ובמליכו את אברבם עליהם. ובירושלמי פ״ה דמגלה הלכה ט' תית מ"ד שקודם דור הפלגה היו כל כעולם כולו מדברים בשבעים לשון וכבינו, וכחב שם בפ"מ שהיו מהודם המבול ולמדו מנה ובניו ויש שם פלונחת בזה. תבל המע"ה בודתי ידע וכל ח לא אנים ליי. אבל ממה שאמר שהיי לו הארמית לשון חול נרחה שגם שניני חול שכביתו דיבר בלשון ארמי. ויותר מזה הוא דעת המהר"ש יפה ביפ"ת על הב"ר פ' מ"ב סי' י"ג בפסוה ויגד לחברם העברי, ורבנן אמרי שהוא מעבר הנהר ומשיח בלשוו עברי, וכחב שם היפ״ח דלשוו עברי לחו היינו לה״ה אלה לשון של בני עבר הנהר דומי׳ דכחב עברי דהיינו של בני עבר הנהר כדמשמע בסנהדרין פרק כהן גדול, וכוונתו פשועה דכיוו דהכתב נהרא עברי על שם האומה הדרה שם בעבר הנהר משמע דגם כלשת נהרת עברי על שם כתומה שבשם, וכתומות כולם בודחי לה דברו בלה"ה כי בדור הפלגה נתפלגו כל השבעים חומות לשבעים לשון. ומה"ע לה יכולתי להבין גם דברי הרמב"ן שכי בפי ויגש שהכנענים דברו בלכ״ק. נמלא דלדעת ביפ״ת קראו הכי אברם בעברי ע"ש אוחו הלשון שאינו לה"ק. אמנס הרע"ב והחויים

במס' ידים פייד מיים כתב דלשוו עברי היא להייה וזהו כדעת הכוזרי. אמנם מה שהביא התוישע ראיי מדברי רש"י שכי בפי לד אברם העברי שבא מעבר הנהר זה חמוב דמה ראי מדברי רש"י ז"ל שהרי אפילו במה שהוסיף שם במדרש שהיי משיח בלשון עברי כתב ג"כ היפ"ת שחינו לה"ה ומכש"כ רש"י ז"ל שלא כחב כלל מהלשון אלא מהמקום שבא מעבר סנהר בודחי שחין שום רחיי על לה״ה. ובדברי הרמב"ם שם בפיהמ"ש אין הכרע כלל, ובקול יודא רולה להעמים גם בדברי הרמב"ם ז"ל שסובר דלשוו עברי כוח לכ"ה, אבל באמת בלשון הרמב"ם ז"ל אין רואין שום הכרע כמבואר להמעיין. ויהי׳ איך שיכיי אף לדעת הכוזרי שסובר שלשון עברי הוא לשון הקודש מכל מקום סובר שעניני חול דבר בארמית.

והחת"ם כתב באבע"ו ח"ב סיי י"א שגם בהדמונים היו בהיאים ללועזים בלע"ז אד בכוונה שבשו הלשונות מפני גזירת י"ח דבר שבירושלמי פ"ה דשבת ועל לשונם. ואינו מובן לכאורה שאם לא רצו לדבר בלשון שכו"ם הי׳ להם לדבר בלה"ה ולא היו לריכיו לשבש הלשונות לדבר דוהה בלשון משובש. המנס בחת"ם ז"ל לשיטתר אזיל שכתב בהנכוחיו על כשו"ע אויים סני פייה בהא דדברום של חול מוחר לאומרם במקום הטינופות בלה"ק שכתב המג"א ומדת חסידות כוא לכחמיר, וכתב ע"ז כחת"ס שם ונראה לי דמש"ה הנהיגו אבוחינו את בניהם שלא לדבר בלה"ה ונשכח מאחנו לגמרי בעו"ה משום שגלו לבבל שהיחה מלאה גילולים. ומבוחר בזה שגם הוא ז"ל שם לבו לדעת מב זה ועל מה זה שלא הנהיגו דורות הראשונים את בניכם לדבר בלשון הקודש עד שנשכח הלשון מאחנו לגמרי, וניחא ליי בשביל שהארץ מלאה גילולים, ובאמת גם בארץ ישראל אחר החורבן שבחה לשם ממשלת עכו"ם הרבילו גילולים, ומובן מ״ם ששבשו הלשונות לפי שבלה״ה לה רצו לדבר לה כיי לכם ברירה אחרת אלא לשבש איזה לשון, ומתיישב קלח מה שבשעת חתימה החלמוד לא הבינו כ"כ בלה"ה, גם מה שלא כחבו בש"ם כלל מחיוב לימוד לכ״ק, כי יען שבי׳ אחר בחורבן הוי לכ״ק הילכתא למשיחה שהו יעביר גילולים מן החרץ. חבל עדיין

אינו מיושב מה שגם בזמן הבית לא היו רגיליו לדבר בלה"ק כאשר ביארתי למעלה. ועזרא הסופר בודאי עקר כל העכו"ם מאה"ק כי אסור לכבוש א"י עם בעכו"ם שבתוכה כמבואר בגמרא ע"ז דף מ"ה ע"ב גידוע עכו"ם קודמין לכיבוש ארץ ישראל, ובמקום אחר ביארחי שזה הוי ע"ז ממש ר"ל, ובכל זמן בית שני לת כיי שם מיין כי בעלו ילרת דעיין.

משה

בם שיקר הדבר אינו מובן כ״כ דלמה לא ידברו בלה״ה עכ"פ בביהמ"ד ובבתי ישראל המלאים חורה. וכי חמור הלשוז יותר מדברי תורה ותפלות בהזכרת שמותיו ית"ש בעלמס, כגם שאפשר לחלק דדברי תורה והדושה שאני שיודעים להזכנ שלא להזכירם במהום גילולים. אבל כלשון שמדברים גם בדברי חול רגילין לדבר בכל מקום ולכן חששו ביי יותר, אמנם כיון שמדינא מוחר כמ"ש בשו"ע ואינו אלא מדח חסידות לחב יגזרו כ״כ גזירה לגזירה לבעל הלשוו לגמרי אף מכל בתי ישראל המלאים קדושה. גם חידוש שאין רמז לסברת זו בשום מהום ברתשונים וכבר כתבתי שכו כוא מימות אאט"כ ועדיין אין לנו עעם מספיק .7373

רוה ודאי שנשכח מאחנו הלשון לגמרי כמו שהבאחי מהחת"ם. ובס' המכלול מהרד"ה שעשה על חכמת כדקדוק כתב שם בהקדמה שנשכח לשון הקודש ולא נמלא בידינו רק מה שנשאר כחוב אללינו כ"ד ספרי תנ"ד ומילים מועטים בדברי המשנה. והרח"ם בפי חבות עב"כ תרמי תובד תבי מביתו וכתב עוד שנפסדו ממנו כמה וכמה ספרים אחרים חוץ מהכ"ד ספרים שבידינו ודברי המשנה שאללינו היום הם כדברי המהרא בעלמם מפני שחכמי המשנה הבלו הלשון מפי רואה הספרים הראשונים אשר היו ערם גלותינו ונפסדו ממנו עכ"ל. וכן נרחה מדברי הרמב"ם ז"ל בפיר"מ ריש מס' תרומות במה שיש מקשין על לשון המשנה שחין זה קושי כי הם שמעו הלשון יעיו"ש. וכן נראה בס' הכוזרי. ומשמע מזה שעוד בימי החנאים נשכח הלשון אלא שהחנאים היי להם קבלה מפי רואה בספרים הראשונים ערם שנפסדו. ואינו מובן הטעם למה עזבוהו והניחוהו לבוא לידי שכחה כ"כ מהדור.

תכב

ואשר אוכי אחזה בזה לפענ"ד דהוה כחב הרחב"ם ז"ל בפיה"מ למס' אבוח פ"א משנה ו"ז כשיכיו שני פיועים ולשניהם ענין ח' וכו' מחלה הדיבור הנמחם מפני שהוח מזרן ומעורר על מדה פחותה ויהי׳ ה' משני הפיוטים עברי והה' מרבי או לעז יהי׳ שמיעת העברי והדיבור בו יותר נמאם אלל כתורב למעלת כלשון שאין לריך שישתמשו בו אלא במעלות יעייש, ומבואר בזכ שמעלח כלשון גדולה עד מחוד לחותן שכל לשונם בחדושה ולעומת זה להחוטאים בלשון הוא נמאם יותר אצל החוה"ה אם כות בלשון בקודע. וכזה מיושביו כל הקושיות שבודאי מצוה גדולה ליראי ה' האמיחים ידישת הלשון. חבל להרגיל חת העם לדבר בלה"ח זה ח"ח כי גם בלח״ה עונות הלשון עלומים ונורחים שקר ולה״ר וניבול פה ומינות ר"ל כהנה וכהנה העונות חלויים בעוה"ר, ואמרו חכז"ל עה"כ בקהלת כל עמל אדם לפיהו, כל מה שיעמול אדם ויסגל מצוח ומעש"ע בעולם כזה אינו מספיה להבל היולא מחוד פיהו. ואם כן אם מרגילים אותו לספר בלה״ה עוד מגדילים את עונותיו עד לשמים ר"ל, ולכן בדורות הראשונים חשבו למצום ללמדם את כלשון אף שלא רצו לכרגילם לדבר כן בתמידות מכל מקום חשבו למלוה שידעו אותו וישתמשו בו עכ״פ במה שיודעין בעח שהוא דברי קדושה, אבל אח"כ שנתמעעה היראה כמ"ש חז"ל בסוף סוטה משמח רבי בעלה ענוה וירחת חטא וראו שהדורות מתמעטין והולכין תו לא ראו לחשוב למצוה מה שיוכל להיות שרבים יכשלו בו ולח יתנהגו עם הלשון כמלוה עליהם ולא אמרה חורה שלח לחקלה.

וא"ב אין קושיא במה שהרמב"ם בפי׳ המשנה מפרש בדבריהם שלימוד הלשון הוא מלוה שכן הי׳ האמת בזמו המשנה כמבואר בספרי ותוספתא. אבל בס׳ כיד שכבית כלכה למעשה כל מה שהות במסקנת כש"ם כלך בשיעת כש"ם שלא חשבו מלוכ זו. ועיי בחשובת הרדב"ן ללשונות הרמב"ם סיי רפ"ע במה שהקשה על הרמב"ם שסותר עלמו מפיי המשנה וכחב אין זו כשגם על כרב ז"ל דמלינו בכמה מקומות שחזר

בו בפסק ממה שכתב בפירוש המשניות. והלא ראש במפו' רש"י ז"ל מפרש במשנה אוהימחל דלל היימל ובטעם כי מה שהוא נאות בלשוו המשנה מפרש בה אע"ג דלא היימא הכי עכ"ל. ומבואר בזה דמפרש במשנה אף באוקימתא דלא קיימא אף דבאוקימתא דלא קיימא אמרינן לפי המסקנא שלא היי כן כוונת המשנה מעולם מ"מ מפרש בה יען שלא בא שם לפסוק הלכה אלא לפרש המשנה. מכש"כ בכה"ג שבזמו המשנה הי׳ האמת כן שבדור מתוקן כבימי חכמי כמשנה כוח בחמת חיוב ללמד חת כלשוו בודחי שחיו שום הושיח חם כותב בפירושו למשנה כשיטתו ובם כיד כשיעת כש"ם.

ומיושב כזה ג"כ מה שא"א ע"ה לא דיצר כל דבריו בלה״ה כי כל הנפש אשר עשו בחרו וכל הגרים שגיירם אף שהתנהגו אחריו במנהגיו מ"מ לא היו נפשוחיהם מחוקנים כראוי והא ראיי שלא נשאר מהם מאומה ונעמעו אח"ב כולם ביו כאומות ולא נשאר בהדושה אלא זרע האבות שהבלו בתוכ"ה כנודע כל זה בדברי חכז"ל וכן אנו רואים. ואם כוא כיי מדבר כל דבריו רק בלשון כקודש גם המה היו עושין כן וראה זה למכשול, לכן דבר דברי חול בארמית שתמנו יראו וכז יעשו ולא יכשלו בלשונם.

201

ולהבין יותר הענין ראיתי להעתיק מ"ש בזוה"ק פ׳ נח דף ע״ה סוף ע״ב על ענין דור הפלגה חלה"ה: ואי חימא לישנהון אמאי אתבלבל אלא בגין דכלהון ממללין בלשון הקודש ההוא לישנא קה עביד לון סיועה בגין דבעובדה ובמלולה דפומה חליין מילין חלין ובדח עבדי סיועה להכוח חתר דבעו לאוהמא ועל דא אתבלבל לישנהון דלא יכלו לאחתהפא רעותהון בלה״ה כיון דחיתחלף לישנהון לא אללחו בעובדת בגין דחילת דלעילת לת ידעי ולת חישתמודעי בר צלה"ק וכד אחבלבל לישנא דילהון איתחלש חיליהון ואחבר תוהפא דילהון, ח"ח דהא מלה דאמרי תחאי בלכ״ה כלהו חילי שמיא ידעי ביי ואתחקפי ביי ולישן אחרא לא ידעין ולא אישתמודעי ביי ועל דא אילין כיון דאיתבלבל לישנא דלהון מיד ויחדלו לבנות

העיר דהא איתבר חילייהו ולא ידעי למיעבד מידי ברעותה דילהון, עכלה״ה. וכן כתב עוד בדף ע״ו ע"ב חמי מאי כתיב הן עם אחד ושפה אחת לכולם בגין דאינון בלבא חד ורעוחא חד וממללי בלה"ק ועתה לא יבלר מהם כל אשר יזמו לעשות ולית מאו דימנע טובדה דילהון הבל מחי העביד הבלבל לון דרגין דלעילא ולישן דלהון לתחא וכדין איתמנע עובדא דלכון.

ובוה נפתח לנו שערי חורה להבין למה הי׳ צורד לנס נפלא כזה שכל העולם כולו בפעם אחת ישכחו פתע פתחום את לשונם וישתנו ללשון אחר. הלא הרבה דרכים למקום לבעלם מבנין העיר והמגדל. ובלא"ה אמרינן בגמרא סנהדרין דף ק"ע מגדל שליש נשרף ושליש נבלע וחלה מן העולם נעשו אז הופין ורוחות וכו' גם חלק מן בעולם כליף כים כמבואר במד"ר שם. ולהנשחרים נכנסו כל החרצות ברחשי הכרים והיתה כאו"א בולעת אנשי מקומה, וביאר שם במס"ק באריכות שקפלו כל הארצות ובאו בדרך נס ונכנסו ברחשי ההרים שהיו שם דור הפלגה וכל אחת בלעה אנשי מקומה וחזרה למקומה, א"כ אחר כל הנסים האלו בלא״ה נחפרדה כל החבילה ולא יכלו לבנות עוד ומאי נ"מ עוד בשינוי כלשון. גם כיון שנעשה עמס נסים כ״כ ועונשים קשים ומרים כ"כ מדוע לא הזכיר הכחוב אלא פרע זה שאמר הקב"ה הבה נרדה ונבלה שם שפתם. אבל לפי דברי הזוה"ק מובן כי אך בזה היי חלוי הכל באוחו הנם שניטל מהם לשון הקודש וכל זמן שדברו בלה"ק היי אדרבא נעשה נסים להצלחתם כמבואר במד"ר עה"כ וימלאו בקעה ר"נ אמר וימלאו אם ללצים הוא ילין, ופיי ביפ״ה שנעשה להם נם באופן שיהיי מקום לרעתם יעיי"ש באריכות, ועכ"פ כל עין הרואה בדברי הזוה"ק האלו יוכל לידע ולהבין כי האסון היותר נורא שבעולם הוא אם רשעים מדברים בלה״ת כי אך עי"ז הצליחו בדור הפלגה להמריד את כל העולם כולו על הקב"ה וגרמו אח"כ עונשים קשים

ומרים ר"ל, ואף שביי בדורו של א"א ע"ב ונח ושם ועבר מ"מ לא בי׳ מניאות לבעלם מרעתם וכללחתם במרידה זולת ע"י הנס שניטל מהם לשון הקודש. ולפי"ז אין שום קושיא מה שא"א ע"ה לא דיבר

אח"כ כל דבריו בלה"ק כי לא רצה שימשכו

אחריו כל הסביבה לדבר בלשון זה. וכבר ראה גודל החורבן מה שנעשה ע"י הלשון בדור הפלגה. ובירושלמי ברכות כתב על מלות תפלין מפני מה לא החזיקו בה. מפני הרמאין, והביא עובדא חדא מחד בר נש שהניח תפילין כל היום כדי לרמות, והב"י בסיי ל"ז הביא הפיי ע"ז בשם ר"י שלא החזיקו בהם להניחם כל היום מפני הרמאין, אבל בשעת תפלה הוא מפושעי ישראל אם אינו מניחם, ובאמת שמלות תפילין כוא ללבשן כל היום כמבואר ברמב"ם פ"ד מה' תפילין. ולדעת כלבוש כוא מדאורייתא שיכיו עליו כל כיום. ובגמ' אמרו על רב ועל ריב"ז שמעולם לא ראו אותם בלא תפיליו ואעפי"כ בשביל שהיי לפעמים שעשו כן איזה רמאין נמנעו אח"כ הכשרים מלעשות כן. וא"כ כש"כ בלה"ק שהיי ממנו אסון נורא בדור הפלגה שלכן אף שבודאי לגודל קדושתו של א״א ע"ה היי מלוה שידבר כל היום רק בלה"ק. מ"מ כי׳ נמנע מזה דילמה חתי למיסרד לחינשי דלה מעלי.

משה

גם מובן מה שלא הנהיגו- אחר כך בכל הדורות שיכיי כלשון תמידי בלכ״ה אף בזמן כבית שלא היי שם גילולים משום מעשה שהיי בדור הפלגה אלא ראו חיוב בזה ללמדו עכ״פ שידעו בו כי הוא לורך לח״ח שיודע איך להתנהג בו בקדושה, אבל כשראו אח"כ קילקול בדורות וחכז"ל בגמרא בגידו ברוח קדשם אף מה שיהי׳ בעיקבא דמשיחא וכאשר ראו חכז"ל פירלת כדור וכח בעומאה המתגברת ר"ל לא ראו עוד להעיל חיוב ללמוד הלשון עם כל אדם למען לא יביי מזה אחיזה להס"א להחפשע, אלא כל ח״ח שיודע בנפשו שעושה לשם שמים יוכל ללמדו אבל לא ללמדו עם כל אדם. ועד"ז בוא חב שאמרו בירושלמי כל הקבוע בא"י ואוכל חולין בעהרה ומדבר בלה"ק מובטח לו שהוא בן טולם הבא, דודאי חים קדום שעושה כן הוח בן עוה"ב, חבל מפני הרמאין אין להחזיה בזה כמו בהנחת תפיליו כל ביום.

וראה זה פלח בירושלמי סנהדרין פי שביעי הלי י"ב מסית מדבר בלשון גבוה, מדיח מדבר

תכד

בלשון נמוד. מסית מדבר בלה"ה. מדיח מדבר בלשון כדיוע. מסית שאמר בלשון כדיוע נעשה מדיח, מדיח שאמר בלב"ה נעשה מסיח. ובפ"מ שם כחב שדרש כו מלישנא דהראי, ובמראה הפנים כחב שם בחחלה דניימ לדינא. ושוב נטה יותר שאין ניימ לדינא אלא לישנה בעלמה מפרש לחרן לשון הכחוב דכשהות מסיח ליחיד אומר בלכ"ה וכשכוא מדים לרבים אומר בכל לשון שכולם יבינו אותו יעיושב. וזה פלא עלום מאי נ"מ לכאריך בזכ באחב לשון בוא מסים ומדים ומה משמיענו בזה, ואם מהרא הוא דורש גם ההרא גופי׳ לריך להבין איזם נפקא מינה בדבר ומה מחרץ בזה. והמפורשים לא ביארו בזה כלל. גם שיקל היסוד שכחב במראה הפנים שהמדיח לרבים מדבר בלשוו כדיוט כדי שכולם יבינו חותו. כיוו שמהרחי לומדו נמלא שבחלטת בתוב"ת ביי שרבים מישראל לא יבינו לכ"ה זולתי יחידים. כי לא איירי בדיני מסית ומדית אלא בישראל, לא במסית ומדיח לגוי כמבואר בגמי וברמב"ם. ואינו מובן לכאורה דל"מ לדעת הספרי שכות חיוב דחורייםת, חלת אפילו לחידך מתן דחמר עכ"פ מלום אית ביי וכמבואר בירושלמי גודל בשכר ואדעתא דככי ילאו ממלרים שלא ישנו את לשונם. ואף שנתבאר ששוב אח"כ אף בזמו כבית נשתכח כלשון אבל בעת שניתנה התוה"ה במעמד הר סיני ונכתב בה דיני מסית ומדיח היאך נכתב גם אז בתורה שבכתב בלשון זה שמרחה החלשה שרבים מישראל לא יבינו כלשון זולתי יחידים. וטעמא בעי מה זה ועל מה זה. אמנם לפי מה שנתבאר מובו כדבר שבשביל מעשם שביי בדור כפלגה אסון נורא להמריד כל העולם כולו נגד ההב״ה בכח זה שדברו בלה"ה עד שהיי הכרח לנס נפלח כזה ליעול מהם כלשון בפ״ה שוב לה כיי רלון כבורה ב״ה שידברו רבים בלכ"ק, גם א"א ע"ה לא דבר בלכ"ק אלא דברי קדושה לא בכל עניניו, זכן היי אח"כ בשעת מתן תורב וממילא אם ברבים אינם מדברים בלב"ה אלא דברי הדושה. ושארי עניניהם מדברים באחה לשוו אחר משובש משארי כלשונות כמ"ש כחת"ם בתשוי שהבחתי ממילה בחים לידי שכחת הלשוו.

ובזה נוכל לכבין פנין כחמו׳ מאוד לכאורה דבנה מבואר בגמ' וברמב"ם דכמסית ליחיד נהרא

מסית וכמסית לרבים נהרא מדית, וחמור ברבב יותר כמסית ליחיד מכמדים חם כרבים. שכמסית ליחיד אטפ"י שלא עבד לא כמסית ולא כמוסת ע"ז אלא כשביל דיבורו לבד שהסית לעבוד נסקל, אבל המדיח לרבים אינו נסקל עד שיעבדו רובם ע"ו אבל בשביל דיבורו לבד אינו חייב כלום. עוד שאר חומרות יש במסית ליחיד מבמדים לרבים כמבוחר כ"ו ברמב"ם פ"ה מהי עכו"ם. וזהו לכחורה לגמרי נגד הסנרת. והלח"מ שם בהלי חי כחב שיש ממס לשבת שהמסית לאחד לבדו הוא מפחה אוחו וגדול עונשו חבל במסיח לרבים חינו יכול לפתוחם כ"כ מהרה שהם רבים לא יתפתו בדברי היחיד ולכך אין עונשו חמור כ״כ יעייש. זעדיין חינו מוכן כי לפי כסברת חם מסיח לרבים תף שלת יחפתו כרבים לדבריו חבל בין כרבים ימלח עכ״פ חחד שיחפחב לדבריו חב עלול יותר משאינו מסיח אלא ליחיד בלבד. ואולי י"ל שבמסית לרבים שכית ג"כ שיביי ביו ברבים אחב לוחם נגד דברי בסחב שלו ויהיים בו לא תחמול ולא תכסה עליו. אבל עכ"ו אינו מוכן כי חזק מחד כח במסית כמו שחמרו חכז"ל במס׳ תמיד שענה נלח, וחנו רוחים בכחובים ובדברי חכו"ל שכל הפירלות שהיו בכל הדורות ברבים מישראל כיי ע"י אנשים פרטים שבסיתו וכדיתו לרבים, ואיו להאריך בזה שכן הוא בעוה״ר מעשים בכל יום. ולפי כסברה בודהי שכמסית לרבים גרע ממי שהינו מסית אלא ליחיד בלבד. וכמנ״ת במלוה חס״ב שכתב שם חומר במסיח ליחיד מבמסיח לרבים כחב ואפשר בטעם דרבים לא מימשכי וגזירת בכתוב ביא. וברי שנחית לחוחה בסברה שבלח"מ דרבים לה מימשכי ואעפי"כ סיים שבוא גזירת בכתוב, וצ"ל שלא בונח לעתו באותה הסברא עד שהוכרת לומר גזיה"ב.

אמנם לפי דברי הירושלמי טעמא רבה איח ביי במילתי׳ דכמסית לרבים אינו שכיח שידבר בלה"ק כמ"ש גם במה"פ יען שלריך שיבינו כולם. משא"כ ביחידים שכיח יותר שידבר בלה"ה ולכן עונשו חמור כ"כ שחף שבעלם כענין של הסתה גרע המסית לרבים, אבל כח כלשון מכריע ברבה יותר כמו שבעיד כנסיון בדור כפלגה שהללחת המסיחים חלוי בלה״ה. ואולי גם במה שכתב בירושלמי בתחלה שהמסית מדבר

בלשון גבוה מרומז ג"כ דברי הזוה"ק וד"ל, ומה שאמר אח"כ שמדבר בלה"ק פירושי קא מפרש למה דקאמר ברישא. ועכ"פ במה שכחבו שהמסיח מדבר בלה"ק אנו רואים בבירור שיש בזה ענין נפלא בחומר לה"ק כי לא לחנם ערחו לכחוב זה, אבל הודיעו לנו הכחוב והירושלמי לחרץ עעם החומרא כ"כ במסיח ליחיד ודיני מסיח ומדיח לא נהגו אלא בסנהדרין של ע"א בזמן הביח לא עכשיו, אבל עכ"פ למדין מזה גם עכשיו הענין שיש בלה"ק.

#### X3

ויש לכעיר עוד דכנה במשנה סוף פ"ה דחבות בן חמשה למקרא, בן עשר למשנה, בן ע"ו לחלמוד. והמהר"ל מפראג ז"ל לווח ככרוכיי למה אין עושין כסדר כזה ללמוד הודם כל המהרא כולו ואח"כ כל כמשניות כולו ואח"ז ללמוד גמרא, והרבה עוד להביא ראיות לדבר, וכן כחבו עוד איזה גדולים. וכמעדני יד"ע בהקדמה פי׳ גם מה שאיתא במס׳ סופרים פי ט"ו ובמדרש המובא ברא"ש סוף פרק אלן מניאות שלא ידלג ממקרא לתלמוד עד"ז שילמוד כל במקרת ובמשניות ערם שילמוד בתלמוד, בגם שבמפו' מס' סופרים יש גם פירושים אחרים שאיו ככוונה אלא על אוחה ההלכה שלומד יבין היעב דברי במשנה טרם שלומד החלמוד ולא ילמוד המשנה בדילוג בלי הבנה, ובאמת שבדברי המעדני יו"ע בזה יש כרבה מקושי ההבנה ואין להאריך בזה כי בדברי במשנה בודאי הסדר הוא כן והיא סחם משנה, אבל כבר נחפשע המנהג זה כמה מחוח שנים בכל בחי כת״ת שתחת כל גדולי ישראל שאין עושין כסדר כזכ, אלא לומדים גמרא חיכף אחר איזם זמנים שלמדו חומש ורש"י. גם המהר"ל מפרחג כחב שכו טושין כרוב אלא שבחמרמר עליכם מאוד, אבל מאז וע"ע כמה מאוח שנים שעושין כן בכל המקומות. וח״ח לוחר שכולם טעו בכל כדורות שכרי כנכגת בת״ת ביי תחת גדולי בדור ובודחי טעמם ונימוהם ממס.

ומחה שנחנו במשנם זמן כ' שנים למקרא וכ' שנים למשנה, מזכ לא קשיא שכרי כתב

רש"י ז"ל שם הטעם של הי שנים ישן שאמרו כל מלמיד שאינו רואה סימן יפה במשנחו ה' שנים מלמיד שאינו רואה לשלם וא"כ כחבו אוחו הזמן עבור חלמיד הגרוע יוחר עד הקלה שאם גם באוחו הזמן אינו רואה סימן יפה אין כדאי ללמדו שוד, אבל אינו רואה סימן יפה אין כדאי ללמדו שוד, אבל זה מישושא הוא כי סחם חלמידים בינונים וק"ו החריפים אין להם שום דמיון כלל להגרושים בחכלית, וא"א לדמוחם כלל בסכום זמני הלימודים, ולא כחבו במשנה אוחו הזמן אלא שלכל היוחר הוא כן אף בחלמידים הגרושים מאוד, אבל לאו כללא הוא שאין כל החינוקות שווין. אמנם שכ"פ מה שמשנים בשיקר החד שאין מקדימין לימוד כל המקרא וכל המשניות הוא לכאורה נגד המשנה ושמא בשי.

וכפי בנראה הכריעו כדעת הש"ך ז"ל שהב"ח כתב בסיי רמ״ה דשלה כדין נוהגין העולם שלה ללמד את בניהם תנ"ך וכתב ע"ו כש"ר בסיי כנ"ל סק"ה ואני אומר מנהגן של ישראל תורה היא שהרי כתבו התוסי ספ"ק דקידושין וכסמ"ג כשם ר"ח וכגמי"י וכר"ף שאנן סומכין אכא דאמרינן בסנהדרין ש"ם בבלי שבלול במהרה ובמשנה ובש"ם, הלמה דמש"ה אינו חייב לשלש שנוחיו במהרא ואינו חייב ללמד את בנו מהרא כיון שלמדו ש"ם, עכ"ל יעיי"ש. וכנה אף שבתום׳ בשם ר״ח לא כתבו זה אלא על הא דאמרו דוריך לשלש שליש במקרא ושליש במשנה, דלדעת רב פמרם גאון שכובא שם בחוםי יולאין זה במה שאומרים קודם פסוקי חמרה פסוקים ומשנת איזהו וברייחא דרבי ישמעאל, ול"ל דסובר כדעת הר"ן בפ"ק דע"ו דף י"ע שחין הכוונה במה שחמרו לשלש שלריך שליש חלוחלם חלח בכוונב שיביי שלשב לימודים ויולאין אף בקלח מקרא ולא כדעת ברמב"ם וסייעתו שלריך שליש מלומלם, וכן פי׳ כמכרי״ע בחידושיו בדברי הר׳ עמרם גאון, וכן נראה גם דעת הר״ת במה שסובר שיולחין בש"ם בבלי דודחי חין המהרח כמובא בש"ם שליש כחלמוד אלא מישושא דמישושא ואייכ אין ראיי מדברי בריית שאייל ללמדו מקרא כלל דאפשר מיירי בר״ת אחר שלמד במקרא ויודעו אלא שלריך ללחת כחיוב לשלש חב סגי בלימוד בש"ם בבלי, אבל לא ערם שלמד המקראות ורובם מהם אינם מובחים בשים.

וצ"ל כוונת הש"ך דכמו שחזינן בדברי ר"ת שנשתנה כדין אחר סידור בחלמוד שסידרו אותו בלול מהכל ואינו חל עוד החיוב שאמרו ערם סידור החלמוד לשלש, כמו כן י"ל בטיקר לימוד מקרא שנשחנה הדין אחר סידור החלמוד שסידרו וביארו שם כל החורה כולה מה שלריך לידיעת החורה המביח לידי מעשה שזה עיקר מלות ת"ת שלמדו מהפסוקים ולמדתם אותם ושמרתם לעשותם, וכמו שאמרו ז"ל גדול חלמוד שמבית לידי מעשה. תו תפשר סובר הש"ר שגם תח"כ לריך ללמוד בעלמו מעט מקרא אלא שא"ל להקדימו כי עכ"פ אין להביא ראי׳ ממימרות שנאמרו הודם סידור התלמוד. ולכן כתב דכיון שמנהגו של ישראל תורה היא אי אפשר לחלות על מנהגן מכח מימרות שנאמרו ערם סידור החלמוד. וא״כ לא קשה כלל טל מנהגינו מהך מחני׳ דמס׳ אבות, דלפי מ״ש כש"ך דנשתנה הדין אחר סידור התלמוד בחיוב לימוד מהרח כש"כ דנשתנה בלימוד משניות דכל המשניות מתבאריו רק בדברי החלמוד ויולאין שפיר בלימוד נמכח.

ובפרט כי לפי כאמת ביאורי המשנה בפירושיהו ובטעמיהם בכל פרטיהן הכל הוא בכלל לימוד המשנה ולא היי נקרא אז גמרא אלא מה שחידשו הלכות להבין דבר מתוך דבר ולדמות מילחא למילחא כמ"ש הרמב"ם ז"ל ושחר מפוי. וחחר שסידרו החלמוד אין אנו מולאין ביאורי המשנה ופירושיהו כ"א בחלה התלמוד א"כ בכלל לימוד החלמוד הוא לימוד המשנה. וכן במהרחות שחמר רב כהנה דלה ידע שחיו מהרח יולה מידי פשוטו עד החר שנחר כל הש"ם וח"כ כל מה שלמדו קודם מקרא היי רק עפ"י דרשת חכז"ל. ועכשיו א"ח לידע הדרשות שדרשו חכז"ל במהרחות כ"ח ע"י לימוד הגמרח ומובן דברי הש"ך שעכשיו יולאין ככל בלימוד גמרא לפי שיטח ר״ח. ובמהום אחר הארכתי בזה שכן נראה דעת הרמב"ם והעור ובשנ"ע שבשתיעו לנחרי ולא זכרו כלל חבסדר שאחרי במשנה אלא הביאו מה שאמרו בנמרא שחייב לשלש שליש במהרא ושליש במשנה ושליש בגמרא וכחבו שזה אינו אלא בחחלת לימודו אבל כשיגדל בחכמה וכבר למדם יקרא בהם רק בעתים מזומנים שלא ישכח ויפנה כל ימיו לגמרת בלבד לפי רוחב שיש

בלבו וישוב דעתו, ונמלא שזהו נגד דברי המשוה, דלשיטתם דמה שאמרו לשלש הוא בתחלת לימודו, ולפי דברי המשנה בתחלת לימודו טרם שלמד כל המקרא והמשנה אין ללמוד כלל גמרא, אלא שבלא"ה כיון שלא הזכירו כלל מדברי המשנה נראה דסברי ג"כ בזה כדעת הש"ך דאחר סידור התלמוד כיון שסידרו הכל דבר דבור על אופניו ביאורי המקראות והמשניות וההלכות יולאין בזה הכל, אלא שבהחיוב לשלש כיון שלדעתם הבינו מזה שהוא שליש מלומלם אין זה בגמרא, אבל לפי דברי הרמ"א שפסק כשיטת והארכתי בביאור דבריהם ובכל מה שיש לפלפל בזה, והארכתי בביאור דבריהם ובכל מה שיש לפלפל בזה, לא עת האסף פה. אבל עכ"פ ממנהג ישראל חורה כראה כדעת הש"ך שאחר סידור החלמוד נשחנה הדין ממה ששנוי במשנה ערם סידור החלמוד.

ולפי"ו אפשר לחרץ גם כן השינוי שבספרי וחוספחם כחבו חיוב ללמוד לה"ק ובחלמוד השמיטו זה לגמרי כי אז בימי החנאים שהיי הלימוד במקרא ובמשנה שזה הכל בלשון הקודש לכן היי חיוב בלימוד הלשון ללורך הלימוד, משא"ה בעת סידור החלמוד שנשתנה ונעשה עיקר הלימוד רק בגמרא שלא נכחבה בלה"ק כ"א בלשון ארמית לכן לא ראו עוד חיוב ללימוד לה"ק שגם החלמוד לא סידרו כן והיי כל לימודם בלשון ארמית.

#### בב

הגה כחבחי למעלה כמה טעמים שראו חשש מכשולות גדולות בלימוד לה״ק, וכל זה הי׳ בדורות הקודמים שהי׳ שנין דור הפלגה רק מעשה שהי׳ אבל כבר בעל בדורו של א״א ע״ה שזכה לנם גדול כזה שפחאום ניעל מהם הלשון, אבל אכן יחמי דיחמי בדור הזה השפל והאפל ימי עיקבא דמשיחא שנחמלא כל העולם כולו במינות ר״ל וחפשו אומנות אבותם שבדור הפלגה להשתמש בכל כחות העומאה בלה״ק, ובדורו של הירושלמי הי׳ עדיין חילוק בין מסית למדית שלא הי׳ בלה״ק כמו שהבאחי למעלה, אבל בדורינו בעו״ה מסיחים וגם מדיחים הכל בלה״ק, בדורינו בעו״ה מסיחים וגם מדיחים הכל בלה״ק, ואף שלשונם העמא מעורב ברוב דברים של מלות

זרות ובדיות מלב המידים שאינם כלל לה"ה, אבל הס"מ וחיילוחיו המנהיגם יודע עד כמה להשחיר בלשונם מלכ"ק בחופן שיכיי להם חחיזה בכחות בטומאה כמו בדור הפלגה ועוד יותר מהם.

וכתב המהרש"ח בחידושי חגדות מס' מלחות דף

י׳ על הא דאמר שם בדרך שאדם רוצה לילך מוליכין אותו דכתיב אני הי אלקיך מלמדך להועיל מדריכך בדרך חלך, וכחיב אם ללנים הוא יליץ, דהכוונה הוא שידוע שכל מחשבה ודיבור ומעשה האדם הנה הוא בורא לו מלאך לפי ענינו, אם לעוב אם לרע, ולכן כפי רלונו ודעתו של אדם מוליכין אותו אותן המלאכים הנבראים מאוחו רלון ומחשבה אשר בו יעיו"ם שהאריך, והעוברי עבירה אינם יודעים מזה שהמלחכים הנברחים מדעתם ורלונם שהמה כחות הס"מ וחיילותיו מוליכין חותם ומשפיעים להם עלה לגמור רשעחם, וכמו שחמרו גם בגמרח ברכות דף י"ז בתפלח רב ספרא יה"ר שתשים שלום בפמליא של מעלה. ופי׳ רש״י ז״ל בחבורת שרי החומות שכשהשרים של מעלה יש חגר ביניהם חיכף יש קטטה בין האומות כדכתיב ועתה אשוב להלחם עם שר פרס. ושרי החומות דלמטה חושבים שכל טשייחם ביא מתכסיסי מלוכב ותכסיסי מלחמב מחכמחס ודעתם ואינם יודעים כי מושפעים המה לזה מהשרים של מעלה, וכמו כן כל רשעי ארץ שהעיד עליהם הכ׳ במשלי ד׳ ש"ו כי לא ישנו אם לא ירשו ונגזלה שנתם אם לא יכשילו חכמים כמה להרע להסיח ולהדיח ולגמור רשעתם ואינם יודעים מהיכן בא כח השפעתם, כמו שאמרו במד"ר אלל דור הפלגה, ובעו"ה שטנא נלח כמ"ש בגמ' מס' חמיד דף ל"ב. אבל כחשר התגברו ר"ל בדור הזה כמוהו לא נהייתה לכבוש את כל העולם כולו לדרך המינות ר"ל, ואין לנו על מי להשען אלא על אבינו שבשמים.

25

וחם לבי בקרבי בהגיגי מגודל החמי' העלומה אשר גם שומרי חורה ומלות בישראל ותלמידי חכמים אינם מרגישים את חומר בעון כי נורא בוא שמניחים ללמוד בבתי ספר לנערים את לשונם העמא שהוראיו

אותו עברית, אשר דין גרמא במקין כמו שכתבתי קלח למעלה, והלא מבלעדי כ"ז היאך לא יחבוננו, וכי עדיף מס״ת שכתבו מין שלריך לשרפו עם החזכרות שבו כמבואר בשבת דף קט"ז וכחב הרמב"ם ז"ל בפ"ו מהלכות יסודי התורה הלי ח' הטעם שמלוה לשורפו כדי שלא להניח שם לאפיהורסים ולא למעשיהם. וכלח מיירי בס"ח שנכתב כדין ולח חידש בו המין שום אות או תנועה אלא העתיקו מהס"ת שנתנו הקב"ה בסיני עם האזכרות שבו ואעפ"כ אך בשביל שהוא כתבו לריך לשורפו שלא להניח שם לפעולתו כלל ומכש"כ בזה הלשון שנחחבר ונחחדש ע"י המינים ומהורו מספריהם המלחים מינות וכפירה ר"ל שחיו ספת שהחיוב לשורפו ולאבדו מן העולם, ובפרע שממשיך גם לספריהם כמ"ש בחנדב"ה שכשילהו ישרחל ממלרים קבלו עליהם שלה ילמדו לשון מלרים כדי שלא יביטו עי"ן בספריהם שיש בהם גם דרכי ע"ן. אבל יצרא דע"ז כבר בעלוהו אנשי כנסת הגדולה ושאני מינות דמשכא.

משה

ובפרם שיש בחוך הלשון עלמו כמה דברי מינות. ובביותי בתרץ ישראל בראיתי לבם כמב מלות שאין להם פירוש כי אם בכוונה לשם מינות ר"ל, וסתם מחשבת מין למינות. ואין להסתפק כי העושהו והמחברו שהיי מושרש כ"כ במינות שהעמיק בו רעיונוחיו העמאים לערב בחוד הלשון דברי מינות. ועלובה עיסה שנחתומה מעיד עליה שהפראפעסאר הגדול שבהם שעשה חולדות הספרות העברית כחב בעלמו שנעשה זה הלשון לנגח בו האדוקים [כי אדוקים נקרא בלשונם שומרי החורה]. וגם כחב שהליונים הזקנים אף שלא היו אדוקים מ"מ לא הסכימו לשנות את לה"ק שהיא מסורה ישנה, אלא הלעירים שבהם אמרו שכמו שעושין שינוים בשתר לשונות כמו כן תפשר למשות בזה הלשון, וכן הוי שעכשיו בעוה"ר יש גם שומרי חורה ומלוח שאין לכם אפילו אותו כמורא שבי׳ לכליונים כראשונים אף שהיו ג"כ אפיהורסים. אלא מהבלים באהבה כלשון בשינוים שעושין שועלים שועלים קענים מחבלים כרמים ומביחים הנגח לביחם המועד לנגח רובי רבבות מישראל להסיתם ולהדיחם מאמונת השי"ח ותורתי הקדושה באופן נורא.

תכח

73

ובענין השינוים שמושין בלשון מבוחר ברבנו בחיי פי וירא דמלינו שכמחליף פחח בקמן לא ימלט מאחת משחים או יברום בכוונה או יבוא לידי כפירם, יעייש שהאריך באחה אופן מביא לידי כפירה, וכתב שזה מחכמת חורתינו החלוקית ולשוננו בקדושה והנקודות מניעות באותיות כמו שהנשמה מניעה הגוף יעייש, והגם שמסיבת הוצ כגליות ובלבול המדינות בשפות שונות נשתבש כלשון ואין אנו בקיאין בו, ע"ז נאמר ודגלו עלי אהבה, כמו שכבית כתוסי בע"ו דף כ"ב ע"ב ד"ה רגלת דברי המדרש מנין להורא בחורה שהרא לאברן ברן שיונה. פיי שמעפ"י שלה יקרה כחלף, שנחמר ודגלו עלי אהבה, ובשו"ע או"ח סי׳ קכ"ח סעי׳ ל"ג מי באינו יודע לחתוך כאותיות כגוו שאומר לאלפיו עיינין וכו׳ וכיולה בזה לה ישה חת כפיו, וכתב שם במג"ת ס"ק כ"ו כ"ב מי שקורת לחתין כבין אח"כ כל בני עירו קורין כך, והיא מהרדב"ז ומהרי"ע דהיכא שכל בני עירו הורין כן מוחר לישא את כפיו.

ודברי הפלחה שהבית כ״ח שכחב בברכות דלכן אין נוכגין בברכת ככנים בכל יום כואיל ונאמרה בלב״ה דוהא ואין ידוע לנו הריאת האוחיות על מכונם כ"ח ברגלים לחחותי נפשייהו בכהונה. תמוכין לי דמס נימא דיטן שאין בקיאין בלשון אין לו דין לכייק לענין נשיחת כפים חייכ גם ברגלים אסור שכרי מבואר במג"א סיי קכ"ה ס"ק כ"א דאף בדישבד לא ילא אם לא כיי בלכ"ה וא"כ כוי ברכה לבעלה והיחך מברכין ברגלים, אלא ל"ל כמו שהבחתי מהמג"ה הנ"ל דחף שהלשון משובש מ"מ אם כל בני המדינה קורין כן מותר לישא את כפיו בלשון זכ, ול"ל שלין זכ דומכ למ"ש כרבינו בחיי שהשינוי אף בנהודות יוכל להביא לידי כפירה כי אינו דומה מה שנשתבש בסיבת הגליות וטירוף המדינות שום למדו מקרא ודגלו שביא כמו דילוגו, וע"ו נאמר כל כלבבות דורש כ' וחונס רחמנה פערי במכ שנלמה מאוכבי כי ושומרי מלוחיו כמו שנדרש ע"ז כהרא ודילוגו עלי אכבכ וכרבנו בחיי מיירי בכמשנה במזיד ובשאט נפש נהודות במנכיגות את כאותיות שלפטמים

נשתוב בתיבה עו"ן לכוונה אחרת שיש בה כפירה גמורה ר"ל.

הא"ב במינים וכאפיקורסים שעשו כ"כ שינוים במבטא כאותיות וכנקודות לכוסיף ולגרוע דמלבד כשינוים שבין מבטא כאשכנזית למבטא כספרדית כוסיפו כרבה שינוים חדשים אשר לא שערום אבותינו ואבות אבותינו וכוסיפו מלות חדשות הרבה מורכבים בהלשון חשר נורך לזה לשנות עיקר כנקודה המנהגת את האותיות ובאים בזה לידי כפירה גמורם בקדושת כלשון, וכל אות ונקודם שבלכ"ק כמכ דברים בשומדים ברומו של שולם ובשושים בזכ שינוים מושים שינוים בדברים השומדים ברומו של שולם. ובפרט שכיון שאותן המחברים כיו מינים גמורים ר"ל וסתם מחשבת מין למינות, כנה בדרך שמדם רולה לילך מוליכיו אותו כמו שהבאתי לעיל הביאור ממכרש"ח, ואין ספק שכוליכו אותם לידי שינוים כחלב שיש בכם חירוף וגידוף רייל

כה

וברא"ש בברכות פרק כיי קורם סיי בי שכבים כח שחמרו חל ישחל חדם לרכיו בלשוו חרמי שחין מלחכי כשרת מקקין לו כתב שם לבסוף דדוקה על לשון ארמי האמר לא על שאר לשונות דאפילו מחשבות שכלב יודעין אלא לשון זה מגווה בעיניהם להזקק לו, וכתב שם המעדני יו"ע הז"ל ולריך טעם למה שכרי מבוחר שלשון זה הרוב לשון החודש ולמה יהיי כוח מגונה בעיניהם יותר משחר לשונות ונ"ל שמוה כטעם שהוא קרוב ללה"ק משום כך כוא מגונה בעיניהם לפי שהוא כמו לשון שנשחבש דומה למ״ש רבינו דטפי עדיף בלא כוונה ממה שעוקר הכוונה עכ"ל. ואם אמר כן על לשון ארמי שכוא ברוכ"ם ומסיני, מכל מקום כיון שמעורב בו לה״ק בשינוים כוא מגונה בעיניהם, וא"כ אין לריך לומר במה שמערבין מינים ואפיקורסים בחוך לה״ק בשינוים שונים ומשונים שהוא בזוי ומשוקן ועמא עמא יקראו לו וכוא גרוע כרבה יותר באלפים ורבבות דרגות משאר לשונות בעמים שעשאן בקב"ב ע"י מלאכי השרת כמבואר בפרקי דר"א. ומבלעדי כ"ן כיון

שעושין בזה הלשון שם לאפיקורסים יותר ממ"ש הרמב"ם בס"ח שכתבו מין וגם הוא מושך לספרי מינות וח״ח כלל לידע היעב פרעי הלשון כ״ח ע״י ספריהם המלחים מינות וכפירה ר"ל ח"כ לריך למסור נפשו למנוע מזה ק"ו מאביזרא דע"ז כמ"ש ברמב"ם ז"ל בכ"מ שמינות חמור הרבה מע"ז.

כו

ואת אלו לא היו עושים חדשות בהלשון כמו שעירבו

עפ"י רוב לשונות זרות ודברי מינות בלה"ק אלא היו מדברים בלה"ק ממש כמו שהי' מקדמת דנה אלה שביו מהפכים אלל באשכנזים לדבר במבעה בספרדים אשר באמת נוסח בספרדים אללם בוא הודש הדשים כי מנהגי האשכנזים והספרדים המקובלים אללם מאבות אבותיכם אלו ואלו דברי אלקים חיים, אבל אם האשכנזים משנים לשונם ללשון הספרדים בלי ספק לריך לידע מבען מי ילאו הדברים. והנה ראינו אחד הדוש מדבר המהר"י ששפורע בספרו הבהיר אהל יעתב סי׳ ע׳ שנשאל מאמשערדם בדבר שליי שם המנהג שלא לישא כפים בברכת כהנים כי אם ברגלים כמנהג שלנו במדינות אלו, ואח"כ הנהיג הש"ץ ימ"ש לברך שם ברכת כהנים בכל שבת ושבת והבים מנהג זה מחה"ק שבח"י נוהגין כן ובירושלים נושחין כפים בכל יום ויום ושוב כשבחו על כטעות של אותו משיח שקר כיי דעת קלח המנכיגים לבעל אוחו המנהג שהנהיג אוחו רשע ולעשות כמקדם שלא לישא כפים אלא ברגלים, וקלתם אמרו שכיין שכבר נטשה המנהג לישה כפים בכל שבת שוב הין לבטלו כי הוא מנהג טוב עכ"פ וכן טושיו בא"י. וביי זה או פלוגחא בין החכמים י"א שהוא דבר טוב לישת כפים בכל שבת ולכן חין לבטלו במקום שנעשה המנהג, וי"א שאין זה דבר טוב כמבואר כ"ז בפוסקים בעעמם ונימוקם ואין להאריך בזה. אמנם דעת המהר"י ששפורט זלוק"ל בספרו הנ"ל דבודחי דבר גדול הוא לישא כפים בכל שבת כמאמרם ז"ל חין לך יום שחין קללתו מרובה משל חבירו ותקנתו בברכת כהנים, ונוסף ע"ז היותו מלות עשה דחמור לכם וכל שאפשר למשוחה בכל יום מה עוב ומה

נעים, אמנס כיון שנעשה מנהג זה ע"י אדם רשע ומשיח השהר שעליו נחמר לח חגורו ממנו ולח חמנע מללמד עליו חובה וג"כ נידון למסית ומדיח שעליו נאתר לא תחמול ולא תכסה טליו ומכמינים לו עדים אחורי בגדר לחייבו. ואף אם במנכג בראשוו אינו מחוקן כ״כ כלד כיותר עוב שבשני אינו כלום לגבי כלאו דלא תגורו ממנו ולא תחמול ולא חכסב עליו. והאריך שם במה שכתב אף אם היי בו לד נדנוד עבירה הייתי מסכים לבעלה כעת הזה להשבית מחנוש זכר החטאים בנפשותם מכשילי הרבים מחטיאי אדם והארוך שם הרבה בסי׳ ע' ובסי׳ ע"א בפלפולו העלום להוכיח מדברי הש"ם שמוהג עוב שנחקן על ידי אדם רשע איו לנכוג בו אף אם כוון הכלכה יעייש באריכות דבריו ז"ל. ובגליון מהרש"א ביו"ד סי׳ רמ״ו על כש״ך ס״ק ח׳ כביאו בקלרה דמנהג טוב שנחקן ש"י רשע אין לנהוג בו, והמעיין בפנים הס׳ יראה עד היכן החמיר בזה.

ומעתה אם בברכת כהנים שלדעתו ז"ל שמקיימין בזה מ״ע דאורייתא בכל עת שמברכין, וגם תהנחו מרובה להציל מקללה ר"ל, ואטפי"כ נדחה כ"ז יען שנחקן ע"י מסיח ומדיח שהחיוב יותר שלח להנית שם למסית ומדית ר"ל ואף שבא"י יען שכן כי׳ שם כמנכג מקדמת דנא כוא טוב מאוד מ״מ באותן המקומות שלא היי כן המנהג אלא ע"י אותו רשע המשיח ומדיח ר"ל נדחה הכל מהמת הומר האיסור של זכרון למסיתים ומדיהים ר"ל, וא"כ ק"ו ב"ב של ק"ו בשינוי כלשון מחשכנזית לספרדית שחין בזה דבר טוב, ואולי גם בלא"ה אין לשנות כמ"ש טל נוסח התפלה שחין לשנות משבט לשבט שחף מה בהוא אלל אותו השבע קדוש ועהור מ"מ בשבע אחר אינו כן וע"כ כתבו שכאו"א יחזיק במנהגו כנודע, ועכ"פ זה ודחי ששינוי הלשון מחשכמים לספרדים שנקבע ע"י המסיחים המדיחים הליונים העמחים ומעמאים באופן נורא ר"ל וקבעו לשון זה להרחיב גבול הציונות וטומאתם ר"ל שאין ספה שאיסור חמור מאוד להחזיק במיהגיהה. ואף מה שהוא אלל הספרדים קדום וטהור מ"מ אלל האשכנזים שנקבע כן ע"י מהורות בטומחה ר"ל החיוב להרחיק מזה כמטחוי קשת ובחקותיהם לא חלכו.

מאמר לשון הקודש

וב"ז כום מף פלו לם כיו עושין שום שינוי מחר בכלשון אלא מאשכמית לספרדית, אבל כאמת אינו כן שאין לשונם הטמא כלל כלשון הספרדית אלא במבטח בלבד, ובעיקר הלשון רוב הדברים הם לשונות זרות כטוב בעיניהם, ומה שיש בחוכו מלוח מלה"ה עיקמו הדברים בשינוים מיסודות הלשון שנמסרה מאבותינו ההדושים זלה"ה. וכבר הבאתי מרבינו בחיי שזה בעלמו הוא כפירה ר"ל, מלבד מה שיש בחוך הלשון מלוח שרואין ברור בלי ספק שכיוון מחברו למינות כאשר הוכחתי למבינים. לא עת לעפל פה בזה. ועכ"פ הוא ממש לשוו חדש גם אלל הספרדים אלא שנעשה בדרך דמיון ותרוב ללה"ק לצודד בזה נפשות נהיות והלחלו הלשון בהלחלה מרובה להוליחו מהקדושה אל עומק דעת עומאתם ר"ל, וכבר הבאתי שוה גרע הרבה מס"ח שכתבו מין כיון שכל עלם כלשון כתייסדותו וכתחברותו וילירתו בחחב חופן לעהם את לה"ה נתייםד לגמרי מדעתם ורוחם של המינים והכופרים המסיחים ומדיחים ר"ל, ואין מקום להסתפק שבודחי לשון זה גרע הרבה בחלפים ורכבות דרגות עד אין שיעור וערך משאר לשונות באומות שנעשו עכ"פ ע"י מלאכי השרת שרים העליונים במחמינים בהשי"ח ומפחדים ממנו ית"ש בפחד ורעדה כמבוחר בפרקי דר״ח, ולשון זה נעשה ע״י בחינים בכופרים בכל ר"ל בגרועים ברבה חעובדי ע"ו למו שפשוע בש"ם וברמב"ם ובכל הפוסקים.

13

לעי בחשובת הרשב"א מהדו"ק סיי תי"ד שכתב של מי שאמר דברי מינות והוליא את דברי החוב"ק מפשטות דברי הכחובים באמרו שאברהם ושרה החומר ולורה וכדומה והאריך לקללו שם בקללות נמרלות חומר ולורה וכדומה והאריך לקללו שם בקללות נמרלות ונוראות עם כל המינים ר"ל וכתב שם באמלע דבריו ח"ל האיש הכוא השינו מזרעו של אברהם ותפלחו לא ישמע הי שאינו מזרעו של עשו וישמעאל רק מאותן שדין ולילין שנולדו מחום ואדם הראשון על כן חקללם בכל לשון וכל ישראל נקיים עכ"ל. יעיי"ש שהאריך. בכל לשון וכל ישראל נקיים עכ"ל. יעיי"ש שהאריך. והנה מ"ש הרשב"א ז"ל שאינם גם מחרע עכו"ם אלא שדין ורוחין ולילין אינו מובן לכאורה שכלא אלא שדין ורוחין ולילין אינו מובן לכאורה שכלא

אנו רואים שנולדו מזרע אנשים ולפעמים גם מבתי בכשרים שבישראל ונתפסו אח"כ למינות וכמה בדמות וללם של שחר חנשים, ומבוחר בגמ׳ עירובין דף י״ח ע"ב כל אוחן השנים שביי אדב"ר בנידוי כוליד רוחיו ושדין ולילין שנאמר ויחי אדם שלשים ומאת שנה ויולד בדמוחו כללמו מכלל דעד האידוא לא בללמו אוליד ומסיה שהוא מש"ז דחזא לאונסיי ופירש"י ז"ל שמזה נעשה שדין רוחיו ולילין מיני מזיהים. עכ"פ מבוחר בזה שחין חלו בדמותם וללמם של בני חדם והיאך אפשר לומר כן על אלו שנולדו מאנשים מישראל והמה בללמם ובדמוחם של שחר חושים מישרחל. ול"ל כוונתו ע"ד שכתבו הרמ"ה והאר"י זלה"ה דמה שמברכין בכל יום ברכח שלא עשני גוי דקאי על מה שלה נתחלף לו בלילה נשמח גוי או עבד ואשה. והביא זה המג"א באו"ח סיי מ"ו סעיף די ס"ה יי גבי פלוגחת הפוסחים אם גר יכול לברך שלא משני גוי כיון שבתחלת לידתו היי גוי וסיים שם המג"ח דלפי מ"ש המקובלים שהברכות הללו מברכין על יליחת נשמחו בלילה שלח נדבת בו נשמח עבו"ם או עבד א"כ גם גר יכול לברד כן יעייש, ועי׳ בסידור הרמ"ה גבי ברכת שלא עשני גוי מ"ש באורך. ועד"ז י"ל כוונת הרשב"ה ז"ל שנשמת המינים נתחלם להם בשדין ורוחין ולילין אף שנשארו בגופם בללמם ודמותם. וכן נרחה מזוה"ק ברחשית דף כ"ה שחשב שם כי כתות בערב רב ולא חשב בתוכם כתינים ובאפיקורסים כי בע"ר בוא מנשמחם של אומות שנחערבו בישראל ע"ד שאה"כ וגם ערב רב עלה אתם. אבל המינים והאפיהורסים אינם גם מהאומות שנתערבו אלא משדין וכו' כנ"ל. ועכ"פ בעיד הרשב"א ז"ל על גודל שפלותם ופחיתותם יותר מן כאומות, והמתחבר עמהם או לומד לשונם העמא מחדבה בכח עומחמם.

# כח

והחת"ם ער"ח שנדפס כעת מחדש בירושלים כתב בסוף פ' נח ער"כ שפר אחת ודברים אחדים זכ לר"ק, וז"ל אין לחמור שלר"ק אינו ממולא ורחב כשאר לשונות וקשר יליבא בארעא וגיורא בשמי שמיא לק"מ כי כל בעל לשון אשר רמליא לשונו לפי עת

חמן הכוא בשעת הפלגה ושוב בכל דור ודור מתחדשים

מלאכות וסחורות ופעולות ואפילו פירות ובהמות ע"י ברכבה ובעלי אותו הלשוו ממליאים להם שמות וגזירות ובנינים לפי העת והזמן והכל יקרא על שם הלשון ההוא ע"ד משל אשכנו הוא ראש לאומה וללשון אשכנז וכל מה שימליאו בני אומחו עד סוף כדור יקרא לשון אשכנו כי מה לי אשכנו הראשון שכמליה כלשון בתחלם הו השכנו כהחרון כזכ שמוסיף אלו המלות הכל בשם אשכנו יקרא. אך לשון הקודש יקרא על שם הממליא הראשון קדוש עליון יח"ש כמ"ם הרמב"ן פרשת חשה וכל מה שהי' ברחשית הבריאה וההב"ה דיבר בו או אפי' מה שנתוספו פעולות ומלחכות חח"כ והקב"ה דבר מהם עם נביחיו הוא קרא שמם והוא לה"ק אבל מה שלא דבר בקב"ה וקרא שמו ונחוספו פעולות ומלאכות ואם אפי׳ בעלי לכ״ק דביינו ישראל יקראו לכם שמוח במשנה וגמרא איננו לה"ק מהקדוש יח"ש אלא לשון שבדו חכמים עכ"ל. ומבוחר בזה שדעתו ז"ל שחין נקרא לכ"ק אלא מכ שכוא בתנ"ך כנאמר מכקב"כ ע"י נביאיו אבל זולת זה אף מה שנתוסף במשנה אינו בכלל לה"ק. ובדברי הרד"ק והרא"ם בפי חבוא שהבחתי לעיל מבוחר שהיי עוד כמה וכמה ספרים בלה"ה חוץ מהכ"ד ספרים שבידינו אלא שנפסדו אחר חורבן בית ראשון והלשונות שבדברי המשנה הם כדברי המקרא בעלמס מפני שחכמי המשנה קבלו הלשון מפי רואה הספרים הראשונים אשר היו ערם גלותינו ונפסדו, וכן נראה מדברי הרמב"ם ז"ל כאשר

כחבתי לעיל. וזה לכאורה נגד דברי החת"ם האלו. אך אפשר לומר שפ"י מה שמבואר בגמ' מגלה דף ו"ד ע"ח גבי מ"ח נביחים עמדו לישרחל ואח"כ מקשה ותו ליכא וכו' עובא הוו כדתניא הרבה נביאים שמדו לכם לישראל כפלים כיולאי מלרים. אלא נבוחה שהולרכה לדורות נכתבה ושלח הולרכה לדורות לא נכתבה. ולפי"ז אפשר לומר שאף שגוף הנבואה לא נכתבה יען שלא היי בו צורך אלא לאותו הדור אבל המלוח הנוספים בלשון שבחוך דברי הנביאות ההם כתבו על הספרים בשביל לימוד הלשון. כי אף שנוף דברי הנבוחה לח הולרכה חח"ב ולח ניתנה לכתוב בין ספרי תנ"ך שבידינו, אבל הלשונות הנוספים

שנאמרו בנבואה מהקב"ה הם לה"ק ולקטו הלשונות ההם וכתבום בספרים אלא שנאבדו אחר חורבן בית ראשון, וחכמי המשנה ידעו הלשון ממה שהבלום מפי רואה הספרים הנז"ל. ומ"ש החת"ם ואם אפילו בעלי לה"ק יקראו להם שמות במשנה איננו לשון הקודש לה כתב שעשו כן וקרחו שמות חלה כתב בלשון חם חפילו יהרחו להם שמות במשנה ור"ל הכוונה שאפי אלו היו עושין כן חכמי המשנה להוסיף שמות בלשון מה שאינו מפי נביאיו אינו לה״ה. וכתב זה לרווחה דמילחה שהוה יסוד מוסד שמה שאינו מפי נביאיו יח"ש אינו לה"ק. אבל באמת לה עשו כן חכמי המשנה להוסיף על הלשון חלה מה שהבלה היתה בידם כמ"ש הרח"ם.

משה

וראי׳ לדברי החת"ם שאינו נקרא לה"ק אלא מה שנחגלה בנבוחה מדברי השל"ה הק' במחמר ביהמ״ק שעמד על המחקר למה נקרא לה״ה והביא דברי הרמב"ן וכחב אח"כ ואיני מבין דברי הרמב"ן כי כוח לח חירן רק למה חנו קורין לשונינו לה"ק ואמר מפני שכל דברי קדושה נאמרו בלשון זה. אבל טדיין הקושי׳ במקומה טומדת למה באמת בחר השי"ת בלשון זה והידש אותו. והאריך אח"כ לבאר באמלע כמאמר בית אחרון שאותיות הקדושות והתיבות הקדושות כולם הם בשרשם רוחניות והעתיק בחריכות דברי הפרדם, ותמלית הדברים שאין אותיות התורה בסכמיות אמנם כם ראשונות מתייחסות בצורת אל פנימיות נשמתה שהם רומזים אל רוחניות ידוע וספירות עליונות וכל אות ואות יש לה לוכה רוחנית ומאוד נכבד אליל מעלם הספיי משתלשל ממדריגה למדריגה כדכך השחלשלות הספירות והנה האות היכל ומכון לרוחניות כביה ובביות בחדם מזכיר חות מבחותיות בהכרח יחעורר הרוחניות ההיא והבל הפה ממנו יחהוה לורות הדושות יחעלו ויתקשרו בשורשם שהם שורש האלילות וסיים הכלל העולה לשונינו הוא לה"ה רלונו לומר אלו הענינים שקורין כ"א בשמו זה אינו שמו בעלם רק מושאל ועלם השם הוא דוקא למעלה בהדושה והם משתלשלים מהמרכבה העליונה יעיי"ש שהאריך מאוד בביאור הענין ע"ד חכמי האמת, ולא העתקתי אלא איזו שורות בקילור נמרץ להבין קלת ענין לה״ק כי נורא ואיום הוא להוסיף או לערב

תלב

או לשנות אחו נקודה במה שמשתלשל מהמרכבה השליונה וחלילה לנגוע בקלהו כאשר הבאחי לעיל מדברי הרבינו בחיי. ומובן גם דברי הרמב"ם ז"ל בהבחתי לעיל שהמדברים דברי חיסור בלה"ת כוח גרוע יותר כי משתמשים בקדושה עליונה המשחלשל ממרכבה העליונה בשביל עומחה ר"ל, וחין לך פנם יניוול יותר מזה. ועכ"פ כיון שלה"ק הוא אך מה שנשתלשל ממרכבה העליונה לדקו מאוד דברי החח"ם ז"ל באין זכ אלא מכ שבא בנבואכ כי מי יוכל לידע על בורי מה שהוא במרכבה העליונה אשר עין גא ראתה אלקים זולחיך, אלא שגילה סודו אל עבדיו הנביאים והנביא קוראו הכ׳ הרואה, לא זולת.

ויהי׳ איך שיהיי הפיי בדברים האלו זה ודאי שאף אלי בוסיפו חכמי במשנה והגמרא איזה מלות בלפון אף באיני לה״ק ממש אלא לשון שבדו להם חכמים מ"מ כיון שחכמים בדו חוחם יש בהם הדושה כי ממהום הדוש יהלכו וכל דיבורם הי׳ בדעת ובתבונה ורוב״ה הופיע בבית מדרשם. אבל מה שבדו המינים והאפיהורסים להוסיף בלשון טמא טמא יהרא וחלילה לערב עומאה בקודש, וזה ודאי ברור בלי ספה כי מה שבדו המינים מלות חדשות ויסדום בזה נשאר להם שם הרבה יותר מס"ח שכתבו מין שלה חידשו שם אף נקודה אחת, ולא יסתפה בזה אלא מו שרוצה להכחיש באות.

### כמ

והנה בארן ישראל שעשו חרם חמור נורא ואיום בכל א"י על כל כלומדים בם לשונות אחרות אף לשון המדינה וכחבו בפי׳ שאף מה שמוחר מלד כדין בכניסו בכל באיסור בחרם בחמור ר"ל וחתמו ע"ז כל גדולי א"י מזמנס של הגה"ה רי"ל דיסהיו זלה"ה והגה"ה מלובלין בעל חורת חסד ז"ל ועוד הרבה גדולים וקדושים אין מספר, וכתבו בפיי ששום בי"ד לא יוכל לבעל זה עד ביאת המשיח וחזרו ונשנו כ"ז בכמה דורות כמבואר כ"ז באורך בס' מעשי אבות והעתקתיו קלת במאמר ישוב א"י, וא"כ נורא ואיים שם לימוד כל כלשונות מחמת כחרם אף

המותר מלד הדין, ומכש"כ לשון הטמח הזה שבלח"ה כוא איסור חמור ונורא מחמת שהוא לשון המינים כמ"ל והוא אסור בהחלע אף בחו"ל שלא נעשה איסור וחרם על שאר הלשונות, אבל שאני אוחו הלשוו השמח של המינים שבוח מינות וחסור מלד הדיו גם בלח"ה. ומטעם ח' גרע בחו"ל ע"ד שחמרו בנמי מנחות דף מ"ג ע"ב גדול טונשו של לבן מעונשו של תכלת משל למה"ד למלך בשר ודם שאמר לשני טבדיו לאחד אמר כבא לי חותם של טיט ולאחד אמר כבא לי חוחם של זכב ופשעו שניכם ולא הביאו, איזה מהם עונשו מרובה. הוי אומר זה שאמר לו הבה לי הותם של טיט ולה הבוח ישייש. ובש"ז אמר ככתוב ותראו את שקוליכם ואת גילוליכם עץ וחבן כסף וזכב וערח הכתוב לפרע ע"ז של עד וחבו וע"ז של כסף וזכב וכמו כן כוח בח"י שחוחו הלשון העמח הוח לשון המדינה וחושבים שנלרך להם שם לכל לרכיהם והוא שמה ע"ו של כסף וזהב, אבל בחו"ל שח"ה להשחמש בו כלל ועיקר והוא בלי שום חועלת בעולם אינו אלא ע"ז של עד ואבן וחותם של שיט שחמרו בגמ׳ שטונשו יותר גדול, וכיון שחין בו שום תועלת אינו אלא הודאה ונחינת כבוד וגדולה לדרכי המינות ולהלשון שבדן להם להרחיב גבול המינות והליונות העמחה חשר כל יסודות הכפירה נכלנים בהליונות, וזה גרע מעובד ע"ז, והמודה בע"ז או מככדה דינו כעובד ע"ז והמכבד את יסודי המינות וחלקלקות לשונם המושך למינות גרע הרבה יותר מעובדי ע"ז כי מינות חמור עובה מע"ז כמבוחר בש"ם וברמב"ם בכ"מ. וכבר הבחתי מזה במחמרים הקודמים, וק"ו הלומדים לשונם שמרחיבים בזה גבול המינות בכל המדינות איום ונירא הוא איך התפשעה בעומאה הארורה הואת בעו"ה ואין איש שם על לב. בשי"ת ירחם ויאמר ללרותינו די ויאיר עיניהם ולבם של ישראל להכיר האמת.

ומעתה נחזור לענינינו בלימוד הלשון אף אם אינו על דרך הרשעים והכופרים מכל מקום כיון שענין הלבון נעשה חה למינות והרבה כשרים נתפסים בו וסוברים שהוח לשון הקודש בודחי שיש לחוש בי׳ עובל בכל לופן ולופן ושאני מינות דמשכא מענין לטנין, ועוד כיון שהמינים אומרים עכשיו שאין חיוב

להיום כל התורה כולה כמו לדבר עברית. אמרו בברכות דף י"ב שאף תריאת עשרת הדברות בעלו מפני חרעומת המינין, ופי׳ רש״י ז״ל שלח יחמרו לשמי הארץ אין שאר חורה אמח כמו עשרת הדברות ובין מעמאין את ככבן גדול לכוליא מלב במינים, ובפרט אחרי שכבר נתבאר שגם בדורות החודמים לא רצו לעשות חה ללמוד הלשון על כל אדם מחשש המכשולות, ק"ו ב"ב של ק"ו בימינו אלה שבענין זה נפרץ במלוחו כ"כ.

הנה עד כאן דברתי מלימוד לה״ה עם בנים זכרים. אבל ללמוד לכ"ק עם בנות נקבות בודאי שאין שום מהום שברי אף בספרי בתחיל לומר בלשונו בניכם ולא בנוחיכם. מכאז אמרו כשהחינוה מתחיל לדבר חביו מדבר עמו לה"ה. ח"כ חזינן בפירוש שמיעט הבנות. מלימוד הלשון ובפרט שלדברי התוספתה לימוד כלשון כוח חחר לימוד חורה. גם טעם ידיעת הלשון הוא בשביל לימוד חורה ואין הבנוח בכלל לימוד בתורה כלל, ובפרט לדטת ר"ח דהילכתה כוותיי ברמב״ם וטור וש״ע שהמלמד את בתו תורה כאילו מלמדה תפלות. א"כ לכל הדיעות אינה בכלל לימוד כלשון אבל כחששות וכמכשולות שיוכלו לכיות ע"י לימוד כלשוז בודאי איחניכו בכו.

ובעיקר הדבר במה שפסקו הרמב"ם והטוש"ע שלח ילמד את בתו תורב וכוי כאילו מלמדב תפלות כחב שם הכ"מ על הרמב"ם וכן בב"י על העור שכית פלוגתת דבן עותי ור״ת ופסק כר״ת, ובברכ״י נחקשה למה פסקו כר"ח דשמותי הוא ולא פסקו כב"ע, והאריך שם להוכיח שגם שאר תנאי סברי כר"ח לכן פסקו כוותי׳. ולפענ"ד חיני יודע למה הולרכו לומר שהוא כר״א בפלוגמא נגד בן שואי הלא גם בו עואי כתב העעם שחייב ללמד את בתו תורה שאם חשתה חדע שהזכוח חולה, א"כ אינו אלא בשביל השקחת סוטה שלה תכחיש הכתוב בשביל שלה בדתו כמים, ואם כן בזמן כזכ שאין משקין את הסוטות כמבואר בגמרא סוטה דף ז' וברמב"ם פ"ג מה' סוטה שאין משקין את הסוטה אלא בבית דין הגדול

של שבעים זקנים במקדש, ואף בזמן הבית בימי ריב"ז בעלו השחחת סועה כמבוחר במשנה סועה דף מ"ז משרבו המנחפים פסחו המים המרים שנחמר לח אפקוד על בנותיכם, וכן כוא ברמב"ם פ"ג מה׳ סועה, א"כ בזמן הזה שאין לנו השקאת סועה ובעל הטעם של בן עואי לא מלינו דפליג בו עואי אף בכב"ג, וכללה כוח בכל בפוסקים שבמה שחין מולחין פלוגתה בהדיה המרינן דבכה"ג כו"ע מודי שחין לנו לעשות פלוגתא מלבינו מה שאינו מפורש בהדיא. ועיי רשב"ם ב"ב דף ס"ד סוף ע"ב ד"ה אלא לאו שכי בהך סברא נמי מודי רבנן דהא לא פליגי בכל הני בבי אדר"ע. ובר"ו נדרים ד' כ"ג ע"ח כ' דמדר"י נשמע לרבנן דבהאי לא פליגי, וברש"י כחובות פ"א דשמעינן מר"מ אף דלא קיי"ל כווחי׳ כיון דבהא ליכא פלוגחא. והוא כן בכ"מ בש"ם ופוסקים אין ספורות למו. וכחב החכ"ל בסיי קל"ד באמלע החשובה וז"ל דבר ברור הוא לרגיל ובקי בדרכי החלמוד שאין לנו לחדש ולבדות מלבינו מחלוקת בין חנאים ואמוראים כ"ח במקום ובענין שהם חולקים בודחי, לא זולת, וזה אחד מעיקרי ויסודי החלמוד עכ"ל, וא"כ הדבר ברור שכיון שב"ע כתב בהדים הטעם בשביל השחחת סוטה אין לבדוח מן הלב דפליג אף בזמן דליכא השקחת סוטה. וח"כ בזמן הזה כו"ע מודי שחת ללמד את בתו תורב, וכעור לא כביא אלא כלכות כנוכגות בזמן כזכ.

משה

ור"ל עוד דלכחורה קשה במה שחמר בן עוחי חייב חדם ללמד חת בתו תורה לפי מיש הפו"ז ביו"ד סי׳ קנ"ז ובחו"מ סי׳ ב׳ שאין כח ביד חכמים לגזור אלא במה שאינו מפורש בתוה"ק, אבל מה שמפורש בתוה"ה אין כחם לומר בהיפר. וא"כ בזה דאמרינן בקידושין דף ל' ע"א בני בניכם מנין ח"ל והודעתם לבניך ולבני בניך, אם כן מה ח"ל בניכם, בניכם ולא בנותיכם, ונמלא דקרא דבניכם כוא מיותר למעט הבנות מללמדם. וזה ודאי הוא לימוד גמור למעע הבנות כמ"ש החום׳ בקידושין דף ל"ד ע"ת ד"ה גברי דיש חילוק בין מזחה לח"ח דבמוחה אף דאיכא היקישא לפטור הנשים מ״מ כיון דליכא מיטוטא בקרא אלא היקישא אחיא הך סברא דאטו גברי בעי חיי ונשי לא בעי חיי ומפקא מהיקישא

תלד

ומיחייבי נשים במזוזה, אבל בח"ת כיון דאיכא מיעועא בהרא א"א לחייבם גם מהך סברא דאטו גברא בעי חיי ונשי לא בעי חיג אלמא לימוד גמור כוא שא"א לבעלו בשביל שום סברת, וח״כ החיר חמר ב״ע שחייב ללמדה היפר ההרה. אד לפי מ"ש העו"ז עלמו באו"ח סי׳ תקפ״ח סק״ה לחלק מה דגזרינן בחקיעת שופר בשבת שמא יעבירנו ובמילה לא גזרינו. דבתקיעת בופר בשבת באין תוקעין לא מחעקר הקרא לגמרי כיון בתוהעיו ביו"ע. משח"כ במילה כיון דבהרח דביום כשמיני רבתה התורה בפירוש מיתורת דביום למול הף בשבת לה יכלו לעקור דבר תורה בפירוש. וה"כ י"ל גם כאן דהקרא דבניכם ולא בנותיכם האי על לימוד כל כחורה. ומה שאמר ב"ע ללמדה חורה שתדע שוכות תולה בסוטה זה החי רה על אוחו חלק חורם שבפרשת: סוטה דלא מיסתבר לחייבה בלימוד כל החורה כולה בשביל פרשה אחת. וא"כ לא מיתעהר בזה ההרא דבניכם ולא בנותיכם דהאי על ידיעת ככ״ת כולה והוי דומית דחק״ש.

ובזה מובו גם מה שאמר שם בגמרא מ"ע דר"א דכתיב אני הכמה שכנתי ערמה דודאי אפשר לומר שסובר גם מסברת שכיון שנכנסה חכמה נכנס ערמומית ואין לריך לזכ קרא אלא דנפקא מינה כיון שטעם זה שוכנם בו ערמומית שייר גם בלימוד פרשת סוטה בלבד וא"כ אם לומדין טעם זה מקרא תו אי אפשר לחייבה ללמוד אף בפרשת סוטה, ולכן אמר אח"כ דרבנן לא דרשי להך קרא הכי ולכן אפשר לחייבה בלימוד חורה עכ"פ בפ׳ סוטה. נמלא שבשאר לימודים אף בזה"ב כו"ע מודי שלא ללמדה, ובזה"ז באין דיני סוטה נוהג אין ללמדה כלל לכו"ע. אלא שעל דברי הרמב"ם ז"ל ניחת מ"ש הכ"מ דפסה כר"ח דכיון שהרמב"ם דרכו להביח הכל חף מה שאינו נוכג בזכ"ז כו"ל לכביא גם דברי ב"ע ול"ל שפסק כר״א אבל מ״ש הב״י כן על דברי הטור אינו מוכרח ואולי בשביל שלדעת הרמב"ם ל"ל כן כחב זה גם בדעת העור אף שאליביי אינו מוכרת.

אחר כותבי זאת התבונותי כי מה דקשי׳ לי לכאורה על בן עואי לפי דעת העו"ו שאין כח ביד

חכמים לגזור נגד המפורש בחוה"ה לה השה מידי ראשית כנה כתב החת"ם בתשוי חלק ששי סיי נ"ב דלח השה חבטו"ז ממה שחכז"ל חשרו רבים גוי שלה ללמוד ממעשיו אף דקרה כחיב לנכרי חשיר והוי גזירה זו לגד המבוחר בחרת מ"מ לת חשה בזה דאי הוי חז"ל אוסרים רבית נכרי גזירה משום רבית ישראל זה הוא נגד התורה דכתיב לנכרי תשיר. אבל כם לא באו לגדור גדר על רבית אלא על לאו אחר דכחיב לא חלמד לעשות כתועבות הגוים ההם וראו חבו"ל כי הלוואות ריבית מביא ללמוד ממטביו חסרו לגדור כלחו ככוח לח לששוח גדר לריבית וזה מותר ולק"מ. ובדרך זה כתב שאפשר לומר גם על איסור שחי נשים אף דמבואר בהרא כי תהיין לחים שתי נשים כי לח חסרו שתי נשים בשביל שלם ירבה במשנל ומחוה חלם בשביל נדר ללחו שחרה וכסותה ועונתה לא ינרע ועיו"ש ח"ש עוד בזה וא"כ גם בכך דב"ע שלדעתו חייב אדם ללמד את בתו תורה אינו כלל בשביל מלוח תלמוד חורה אלא בשביל גדר עריות שלה יקל בעיני׳ השקחת סועה אם לא חדע שוכוח חולה ואין זה נגד מה שפערה אותה התוה"ה ממלות ח"ת כי אין זה אלא בשביל גדר עריות שלריך לעשות כל עלדקי לשמירת הבנות בתכלית וכמ"ש החת"ם על חיסור ריבים לערו"ם

ובתחלת דבריו בחשוי הנ"ל כחב החת"ם לחרץ החדר"ג של שתי נשים דאע"ג דאין חכמים יכולין לחסור בחקנה מה שמותר בפירוש בחורה מ"מ אדם האוסר על עלמו בשבועה או בחרם בודאי אסור אפילו מה שהוחר בפי׳ בחורה, ואדם המחרים עלמו אם ישא ב' נשים הרי חרמו חל בלי ספה. והנה יש לכל נשים ישרמל וגדול הדור להחרים ולחסור כמו שחדם נשבע לעלמו יעייש, והלח לייע דום ודתי שלת חמר בעו"ז חלת בגזירם שנוזריו בחכמים על כלל ישראל אבל אדם באוסר על עלמו בודחי יש לו רשות לחסור על עלמו דבר המוחר בפי׳ ואמרו חכז"ל קדש עלמך במוחר לך וח"כ בחדר"ג שנעשה איסור על אחרים אינו דומה לענין זה למה שחדם חוסר רק על עלמו לח על חחרים. ולמה חינו דומה חדר"ג לשאר גזירות שגוזרין החכמים על אחרים שח"ח במה שהחירה החוה"ה בפיי. וחולי דעת

החת"ם לחלה בין גזירה שנעשה במנין על כל ישראל ובין מה שלא נעשה במנין ואינו אסור אלא מחמח בחרם ולייע.

אמנם עכ״פ בהך דבן עותי נרתה ודתי דתף לדעת ב״ע אינו חיוב שנעשה במנין כי אלו הי׳ זה דבר שבמנין היי נודע זה לכל והלא רוב התנאים חולהים בזה על ב"ע וסוברים שאסור ללמד את בתו חורה כמו שביאר הברכ"י, ובודאי לא היו חולקים על דבר שנעשה במנין. ורחוק לומר שבזה גופא חולקים אם נעשה ככה במנין, כי הוי זה כעין פלונחה בתניחות. וגרחה דמה שחמר ב"ע חייב חדם ללמד את בתו תורה לגרמי הוא דאמר כן מסברא יען שראה בזה לפעמים גדר שמירה מן העריות וחייב אדם לחנך את בתו ולשמרה מכל ספק עבירה. ובגמרא סוכה דף ל"ג ע"א גבי הבעי אס יש דיחוי אלל מלות ומקשה ותפשוע לי' מהא דתנן כסהו ונחגלה וכו' ומשני דרב פפח גופח מיבעי' לי' מיפשע פשיע ליי וכו׳ או דילמא ספוקי מספקא ליי לחומרא אמרינן לקולא לא אמרינן ופירש"י ז"ל מספקא ליי לתנא ומספיהא לחומרא כוא דמחייב ליי בכיסוי שמא אין דיחוי, וכרי שכתב בסתם משנה לשון חייב בסחמא אף שאינו ודאי חייב אלא ספק, ומלינו כעין זה גם בשחר מקומות בש"ם.

וכתב הרמב"ן בפי קדושים דמה שהזהירה התוה"ק קדושים תביו בכוונה שבתורה בזבירה בעריות

ובמאכלים כאסורים וכחירה הביאה איש באשחו ואכילת כבשר וכיין, א"כ ימלא בעל כתאום לכיות נבל ברשות התורה, ע"כ יזהיר שנהיי נקיים ועהורים ופרושים מהמון בני אדם שמלכלכים עלמם במוחרות ובכיעורים יעיי"ש. א"כ יש לווי מהתוה"ה להתהדש בכל מה שרואין בו קדושה אף במה שהחירה החוה"ה וברש"י ז"ל שם בפי קדושים כל מקום שחתה מולח גדר ערום אתם מולא קדושה, וכתב בחובת כלבבות בשער עבודת האלקים פ' א' שהאדם חייב בעבודת השי"ח גם מלד הערת השכל מלבד הערת התורה. וכתב שם בפ"ג כי מלות התורה יש תכלית למספרן והן מגיעות עד סך ידוע והוא חרי"ג מלוח, אך מצות השכל כמעט שאין להם תכלית כי כל מה

שמביו לורך העבודה חייב לעבוד להשי"ח יעיי"ש שהאריך והרבה לדבר בלשון חיוב על הערח השכל אף שאינו בערת בתורב, וכעיו זכ בוא במב שאמר ב״ע חייב אדם ללמד את בתו תורה דאף שממלות ח"ח פטרה אותה התוה"ח מ"מ השכל מחייב דכיון שיש בזה גדר ערוה שלא לעעות בהשהאת סועה מחויב האב לחנכה בזה כיון שאינו סובר כר"א וסייעתו שלמדו מהרא דהוי כמלמדה תפלוח וא"כ אין התחלת קושי׳ מדברי הטו"ז כי לא אמר הטו"ז אלא שאין לחכמים לגזור גזירה, אבל אין זה גזירת חכמים אלא הודעה מה שהשכל מחייב כי זה כל האדם לעשות כל עלדקי עבור גדר הקדושה וכאמור ועדיף זה ממה שמחלק החת"ם בחדר"ג וז"פ.

# לב

ומעתה אין לורך למה שנדחקתי לכאורה בישוב קושי זו שחין כוונת בן פוחי חלח ללמד את בתו בפי סועה כי אחר ההתבוננות אין זה נראה כלל, מלבד שמסתימת הלשון ללמד את בתו תורה משמע דסתמה החמר על כל עניני החורה גם יש לפחפה מדברי הירושלמי שהובא בחוסי סועה דף כ"ח ע"ב שכתבו דבן עוחי דלח כרחב"ע דדריש הההל את העם האנשים והנשים אנשים באו ללמוד והנשים לשמוע ואם אין כוונח ב"ע אלא על פי סועה אין הכרח דהך דרשא דראב"ע הוא דלא כוותיי דאיכא למימר דמשו"ה אמר הנשים לשמוע בשביל דמיירי משאר גופי חורה, ובפרט דשם בפ׳ הקהל היי קורא המלך בסי דברים ופי סועה אינה בסי דברים. כגם שבמקום אחר כחבתי לחרץ זה, אבל גם בלח"ה חינו מובן לכחורה דברי ב"ע שמחייבה ללמוד חורה עבור ידיעה אחת שלריכה לידע בסועה שיש זכות תולה כמו שאמר על אותה מימרא דיש זכות חולה מכאן אמר בייע ומשמע דאך מן אותה המימרא הוכיח ב"ע את שיטחו, והלא אף לדידן דאיפסקא הילכתא ברמב"ם ושו"ע כר"א וסייעתו שאסור ללמד את בתו תורה מ"מ מבואר בשו"ע יו"ד סי רמ"ו סעיף ו' ברמ"ה דמ"מ כחשה חייבת ללמוד דינים השייכים לאשה. וא"כ מה שלריכה לידע בהלכותיי כדת מה לעשות לכו"ע החיוב ללחוד מחה

ומבואר בס' חסידים סי' שי"ג וז"ל חייב אדם ללמוד לבנוחיו המלוח כגון פסקי הלכוח ומה שאמרו שהמלמד לאשה תורה כאילו מלמדה חיפלות זהו עומה חלמוד טעמי המלות וסדרי החורה אותן אין מלמדין לאשה אבל כלכות ומנות ילמד לכ שאם לא תדע כלכות שבת חיך חשמור שבת וכן כל מלוח כדי לפשות להזהר במצות שהרי בימי חזקי׳ מלך יהודה הנשים ונשים גדולים והענים ידעו אפילו עהרות והדשים זה הקהל את העם האנשים והנשים והעף וזהו אתם נלבים כיום כולכם וגוי כל איש ישראל עפכם נשיכם וגו' מחוטב עליך עד שוחב מימך כדי שידעו עבדים ושפחות מפסקי המלוח מה לעשות ומה-שלח לעשות עכ"ל. וכ"ז נכלל בדברי הסמ"ג תלמידו כמובא ברמ"א שמחויבות ללמוד דינים השייכים לאשה כי בזה נכלל כל האיסורים וחיובי מלוח דאורייתא ודרבנו מלבד מלות שהזמן גרמא וזה נכלל גם בלשון התוםי סועה דף כיית עייב דוה שחמר נשים בחים לשמוע כדי שידעו להיים מלוה.

לג

ומ"ש בס׳ חסידים שאין מלמדין אותם סדרי התורה כנכ סדרי כחורה כוא תורה שבכתב וע"ז לא אמרו שהוא כמלמדה חיפלות אלא שלכתחלה אסור כמבואר בשו"ע סיי רמ"ו סעיף וי אלא שהטו"ו שם סק"ד כתב שהיתר תורה שבכתב נכון בטעמו דמלינו בפ׳ המלך הקהל אח העם החנשים ובנשים וכמלך היי לומד סי משנה תורה, והקשה אח"כ דא"כ אפילו לכתחלה שרי כמו החם, ותיי וז"ל דהתם לה דרש המלך כי חם פשועי הדברים וזה באמת מותר אף לדידן לכחחלה כמו שהוא המנהג בכל יום משח"כ בלימוד פירוש דברי חורה דרך החחכמות והבנה אסרו לכחחלה, חה מובן בלשון בחלמוד הנשים ללמוד והנשים לשמוע דהיינו שהנשים לא ישימו לב רק בפשוטי הדברים לשמוע אותן אבל לא בחלה הלימוד כמו שזכרנו עכ"ל.

ונמצא לפו"ז ד' חילוקים, שבתורה שבכתב דרך קריאה בפשוטי הדברים שיהיי לה ידיעה בעניני בתורב זב שרי אפילו לכתחלב. וללמוד דרך

הבנה והתחלמות אף בלשון סדרי החורה בחושב"כ אסור לכתחלה אלא שאינו כמלמדה חיפלות, ובחורה שבע"פ כגון דרשות חכז"ל ומקורס זה הוי כמלמדה חיפלות והוא איסור חמור מאוד כאשר אביא להלג וגם פירש"י ז"ל עה"ח הוא בכלל זה כי הוא מלא דרשות חכז"ל העמוקים ומכש"כ משנה או גמרא. ופסקי דינים שבכל החורה כולה אותן שהנשים לריכות לחבר ולקיים מחויבות ללמוד חותן בדינים. ונרחב שגם דברי מוסר וחיהוו המדות היולחיו מדברי חכז"ל כום בכלל זה כי תיקון המדות כום יסוד ושורש של קיום כל החורה כולה חה חלוי בזה, וככה נהגו מעולם הנבים לדהניות שהיו קורין בלאינה וראינה ובנחלת לבי ובתנורת המחוד ממהרי"ה ז"ל שמתורגם שם בלשון חשכנו המדות מדברי חכו"ל. ומ"ש בסי חסידים על סדרי החורה שהוא בכלל האיסור ל"ל שהות בתופו שכתבתי לעיל שהות חסור. שוב רחיתי בם' חסידים דפום בולוניא ששם הרבה נוסחאות בשינוים מרובים מספרי חסידים שבידינו ושם בסיי תחל"ה כחב ג"כ כמי שהעתקתי לעיל מס' חסידים שבידינו אלא שהאריך יותר ובמקום שכתוב בם׳ חסידים כנ"ל סדרי התורה כתוב שם סודי התורה. וזה ודתי אסור, ואולי ע"ם הוא בס' הסידים שבידינו.

עוד כחוב שם בם׳ חסידים דפום בולונית סי׳ הנ"ל שהנשים במצות שולטוו לריכין ללמוד בחחה לבון בידעו בו אבל האיש מלווה ללמוד בלשון הקודש ומובן החילות כי פסקי הלכית ומקורם שכתבי הפוסקים נכחבו בלה"ה והאנשים שמצוין ללמוד בהבנה מקורי ההלכות ודרשות חכו"ל ופלפולם לריך ללמיד בלשון הפוסקים כי לשון הכמים מרפא ומביא את בהבנה ואינו כן כשמשנין מלשון ללשון, וחייב אדם לומר בלבין רבו, משח"כ הנבים שחסור להם ללמוד מקורי ההלכות ופלפולם אין להם ללמוד בלה"ה שלא יוכלו עו"ן ללמוד בעלמס בחורה שבע"פ במה שחסור להס ללמוד אלא בשאר לשון שמבינים לריכים ללמוד פסקי ההלכית שלריכים לידע. וחולי גם זה עעם שלח דברו בלה"ה עד שנשכח הלשון כי חלו היו רגילים לדבר בלכ"ק בין היש לרעהו וממילה שהיו מדברים כן גם בביחם יהיו יכילים גם הנשים היעב את הלשיו וממילא ביו יכולין ללמוד בעלמם מב שאסרו הכז"ל

וכחמירו בו מאוד כמלמדה חפלות והוא מכשול לישראל כאשר יחבאר עוד להלן לכן עובו את הלשון. אבל כבר כחבחי בלא"ה כמה טעמים חזקים על עזיבת ושכחת הלשון עוד משנים קדמוניות מימי התנאים.

## לד

ובללו של דבר כיון דלכו״ע לריכה ללמוד ההלכות

ששייכים לחשה בכל התורה כולה ח"ה גם אותב בידיעב שבפי סועב שאם יש זכות תולב בוא בכלל כל הידיעות ששייכים לאשה שלהיכה לידע וכמו שלומדים עמה שארי ההלכות בלשוו שמבינה אף לדעת ר״ח כמו כן כוח בכלכה כנ״ל וביחך בוכיח בן עואי מוכ שחייב אדם ללמד את בתו תורב אף מה שאסר ר״א דהיינו הדרשות ומקורם. ורש״י ז״ל פי׳ בדברי בן עואי שאמר חדע שוכות חולה לה חראה וחלמד בפי סוטה שהזכוח חולה דילפינו מונקתה ונזרעה זרע ונקתה ע"י זכיות כדי זריעת זרע ע' חדשים וי"ל יותר כדמפרש בגמרל. ונרלב שבה רש"י ז"ל לפרש במה פליגי ב"ע ור"ה דלב"ע לריך ללמוד עמה מקור הדרשות היאך למדין משם שיש זכות תולה שזה ודמי מסור לדעת ר"ם. מבל בת גופה השית מניו למד ביים מכתו דלה סגי ללמוד עמה ידיעה זו בסחם שזכות תולה בלי לימוד הדרשות ומהורם. גם מה שהבית רש"י ז"ל ללמוד עמה חוחה הדרשה שלומדין ממנה על ע' חדשים אינו מובו שכרי לא היי"ל כאותה הדרשה אלא בסתם משנה שאמרה שתולה שנה אחת או שתי שנים או שלש שנים ואינו מזכיר כלל ע' חדשים. ומה שחמרו במחני' ג' זמנים ע"ז סיים כרמב"ם לפי זכותה דהיינו כל מה שזכותה יותר חה שנין שאנחנו לא נדע לשקול כזכיות, אבל למכ נקע רש"י ז"ל על במשנה הדרשה דעי חדשים שאינה במשנה וגם אינה כלכה, גם לשוו כתום׳ בסומה דף כ"א ע"ב שכחב על דברי הירושלמי דב"ע דלה כרחב"ע דדריש חנשים באו ללמוד נשים לשמוע דנראה דפרי דמלוה לשמוע כנשים כדי שידעו לקיים מלוכ ולא משום שידעו שזכוח חולב. ואינו מובן לכאורב מב ראי׳ מביא ממה שמחלק בין אנשים לנשים שאמר בהם לשמוע ולא ללמוד דקאי רק על ידיעת מצות באחם אופן

לקיימס ולא על ידיעה שזכות חולה ומאי נפקא מינה בין ידיעה זו לזו.

## לח

והגראה כזכ בדעת ב"ע דכוב ודחי במב שחמרו שבחיוב ללמד עם כבנות כל פסקי ככלכות של כל כמלות בלי לימוד דרשות חכו"ל ומקורם אף אחר שלמדה כל פסחי ההלכות איו לה ידיעה ברורה דמי לנו גדול מכרמב"ם ז"ל אשר כחב כלכוחיו בלשונו כזכב לשון לה ונעים מיעוע כמחזיה אח במרובה מילחת בטעמת חשר חין כמוהו ותעפי"כ כתב הרח"ש ז"ל בתשובה כלל לי סיי טי דכל המורים בוראות מדברי ברמב"ם ז"ל ואינם בקיאין בגמ׳ לידע מהיכו הוליה דבריו עועיו להחיר החסור ולאסור את כמותר שאם אינו בהי בגמרא אינו מבין דבר לאשורו ולאמיתו ויכשל בדיו ובהוראה. והביא טוד ששמע מפי אדם גדול בברללונא שבי׳ בהי בחלחא סדרי ואמר חמבתי על בני אדם שלא למדו גמרא והוריו בספרי ברמב"ם ז"ל ומורים ודנים מחוך ספריו וסבורין שיכירו בהם כי אמר אני מכיר בעלמי כי בג׳ סדרים שלמדחי אני מביו כשאני הורא בספריו אבל בספריו בהלי הדשים וזרעים איני מבין בהם כלום וידעתי שכך הוא להם בכל ספריו עכ"ל יעייש שכאריד. ובשמלה חדשה סי׳ א' אות ו' כתב בענין נחינת רשות לשו"ב לשחוע שערם שבודקין אותו אם יודע ככלכות לריך לראות ראשית חכמה אם דרכיו מחוקנים וירחת כ׳ על פניו וגם לריך שיהי׳ יודע ספר דביינו לקרות מעלמו ולכבין בקלת גמ' עם פירש"י ז"ל שהו יש לו לב מבין ישייש.

ובגמ' סוטה דף כ"ד ע"א החנאים מצלי טולם ס"ד אמר רצינא שמורין הלכה מחוך משנחן חנ"ה אמר ר"י וכי מצלי טולם כן וכלא מיישצי העולם כן שנאמר הליכות טולם לו אלא שמורין הלכה מחוך משנחן וע"ז דרשו שם בגמ' ועם שונים אל תחערב אלו ששונים הלכות וכחצ שם המהרש"א ע"ז וז"ל ובדורות הללו אותן שמורין הלכה מחוך שו"ע והרי הם אין יודעין טעם הענין של כל דבר אם לא ידקדקו מתחלה בדבר מחוך החלמוד שהוא

תלח

שימוש ח״ח וטעות נפל בהוראתם והרי הו בכלל מבלי עולם ויש לגעור בהן עכ"ל. ונרחה שהמהרש"ח ז"ל החליע זה בזמנו שלא היי אז עדיין הביאורים שעל כשו"ע כעו"ז וכש"ד ושחר נישחי כליו כי לח היי בזמנו בשו"ע אלא המחבר והרמ"א הילורי דינים בלבד ובזה ודאי שהמורים מחוך הילורי דינים מבלי עולם. וכמ"ש הרא"ש על המורים מחוד דברי הרמב"ם. אבל אחר שנתבארו דברי השו"ע בעו"ז וש"ד ופרמ"ג וחוו"ד שהם הילורין לעינים הלומד דברי השו"ע עם ארבעה מטיבי לכת המכרים יוכל לבוא לידי הבנה בכלכב. וכז בכל ד׳ חלהי שו״ע כאירו נושאי כליכם הידועים בשערי ההוראה לפחוח עינים עיוורות בהלכה את כל הלומדים חלקי השו"ע ביגיעה. ובודאי שעדיף יותר הלומד ממקור דברי התלמוד והראשונים עם כעור וב"י אבל גם הלומד השו"ע עם נושאי כלים הנז"ל אינו דומה למ"ש המהרש"א על השו"ע בזמנו. ובבוראב באמת אף בלומד מש"ם, וראשונים עם השו"ע לריך לראות גם דעת גדולי האחרונים שבדורות שלפנינו כי דעתינו קלרה וכולי האי ואולי לא יבוא לידי טעות ומכשול.

לנ

והנה שיקר מצות ח״ת הוא לידע ההלכות על בוריין והאריך בשו"ע התניא הלכות ח"ח פ"ג בהו"ח בחריכות דשני מלוח יש בח"ח מלות וכגית בו יומס ולילה שזה יולחין אף בק"ש שחרית וערבית. חבל מלבד זה יש מלות ידיעת החורה ללמוד עד שידע כהת"כ ובזה החמירו כ"כ בעון ביעול חורה ות"ח כנגד כולם, ומלות והגית בו יומס ולילה נדחית מפני מ"ע שה"ה לעשותה ע"י החרים ולה חלות ידיעת החורה דעדיפת מיני׳ יעיי״ש שהחריד. ומלות ידיעת התורה היא לידע כל ההלכות על בוריין כמ"ש הרמב"ם בפ"ד מה' יסור"ת הלי י"ג שזה נהרח בוויות דאביי ורבא לידע באסור ובמותר וכיולא בכם משאר המלוח. והרא"ה בס' החינוך מלוה חי"ע כתב וז"ל מלות עשה ללמוד הכמת החורה וללמדה כלומר כילד נעשה המלוח ונשמור ממה שמנענו החל ממני ולדעת ג"כ משפטי התורה על כיון האמת וכו׳ ונכפלה מלוה זו במקומות רבים שנאמר ולמדתם,

ועשיתם, למען ילמדון וכוי, וכרי שמלות ח״ת כוא ללמוד באופו שיבוא לידי ידיעה הלכה למעשה שבדעת כתוה"ק. ובשו"ע יו"ד סי' רמ"ב כלי כבוד רבו סעיף לי שכתב שם המחבר כל אלו הדברים שאמרנו שלריך לכבד בהם את רבו לא אמרו אלא ברבו מובהק וכו' וכתב ע"ז הרמ"א ובימים אלו עיקר הרבנות אינו תלוי במי שלמדו הפלפול והחילוקים שנוהגים בהם בזה"ז רק במי שלמדו פסק ההלכה והעיון והעמידו על כאמת והיושר והוא מחשובת מהרו"ה ועו׳ במהרו"ה סו׳ קט"ז באריכות. והרי שגם רב לחלמיד אינו נקרא אלא מי שלמדו דרד המביא לידי פסק הלכה כי זו היא ידיעת התורה בכלכה בברורה.

וא"ב אותן המצלים ימיהם בסברות כרסיות ובדויות מן כלב באופן שא"א לבוא בדרך כלימוד כזכ לידי בירור הוראה הלכה למעשה אין זה ידיעת התורה. ועוד גרע מזה שכשנעשים אח"ה מורי הוראות עפ"י דרכם מחריבין העולם בהוראותיהם הבנויות על קורי עכביש כדרך לימודם ומהפכין דברי חלקים חיים אף בדברים פשועים וגלוים בסברות שאיו בהם ממש וא"כ אין ספק שכל מי שלמד כמה מסכתות גמ' וחום׳ ורחשונים לריך ללמוד גם שו"ע עם הנושחי כלים בעיון לידע דרכי ההלכה ובפרע האברכים הממשיכים בתורתם גם אחר הנשואין בודאי מחויבין ללמוד שו"ע הרבה ביגיעה עם הנושחי כלים כנו"ל. ואך הדי חלקי שו"ע עם הנושאי כלים המה המאירים עינים בהלכה לא זולת. כי הלא אין לנו רשות לפסוק שום הלכה בלח השו"ע וממילח שערם שלמד דברי השו"ע אין לו ידיעה מה היא הלכה למעשה ואין זה ידיעת התורה כמו שנתבחר לעיל.

וכתב הראשית חכמה בהקדמה שלכן נקרא חורה לשתה כי שם התורה העלמי היא המעשה שברי ביא נהרא חורב לשון בוראב לבורות לאדם כינד יעשה המלוח, ואם אינו עושה נמלא שם תורה בו לבעלה יעיי"ש. והרי שה חורה" הזאת נקראת ככה בשביל שיבי בה הורמה. א"כ הוי לימוד ההורמה מורכ לשמה שזה שמה של תורה. הגם שיש הרבה בחינות בענין חורה לשמה כנודע, אבל גם זה אמח

שהוא א' מן החנאים שכשמו כן הוא הוראה והלכה למעשה. ועכ"פ זה ודאי כי המורים מחוך הקילורים הן מבלי עולם כאשר הבאחי מדברי הרא"ש והמהרש"א והב"י כחב בהקדמחו לספרו ב"י באמלע דבריו הבוחר בספרי הקילורים זו דרך קלרה וארוכה כי מעולם לא יוכל לדעת שום דין כהלכחו.

#### לז

ואם כן הנשים שאסור ללחוד עמהם גמרא אף שלוחדין כל הדינים אין להם הבנה כראוי. וכתב במסלת ישרים בהקדמה שאף אותן הענינים הידועים לאדם אם אינו עוסק בהם אין לו בהם בידועים לאדם אם אינו עוסק בהם אין לו בהם כרגשה. אלא שאף על פי כן אמרו ז"ל שהחיוב ללחוד עמהם כל פסקי ההלכות כי אם אין לוחדין הבל כדינים אין להם שום ידיעה בקיום המלות, אבל ע"י לימוד הכלכות המחויבות יש להם עכ"פ אחר ידיעה, גם יודעין לשאול שאלה וכדומה, דכיון דלדעת ר"א בוי איסור חמור ללחוד עמהם גמ' וביאור מקורי הכלכות אין ברירה באופן אחר אלא ללמוד עמהם עכ"פ פסקי ההלכות, וזה שמותר ללמוד עמהם יש חיוב ללמדם כמו שהבאחי לעיל מדברי השו"ע והם' חסידים.

ולפי"ז נראה שסברת בן שאי היא זכיון דבבדיקת המים שנסועה הקפידה החוה"ה שיתברר האמת תיכף ואינו כמו בכל התו"כ אף בהעבירות בחמורים ביותר ברבה פעמים בקב"ה מאריך אף אפילו לכמה דורות או שאינו מענישן אלא לעוה"ב כמ"ש ככי משלם לשונאיו אל פניו להאבידו ואמר ככי בקבלת ח' י"א אשר אין נעשה פחגם הרעה מברב על כו מלא לב בני האדם בהם לעשות רעה ופירש"י ז"ל שחין הקב"ה ממהר להפרע מעושי רשעה וע"כ הם סוברים אין דין ומלא לבם בהרבם לטשות רע. אבל בדיקת המים שבסוטה בע"כ מביא ידיעה ברורה חיכף, ובמשנה סועה דף כ"ב ע"ב דר"ש פליג ואמר אין זכות תולה במים המרים ואם אתב אומר בזכות תולב במים במאררים מדבב אתב את במים בפני כל בנשים בשותות ומוליא אתה שם רע על כעכורות ששתו שאומרים עמאות כן אלא

שתלחה להן זכות והיי זה מעלה וזכות לישראל בעת שביי כדור מוכשר לזכות לזה ולא בדור שאינו מוכשר כמבואר במשנה סועה דף מ"ז משרבו המנאפים פסהו מים המרים וריב"ז הפסיקן שנאמר לא אפקוד על בנותיכם כי תזננה ועל כלותיכם כי תנאפנה, ובעת שהיו עושין בדיקת המים מבואר בגמרא סוטה דף ח' פ"ב דנשים חייבות לראותה שנאמר ונוסרו כל הנשים ולא תעשינה כזמתכנה. ועכ"פ לדעת ר"ש א"א לומר כלל שזכות תולה ואין לסמוך על הידיעה שמודישים שזכות תולה דשמה לה יתנו לב לחותה ידיעה ובמחשבת לבבם יחלש כח בדיחת המים ובירור ענינו, ודעת ב"ע שום בחמת חשם גדול וחף הסוברים שזכות חולב לא פליגי לגמרי על חשש זה שאמר ר"ש שהוא חשש ברור אלא שסברי שחייב אדם ללחד את בתו תורב דביינו לימוד גמור עם הדרשות ומקורם וע"ו סמכו שיביי לה ידיעה ברורה שזכות חולה ולח יחלש כח בדיקת המים, כמו דלדעת ר"ח חף שסובר שלימוד חורב בוא אללה כמלמדה חיפלות מ"מ סובר מסברה שפסקי הלכוח חיוב ללמוד שמה לה בשביל מלות ת״ת אלא בשביל שחדע המלוח כמו כן סברי כם מסברת שהחיוב ללמוד עמה לימוד גמור בדרשות חכז"ל שיכיי לה הבנת הלב כראוי באופן שלא יהיי שום ספק בידיעה זו שחדע ברור שזכוח חולה דחל"כ לה סוי סמכי לומר שזכות תולה שהוה מחליש כח בדיקת המים כמ"ל ולא סברי דהוי כמלמדה תיפלות ואוקמי׳ כך קרא דאגי חכמה שכנתי ערמה לענין אחר כמבואר שם בגמרא זה דעת ב"ע אבל אין כן דעת ר"ח שדרש הך הרא דאני חכמה שכנתי ערמה דהוי כמלמדה חיפלות.

ולכן דייק רש"י ז"ל בכוונה מכוונת לפרש דברי בן טאחי שלדטחו לריכה ללמוד הדרשות שמשם למדו חסי"ל שזכות חולה וזהו השקו"ע ופלוגחת המתאים שבברייתא המובאה בגמרא אף שאינו מוזכר מזה במשנה וכמ"ש בגמ" סוטה דף כ"ב המורין הלכה מחוך משנחן מבלי עולם הן שע"ז סובבת הפלוגחא דב"ע שלדטחו לריכה ללמוד בהבנת המקור ושומק דברי החלמוד בפלוגחות החנאים שאך בדרך זה באים לידי הבנת הלב כראוי ולכן לא קפיד רש"י להביא על דברי ב"ע הלימוד של ע" חדשים שאינו שאינו

תמ

במשנה דכיון דלדעת ב״ע לריכה ללמוד כל השהלא וערים וכפלוגחות שבברייתה לכן כביה חת כדרשה שבברייתה שבוה על עי הדשים ושיש פלוגחות מ"ו לבעיר שלריכה ללמוד הכל וע"י לימוד כל הפלוגחות ומחלוקתם בטעמם ונימוקם בעומק פלפולם ומקורם באים לידי כבנה בידיעה ברורה ולא ימוש מו כלב וזה כוונת דברי התום׳ בפי׳ דברי הירושלחי דחדרשה ראב"ע שעשה חילוה דאנשים ללמוד ונשים לשמוע שמע מינה שאין ללמוד לנשים כדעת ר"א אלא שמיעה בלבד בשביל ידיעת המלוה וזה דלא כדברי ב"ע שבשביל הידיעה של זכות חולה לריכה לימוד גמור. כו נראה ביאור פלוגתת ב"ע ור"א בזה.

ולפר"ו ברור מ"ם דעכשיו אין חיוב ללמד את בתו תורה אף לדעת בן עואי דאף שבתקנת חכמים אף שנחבעל בעעם לריך לקיים בתקנב אין זה אלא בגזירה וחקנה שנעשה במנין דכל דבר שבמנין לריך מנין אחר להחירו אפילו שנחבעל העעם, אבל מה שחמר ב"ע חייב חדם ללמוד חת בחו חורה לח אמר שנעשה ע"ז תקנה במנין אלא שאמר דעחו וסברתו בזה כחשר נתבחר לעיל וחמר זה בפי׳ מחמח במעם של פי סוטה שחדע שזכות חולה וח"כ עכשיו שאיו השתאת סועה נוהג בעל העעם ובעל החיוב אף לדעה בייע. ומיימ לקיימ מה שנחקשיתי לעיל למה הולרך הב"י לומר על העור דפסק כר"ה הלה עכשיו גם ב״ע מודה, דאף דלענין החיוב ללמדה חורה עכשיו מודה גם ב"ע שחיו בו חיוב אבל במה שאמר ר"א דבוי כמלמדה תיפלות והוא איסור חמור כאשר אביא לכלו זה נרחה דלח סבר לוי בייע שהרי ריים למד זה מקרא דאני חכמה שכנחי ערמה כמבואר בגמ׳ סוטה ד' כ"ח ע"ב ומבוחר שם בגמ' דהחולחים על ר"ח דרשי החי הרח לענין חחר, ומדערחי בגמ׳ ליישב אליבא דב"ע וסייעתו מאי עבדי בהאי הרא צייל שחלו ביי סובר בייע דבוי כמלמדב חיפלות לא ביי אומר שבחיוב ללמדב חורב בשביל פי סוטב כיון שזה גרע, ועכ״פ כיון דחוקמי׳ לקרח למילחח אחריתי אינו סובר דהוי כמלמדה תיפלות וא"כ אף שבעל הטעם של החיוב ללמדה אבל עכ"פ אינו כמלמדה חיפלות, ולכן הולרך הב"י לומר שהכריעו לכלכב כר"ח בשביל שכתבו דבוי כמלמדה חיפלות

שום שיטת ר"ה. הבל ודהי דלענין חיוב גם ב"ע מולה מכשוו.

### לח

אמנם גם מששם אחר שכשיו אין ללמד את בחו תורה לכו"ע, דהנה לדעת ר"ג ברכות כ"ח שהי מכרח ואומר כל חלמיד שאין חוכו כברו אל יכנם לביהמ"ד ובימיו היי שומר הפתח ע"ז, אלא שאח"כ נדחב שיטחו וסלהוכו לשומר כפחח, ופלוגחחם כיא בתם שאין יודעין אם כוא עוב או רע. אבל במי שיודעין בו שאינו כגון כו"ע מודי שאסור ללמדו כדר"ו בחולין קל"ג כל פלומד לחלמיד שחינו הגון כאילו זורק אבן למרקולים כמבואר ברמב"ם פ"ד מהי ח״ת ובעור סי׳ רמ״ו, ופי׳ בכ״מ ובב״י שם דבתם שאין יודעין בו מה כום, הוי פלוגחת ר"ג ומחלוקותו. ולכחורה יש להבין לדעת ר"ג למה לח סמך על סתם אדם שבוא חם על חזקת כשרות ללמדו חורב, כלא בכל באיסורין שבתורב סמכינן על חזקת כשרות אף בדבר הרשות ואין פלוגחא בזה ולמה יגרע לימוד כתורב שכום חיוב דמורייתם ללמד חת בנ"י תורב כמו שדרשו בספרי ושננחם לבניך אלו החלמידים שנקראים בנים ולמה לא סמך גם בזה על חזקת כשרות ונחסרו בימיו ברבה מאות ספסלי בביהמ"ד כמבותר בגמ' ולדעת כרמב"ם שחין חזקת כשרוח אלה בח"י כמבוחר ברמב"ם פ"ג ופי"ה מהי מ"ה וכתבו שם כב"מ וככ"מ בשם כרשב"ה שטעמו דכה דאמרו בגמ׳ אין לוקחין בסוריא לא אמרו סוריא אלא לבוליא א"י אבל וודאי כש"כ ביא בח"ל, ואף א"י בזמו כזכ כרי כים כח"ל כמו שביחרו שם בכ"מ ובב"מ מדברי ברמב"ם. וח"כ חפשר שבימי ר"ג וראב"ע שכיו אחר כחורבן לא כיו עוד ידם חקיפה כ"כ ושוב לא כיי שם חזקת כשרות אף שכיו בא"י כמ"ש כרמב"ם וכב"מ וככ"מ בח"י שבזכ"ז. מבל לדעת כראב"ד דיש חזקת כשרות בכל מקום ולא אמרו בגמ׳ אלא סורי׳ דווהא שביו חשודיו אינו מיושב כלל.

גם לדעת ברמב"ם אינו ברור אם בימי ר"ג שביי גשים ב' או ג' שנים אחר החורבו כמבואר בתום׳ שבת ד' נ"ד ע"ב ד"ה הוי שהי אז עדיין כל

כדור כהוא שהיי בזמן כבית אם גם אז פסקה חזקת כשרות בא"י כמו בח"ל ולשון כרמב"ם אינו מבורר שבפי״ה מה׳ מ״ה כתב בזמו שכולה לישרחל. ובפ"ג כחב בזמן שרובן ישרחל, וחינו מובן שינוי כלשון. גם לא ביארו כמפורשים מאי נ"מ ברובו או כולן, כלא כג"מ כיא רק אם יד ישראל חקיפה שם להשגיח שיהיי הכל בכשרות מפ"י בי"ד. וכן כתבו כמפו' במשנה דפ"ח דמהואות גבי כא דא"י מהואותי טכורות וכתב בכ"מ על כרמב"ם בפ"י דמהוחות ובב"י סוף סי׳ ר״ה דחין זכ חלה בזמן שישרחל שרוין על אדמחם. אבל כאידנא דין איי שוב לארז בעמים בזכ יעיי"ם, וכטעם כוח ג"כ דבומן שישרחל כיו שרוין על אדמחם כיו משניחין על כל כמקואות ולא כניחו שום מקוב פסולב שם לכן ביו אז כל במקואות בחזקת כשרות משא"כ אח"כ, וטעם זה הוא בכל ענינים שלריכין חזקת כשרות.

גם כלשון שממרו חלמיד שמין חוכו כברו מינו נרמכ כ"כ שיכיי חלוי בחוקת כשרות, דלחוקת כשרות בודאי סגי אם רואיו כנכגוחיו בחוץ שמחנכג ככלככ אבל מכלשון חוכו כברו משמע שבחנו גם את כפנימיות שבו ולח מלינו בשום מקום שכולרכו חזקת כשרות שיאמרו כלשוז תוכו כברו. וכמכרש"א בח"א שם בברכות כתב על כא דאמרו שאיז תוכו כברו דכיינו דמדמו ליי בחלמה לחלבי דמליין קיפמה דמבחון ככד כוא מלובן ושלם ובחוכו אין בו רק אפר שכיא דבר שפל ואינו ראוי, ובגמרא יומא ד' ע"ב אמר רבא כל ח״ח שאיו תוכו כברו אינו ח״ח ונקרא נחעב שנאמר אם כי נחעב ונאלח איש שוחב כמים עולב, וכחב במברש"ם שם מפירש"י דקמי סדלעיל מיני׳ דכחיב כן בקדושיו לא יאמין, וברי״ף שם בעין ישקב כחב דמש״ה מדמי לרי לשוחה מים דשוחה יין ניכר בו מבחוץ אבל שוחה מים אינו ניכר מבחוץ מה שבחוכו, וכן מי שיש לו עולם מבפנים ואינו ניכר מבחוץ ולא כוי חוכו כברו דומה לשוחה מים, וכן כחב שם בעיון יעקב שכוח ע"ד שחמרו בגמ' חגיגל דף ע"ו טינא כיתכ בלבס. וכרי שפירשו שנין חוכו כברו כיכם שמבחוץ מחנכג כראוי אלא שמבפנים לב אין. וכן משמע מדחמרו בגמרח שחוחו כיום שנ לחו לשומר בפתח אתוספו שבעה מאות ספסלי בבית המדרש

שום חשבוו של חלפים חנשים ולח כיי כלכה שלח פירשו בחותו ביום. ופירש"י ז"ל מתוד שרבו בתלמידים רב החידוד והפלפול, והיאך אפשר שיהי׳ בפ"א רוב חלמידים כ״כ שלא ידעו כלום מהחנהגותם. כלא לכל אדם יש לו אחם מכירים שיכלו למישאל עליי. ובגמ' ר"ב רפ"ב גבי עדות בחודש חמרו חם חיו מכירון אותו משלחין עמו אחר להעידו, ופירש"י ז"ל ואם איו בי"ד מכיריו את העד אם נאמו וכשר הוא משלחין בי"ד שבעירו אחר עמו להעיד עליו לפני בי"ד הגדול שמהדשיו את החודש. והרי שע"י כבי"ד שבעיר יש עלכ לכעיד על כל חדם חם כשר כות וכחיד נשתר שם חלפים ח״ח גדולים שכיי בכוחם לכרבות החידוד והפלפול עד שעל ידם לא נשחר שום ספה שלח פירשוי ולח ביי לכם עלכ לבעיד על חזקת כשרותם, וע"כ דלח :סגי לר"ג מה שרוחיו מבחוץ שיש לו חזקת כשרות חלח שהולרך לשיטחו בחינה על דעותיו ושיטותיו שמבפנים ולזה נשחרו כרבה חלמידים כ"כ שלח ירדו לסוף דעתם עדיין. וכן נראל ממה שבמשנה פ״א דאבות הס אמרו ג' דברים וכו' ובעמידו תלמידים ברבה. פיי ברע"ב שם לאפוהי מר"ג דאמר כל תלמיד שאיז תוכן כברו אל יכנס לביהמ"ד המ"ל שמלמדין תורה לכל אדם וא"ל לבדות אחריו יבלבד שלא יהי׳ ידוע מענינו שמעשיו מהולהליו. ואם נימא שעעמו של ר"ג כות בשביל שכי׳ תחר כחורבו ונפסחה חזחת כשרות כמו שכוח לדעת ברמב"ם ח"כ חין רחיי כלל מחוחב במימרא שאמרו אנשי כנה"ג ובעמידו חלמידים ברבב שבות לחפותי מר"ג כלה חנשי כנכ"ג כיו בזמן כבית בשמת שלפון פורא וכני חוקת כשרות ואין ראיי כלל לדורו של ר"ג, וע"כ שגם ר"ג מיירי אף בדחית לכו חזקת כשרות לכל האיסורין שבתורה אלא שללימוד כתורם כולרך בחינה גם על הפנימיות שיכיי חוכו כברו ולזה היי לורך גם בימי אנשי כנה"ג וע"כ דפליגי.

משה

## לפ

וכדי להבין טפמו של ר"ג למה החמיר כ"כ בלימוד בתורב למנוע תורב ברבב מישראל ל"ל שבוח כמו שבחמירו כ״כ בלימוד בתורב לנשים שחמרו

תמב

בירושלמי ומובא בחום׳ סוטה ישרפו ד״ת ואל ימסרו לנשים אף שבודאי אית להו חזקת כשרות ומאמינין לכם באיסורי כריתות ושאר איסורין חמורין, אבל לימוד החורה שאני כמ"ש הטור סי' רמ"ו שרוב נשים איז דעתם מתכוונת להתלמד ומוליאיז דברי תורה לדברי הבאי לפי עניות דעתם, והרי שיוכל להיות אף במי שיש לו חזהת כשרות שאיו דעתו חזקה כ״כ שיהי׳ רחוי למסור לו ד״ח עד שיוחר ראוי לשרוף ד"ת מלמסרם לו, ולזה הי' דעת ר"ג שגם באנשים אין הכל ראוים למסור להם ד"ח אלא שלריד לעמוד על בחינתם לירד לסוף דעתם כי בחמת במכשול בוח רב מתלמידים שחינם רחוים.

וו"ל ברחב"ם בפ"ב חבי ח"ת בלי די וכל תלמיד שלא הגיע להוראה וכו׳ עליו נאמר רבים חללים הפילה וכוץ אלו החלמידים הקטנים שלא הרבו תורה כראוי והם מבקשים להחגדל בפני עמי הארץ ובין אנשי עירם והופלין ויושבין בראש לדון ולהורות בישראל כם המרבים המחלוקת וכם המחריבין את בעולם והמכביו נרם של חורה והמחבלים כרם הי לבחות עליכם חמר שלמה בחכמתו חחזו לנו שועלים שועלים קענים מחבלים כרמים, עכ"ל. וכן אנו רואים בעו"ה שהתלמידים שאינם הגונים החרובו את כל בעולם כולו שגם בזמו הש"ם היו הרבה עמי הארץ שלא יכלו אפילו להתפלל ואעפי״כ היי אימת שבת עליהם לא רק על חילול שבת בלבד אלא אף בשאר דברים כמבואר במשנה: שבשבת יראו לשהר. וכו בכל ענינים זולת בדברים פרעים שנפרלו היי בהם הרבה יראת שמים בשביל ששאלו הכל לת"ח ובחלמידי חכמים ביו כולם קדושים גודרי גדר ועומדים בפרץ וידעו הכל שדעת תורה הוא נגד דעת עמי הארץ, אבל בעו"ה עכשיו דשרו חכימיא וכו׳ כעמא דארעא להחזיה דעתם ושיעתם ואדרבה עוד ממליאים לכם דרכים שונים ומשונים לישה חן בעיניהם יותר ממה שהם מבקשים עד שכמעע נשחכה דעת החורה מהעולם, וח"ח להחריך בזה בכחב, חבל ע"ז ידוו כל הדוים אוי לדור שכך עלתה בימיו.

ואמרו חכו"ל בסוטה דף מ"ז משרבו החומרים לרע טוב ולטוב רע רבו הוי הני בעולם והי

ירחם, ועיקר גרמא בניזקין כמה החלמידים שאינם הגונים כח"ש הרחב"ם ז"ל ודב"ר פי כ"ו סרי הי חני רשב"י כל פירלה שאינה מו הגדולים אינה פירלה. ובדברים רבה פ' ב' סי' נייט אמר רשביינ כרובם כו חטאו כל מה שהגדולים טושין כן הדור שושה, כילד הנשיח מחיר וחב בי"ד חומר הנשיח מחיר ואני אוסר, והדיינים אומרים אב בי"ד מחיר ואנו אוסרים, ושאר הדור אומרים הדיינים מחירון ואנו אוסרים, מי גרס לכל כדור לחטוא, הנשיא שחטא חחלה. ובשבח דף הל"ע ע"ח מבוחר שכל פורעניות שבחה לעולם לה בחה חלה בשביל דייני ישרחל שנחמר שמעו כא וגו׳ בוכה ליון בדמים וירושלים בעולה ואין הקב"ה משרה שכינתו על ישראל עד שיכלו שופעים ושוערים רעים מישראל, ובתום׳ יומא דף ב׳ ע״א ד"ה וחכ"א שבכה"ג שכפרת כל ישראל חלוי בו לריך להחמיר יותר, אף דמיירי החם בחשש מיחה שהוא נגד החזקה, וגם בזה הגורל של כלל ישראל תלוי בזה שלא יהיו חלמידים שאינם הגונים המכביו נרם של תורה.

ובפרט דבענין חוכו כברו ליכח למימר חזקת כשרות כי חזקת כשרות אינו אלא שלא לככשיל לישראל באיסורין במזיד ובשאט נפש דבזה לא חשידי ישראל, ומה"ע אמרו בגמ' ע"ז דף ל"ע דבסוריא דהחנונין חשודין ליכח חזקת כשרות כמו שפי׳ רש״י שם, והבחתי לעיל מחלוחת הרמב"ם והרחב"ד בזה. אבל ענין תוכו כברו שבוא חלוי בשלימות המדות וחובת הלבבות לא רבים מגיעים לידי מדה זו. ואמר ריב"ז לתלמידיו כלואי יכי מורא שמים עליכם כמורא בשר ודם. וכחב החובת הלבבות בשער הפרישות אמלע פרק ב׳ בענין הגברת התאוה על השכל וז"ל בהיצור נמרץ חשבו דרכו הרעה כי היא העובה וחעותו כי היא הישרה ושמוהו לחק ולמוסר וכו׳ ותועים במלולות הסכלות וכו׳ עמוסים במעמסות התחוח ומבקשים גמול העובדים במעשה העוברים ומדריגוה הלדיקים במנהגי הרשעים כמו שחחו"ל עושים מעשה זמרי ומברשים שכר כפנחם וכחשר בגיע בילר ברוב אנשי בתורב אל מב שספרני נלטרכנו לעמוד נגדו בפרישות המיוחדת וכו' וכיי בדין בעבור זה שיהיו באנשי התורה אנשים יחידים

נושאים הפרישות המיוחדת ומקבלים תנאיי להועיל בה אנשי התורה עם פנות נפשותם ונעות מדותם וכוי וכם דומים בעולם לשמש שפושעת חורה בעולם עליונו ותחתונו וכו' וכן אלה היחידים שספרתי לך בעוב"ז כמ"ש ונשחתי לכל המהום בעבורם וחמר לולי משה בחירו ובעוה"ב וכו' יעיי"ש באריכות דבריו ז"ל בהדושים ובנורחים במבוחר בדבריו ז"ל שגם ברוב אנשי בתורה, מתגבר ילרם עליהם להעות לבבם מדרך כאמת וכישרב ואך יחידים שבדור כמאירים לבבות אנשי בתורב ואותן שלא תהנו מדותיכם ונקודת לבבם שחושבים דרכם כרעה כי היא העובה וחעותם כי בית בישרב כמ"ל לת שייך בזב חזקת כשהות. כי לפי סמיות עיניו דרכו דרך הישרה ועוד מבקש ע"ו שכר כפנחם כדברי הקדוש בחובת הלבבות, והח"ח חשר עיני ישראל לופיות עליו ועל מדוחיו הוא היחק נורא לכדור וכירום כדת אם אין מדותיו מחוקנים ואין חוכו כברו ואינו רואב דרך באמח בחוב"ה וכל העם נכשלין על ידו, וכמ"ש הרמב"ם ז"ל על בחלמידים שלא למדו כראוי שהן המה המחריבין אח בשולם ומכביו נרב של תורב ומחבלים כרם ב' לבחות.

וא"ב מובן שלם בחנם החמיר רבן גמלימל כ"כ למנוע

מרבה חורה מישראל אף שאין לשער ולהעריך אח גודל המלוה והחיוב ללמוד חורה עם ישראל עכ"ז ראה למנוע אף' מחובה עלומה כזאת במקום שיש לחוש לחלמידים שאינם הגונים שזה דוחה הכל. שיש לחוש לחלמידים שאינם הגונים שזה דוחה הכל. וחכו"ל החמירו בהמלמד חורה לחלמיד שאינו הגון שהוא כעובד ע"ז כאשר אמרו בזה שהוא כזורק אבן למרקולים, ומה שכחבו דוקא אוחה ע"ז של זורק אבן למרקולים פי הפרישה בסיי רמ"ו דהכונה היא דכמו הזורק אבן למרקולים אף שמכוין בדעתו לעשות מלוה דהיינו לבזות הע"ז בזריקת אבנים מכל מקום שושה עבירה, אף זה שמדמה לעשות מלוה ללמדו חורה אבל עבירה היא.

2

וענין חוכו כברו אף שזכו דבר שא"א לעמוד עליו כי כאדם יראם לעינים וב' יראם ללבב מכל מקום יש בחינות שעפ"י רוב יש בכם כוראם על כפנימיות. ובסנכדרין פרק זם בורר דף כ"ב אמרו

גם כן אופנים דלה חיישינן להיערומי קה מערים, ובכתובות דף פ"ה דהמר רב פפה ידענה בי׳ דשערה פריעה הוא, ה"ל הע"ג דהיכה מר עד החד להו כלום הוא, ה"ל ולה יהה רב פפה כבת רב חסדה, ה"ל בת רב חסדה קים לי בגוב, מר לה קים לי בגווי, והרי אף בגדולים וקדושים כמו רב פפה יש חילוק בין קים לי׳ בגוי׳ או לה קים לי׳, והפשר היה דעת ר"ג שלריך להיות קים לי׳ בגוי׳ ערם שמלמדו מורה.

וברמב"ם פ"ז מהי יסודי החורה הלי ז' כחב שאין לכאמין לנביא אלא אם יודעין בו מתחלתו שכות רחוי לובותה בחכמתו ובמעשיו שנחעלה בהן על כל בני גילו והיי מהלך בדרכי הנכוחה בקדושתה ובפרישותה, וסומכין ע"ז חף שבדברים החלו וכיולה בכם נאמר בנסחרות לב׳ אלהינו וכאדם יראה לעינים וה׳ יראה ללבב, יעיו״ש. הרי שהלריך לירד לסוף דעתו אם נחעלה על בני גילו בקדושה ובפרישות. אף שזכ דבר שא"ח לעמוד על בורי׳ מ"מ מחי דחפשר בעי למיעבד. ועד"ז י"ל שיטח ר"ג שהולרך לבחון אם חוכו כברו אף שזכ דבר שא"א לעמוד על בורי׳ בשלימות מ״מ מחי דחפשר בעי למיעבד. אבל פליגי עליו בזה וקבעו ההלכה ללמוד חורה עם כל אדם שיש לו חזקת כשרות אם עכ"פ אין יודעין בו שחינו כגון וחין למנוע מגודל כחיוב של מלוח ח״ת שביא כנגד כולם מחמח ספק הזה שלעומח זה גם ההפסד רב שהלה חלף נכנסין לביהמ"ד ואחד מהם יולא ולפעמים האחד הוא זה שאין יודעין בו מה הוא. וכמ"ש הרבינו יונה על המשנה דהעמידו חלמידים ברבה שהוא כדברי ב"ה ששנינו ב"ש אומרים אין מלמדין אלא לחלמיד הגון ולנוע וכשר וירא שמים, וב"ה אומרים מלמדין לכל אדם וכו' לפי שאינכם יודעין איזה מהם יוכשר, וכה היי מעשה של הלל שכנם לכל תלמידיו ואמר להם חלמידי יש כאן כולכם. אמרו לו כו, א"ל אחד מחלמידיו כולם כאן חוץ מקטן שבהם, אמר להם יבוא קטן שעחיד הדור להתנהג על ידו והביאו לו לריב"ז, הרי שאין לדחות הקטנים וכו׳ יעיו״ש, א״כ מבואר בזה הטעם שלריך ללמד עם כל חדם בשביל שבמי שמעשיו סחומים ח״ח לידע מה יהי׳ בו, ובחמת שחף במי שחינו

תמד

הגון יוכל להיות לפעמים שע"י לימוד התורה המחור שבו מחזירו למוטב כעיו שאמרו מחוד שלא לשמה בא לשמב, אלא שאם רואין בו שאינו בגון לא נוכל לסמור ע"ז, מבל כשיש לו חזהת כשרות מלה שאין יודעיו אם חוכו כברו סברי שאין לחוש.

ועב"ם פלוגחת ר"ג וחכמים היא בתלמידים שיש עליכם חיוב גדול של מצות ת״ת וראוים לכיות גדולי כדור. וא"כ בנשים שכתורה פוטרתם מת"ת אין לדמות זה למה דפליגי על ר"ג בחלמידים, וכבר נחבאר שא"א לעשות מחלוקה בין התנאים אלא במה שמבוחר בו בהדים דפליגי. וח"כ בנשים שבוה לח מלינו הפלוגתת ודתי דמדר"ג נשמע לרבנו והחשש של חלמיד שחינו כגון ודחי דשייך גם בנשים וחדרבה לפי מה שהבחתי מדברי העור יש לחוש יותר בנשים שיוליאו דברי תורה לדברי הבאי, וא"כ לכו"ע אסור ללמדה אם אין חוכה כברה, ומה שהוסיף ר"א שאין ללמוד עם בתו תורה זה אף בקים ליי בגו׳ שתוכה כברה וע"ז חלה בן עותי, חבל חם לח הים ליי בגוה אם חוכה כברה, בזה אין חולק על ר"ג שאסור ללמדה.

ונמצא לפי זה שבומן הזה שדעתינו הלרה להבין דעת חבירו אם כוא תוכו כברו בלאו ככי אסור ללמוד עם הנשים חורה, והנפקא מינה בדברי בן עולי כול רק במלילות רחוק אי איתרמי דקים ליי בגו' אבל רובא דרובא אין נ"מ בכך. וברי"ף במסי כתובות פרק הכותב על הא דאמר בת רב חסדא קים לי בגו' כתב וחזינו לגאון דהאמר דהאידנא לא אפשר לוי לדיין למימר קים לי בגוי׳. דלא בריר לן קים לי בגוי׳ היכי הוי, וכן כתב הרמב"ם בפ׳ כ"ד מה' סנהדרין והובא גם בעור חו"מ סי' ע"ו משרבו בתי דינים שחינם הגונים במעשיכם וחם הגונים במעשיהם אינם חכמים כראוי הסכימו רוב בתי דיני ישראל שלא יהפכו שבועה אלא בראי׳ גמורה וכו׳ וכן בשאר הדינין לא ידון הדיין בסמיכת דעתו שלה יהמר כל כדיוט לבו מחמיו לדבר זה ודעתו נסמכת עליו יעיי״ם. הרי שחף בימיהם עוד מימי הגאונים לא סמכו על הבקיאות לידע על מי ראוי לסמוך וא"כ אנן יחמי דיחמי בשפל המלב ובדיועה

כתחתונה מכש"כ שלה בינת הדם לנו לידע ענין תוכו כברו. ואפשר שבשביל זה השתיטו בשטת סידור הש"ם את חיוב לימוד כלשון אף שמנוכ כיא מיימ כיוו שראו מיעוט כדורות ואך שאעפי״כ מלימוד כתורם א״ה להפסיה כי כם חיינו אבל אין לחייבם עוד גם בלשון שעלול עוד למכשולות יתירות ומכש"כ בנשים שאסור ללמדם גם תורב פשיטא שאין ללמדם לב״ת.

ומ"ם מכרחוי לעשות עכשיו בדורינו חיזה בית חינוד לבנות ללמדם מה שמותר ללמדם עפ"י השו"ע ראשית כנכ מבואר בשו"ע שמחוייבת כאשה ללמוד דינים בשייכים לחשה והוא ברמ"א בלי שום חולת. ורבים כם אלו כדינים בשייכים באשה כמו באיש כגון שבת וברכות ושאר כל המלות והאיסורין מלבד מלות שהזמן גרמה כמבוחר בס׳ הסידים כנז"ל והביה שבימי חזקי׳ ידעו כנשים אף כל דיני קדשים וטברות כי היי אז לורך לדיני קדשים וטהרות שהיי נוהג בזמנס ושכשיו אינו נוכג דיני קדשים ושכרות אבל בארי כדינים כנכוגים כמל מרוביו וביותר לריד להודיעם קלת מדברי מוסר ומדות המבוחרים בתוה"ק ובדברי חכו"ל שזם יסוד ושורש היום כל בתו"כ ולכנלל מזרם בעולם כבח מכשפעת כדור בחינות כרעות ומרות ר"ל כנכנסין בחדרי כלבבות ומעמחין הנפשות בכל מיני אבות חיקין הבאים משעף מים רבים של הדור השפל והאפל שבעיקבא דמשיחא אשר הצורד לעשות כל עלדקי כולי האי ואולי מכה לשמירה מעולה להעמיד דורות רצוים לפני הקב"ה והשי"ח ברוב רחמיו יכיי בעזרינו.

ואבאר הלת דעת כפוסהים כזה כנב לכחורה מלשון תשובת במברי"ל סיי קל"ע משמע שאין ללמד לנשים כלל דאחר שכביא שם בחומר שבחמירו חז"ל שאיז ללמד לנשים דבוי כמלמדה תפלות כתב אח"ב ואי משום שידעו לקיים המצוח חפשר שילמדו עפ"י הקבלה השרשים והכללות וכשיסתפקו ישאלו למורה וכו' ובימי חזקי שכיי עומאם ועכרם נוכג וכוא בכל יום כיי בקיחות בו ומייתי רחיי שביי מרביץ חורה בישרחל כי לולח שביתה הרצות תורה בחושים מנ"ל לנשים

ולחינוקוח לידע כל זה, וכן ל"ל דקחמר חינוק
וחינוקח וכי ס"ד. שלמדו כל זה, אלא עפ"י קבלח
מביהם שהיו בקיאין וגדולים בחורה עכ"ל יעיי"ש
שהאריך עוד. אבל בס' חסידים מבואר בהדיא שהחיוב
ללמדה כל הדינים השייכים לה כאשר העחקחי לעיל
שחו ומחלק בפי' דמה שאמרו חכז"ל המלמד את
בחו חורה כאילו מלמדה חיפלוח אין זה אלא בעומק
חלמוד וטעמי מלוח, לא בפסקי הלכוח וכדומה, כאשר
הארכתי לעיל בביאור החילוק. גם הביא ראי' ממה
שאמרו בגמ' שבימי חזקי' היו בקיאין בכל הדינים
שאמרו בגמ' שבימי חזקי' היו בקיאין בכל הדינים
שפילו בעהרוח וקדשים וגם מפ' הקהל ומפ' נלבים
שאם לא חדע היאך חשמור.

ומ"ש המהרו"ל על חינוק וחינוקת וכי ס"ד שלמדו כ"ז, אלא עפ"י קבלת אביהם שהיו בקיאין וגדולים בחורה, הנה קושייחו ז"ל מובן היעב דלח מיסתבר לומר על חינוה וחינוהה שהיו בהיאיו בהכל אף פ"י לימוד כי עדיין לא היי להם זמן ללמוד הכל. גם שכלם ומוחם קלר מלקלוע הכל, אבל החיי אינו מובן מ"ש שהיו בקיחין בהכל מקבלת חבותיהם דחם לא בספיק הזמן וגם שכלם ומוחם לקלוע בכל אף אם מלמדין אותם מכש"כ שלא יוכלו לבוא לידי מדה זו לקלוע הכל אף בלי לימוד אלא מהקבלה לבד. ואולי סובר שהקבלה היא יותר בעבור שהיא בתמידות ביום ובלילה בשכבה ובחומה חמיד רוחות ושומעות בנבגות בטובות ואלו לאלו ממללות בסיפורי בכלכות ומדות בכנונות לפני כשי"ת חמיד לא יחשו מלדבר מזכ ועי"כ נחקק ככל בלבבות כתינוק וכתינוקת כאשר כן היי בשנים קדמוניות בפרט בימי חזקי׳ שהיי ברבלת בתורב כ"כ כאשר אביא לבלו. ואין לדמות דורינו להם שום דמיון בעולם, ואם הראשונים כמלאכים אנו אף לא כחמוריט. ובאמת לא נוכל לידע אם לה כיי בימי חזקי התגברות השכל כ"כ ומוחות גדולות שחף חינוק וחינוקת יכלו לקלוע ככל כמי שמלינו בגמ' כמה מעשיות מחינוק וחינוקות שאנחנו לא נוכל לכבין כיאך כיי במליאות.

והמהרש"א ז"ל בח"ח סנסדרין דף ל"ד ע"ב נרחס שבח לחקן חוחו כחומר שנחקשם בו המהרי"ל

כיאך אפשר שתינוק ותינוקת למדו ככל ובקיאין בו במה שכתב לחלה דחיש וחשה היו הכל בקיחים אף באיסור והיתר כמו שהוא בפירש"י בס' ישעי' אבל בחינוק וחינוקת אמר שלא כיו בקיאים באיסור וביתר אלא בטומאה וטברה שהוא דבר ההוה חמיד שהיו אוכלין חוליהן בעהרה. והנה מה שהראה מהום לדברי רש"י ז"ל זה לא האי אלא על מה שכתב בתחלה שהיו איש ואשה הכל בהיאין גם באיסור והיתר דכן הוא ברש"י ז"ל שם אבל במה שכתב לחלק דתינוק ותינוקת לא ידעו אלא בעברות מזב לא מוזכר כלל ברש"י ז"ל ואין שם שום רמז לאותו החילוק, ול"ל שהוסיף זה מדעתו בעבור החשיי שקשה להבין היאך הי׳ במליחות שיהי׳ כל חינום וחינוקת בקיאין בהכל, ולפענ"ד קשה להעמים זה בלשון הש"ם שכללו הכל בלשון ה' במה שכחבו ולה מלאו חינוק וחינוקח איש ואשה שלא היו בקיאין בכלי טומאה וטברה ולא רמזו שום חילוה אלא אדרבא הקדימו תיטק ותינוקת לאיש ואשה ועל כולם סיימו בלשון אחד כי טומאכ וטכרכ, ולדעת כמכרש"א שאין ראי מטומאה וטהרה על שאר הלכות שאך בטומאה וטכרה היו בהיאין תינוק ותינוקת בשביל שהוא מלוי יותר ח״כ חין רחי׳ גם על הגדולים חיש וחשה שביו בהיאין בהכל כיון שאינו מוזכר בגמרא אלא טומאה וטהרה בלבד אלא רש"י ז"ל כחב שהיו בקיאין באיסור והיחר, אבל היאך מוכח זה מהש"ם, וע"כ דגם רש"י ז"ל סובר כדעת הספר חסידים שכתב אפילו טברות דטברות בוי רבותא יותר דשארי הלכות מלוין יותר מדיני טומאה וטהרה ומדכתב שהיו בקיחין בטהרות כש"כ שהיו בקיחין בהלכות אחרות כמ"ש בס"ח בלשון אפילו טהרות והוסיף גם קדשים, ולדברי המהרש"א דאך בטהרות שביי אז מצוי כ״כ בשביל שביו אוכלין חוליהן בעברה א״כ אין הדשים בכלל, אלא לדעת הס״ח דסובר דאין דיני עומאה ועהרה מלויין כ"כ סובר שהיא חד גווני עם קדשים ולמד משם על שאר כלכות דכוי כש"כ וא"כ מדהבין רש"י ז"ל מאוחה הגמרא שהיו בהיאין בכל איסור והיחר ש"מ דסובר ג"כ כדעת כס"ח דהוי כש"כ מטהרות, גם המהרי"ל ע"כ אינו סובר חילוקו של המהרש"א שהרי מחמת אותה כקושיי דתינוק ותינוקת כוכיח שאין ככוונה גם

תמו

בנשים אלא על החבלה מהשפעת התורה המרובה שביי בחנשים ולח עלה על דעתו לחלק בין תינוק ותינוקת לנשים. ודברי המהרש"ת בפי' דברי הש"ם הפשר ליישבם בדוחק ול״ע וחין להחריד.

אמנם בין המהרי"ל והס׳ חסידים לכחורה נרחה מלשונם ז"ל שהוא כעין פלוגחא אבל לפענ"ד אפשר לומר דלמעשה לא פליגי כלל דהנה מה שאמרו המלמד את בתו תורה כאילו מלמדה תיפלות אין ככוונה על עלם הלימוד שמלמדה חיפלות ח"ו אלא על הידיעה שנכנם בלבה מהחוה"ה מזיק לה כמו שהעתיק גם המברי"ל בלשון זה דהוי כמלמדה תיפלות ויליף ליי מאני חכמה שכנתי ערמה כיון שנכנס חכמה בלבו של אדם נכנס בו שרמומית וכן פיי רש"י ז"ל מחוך כך תעשה דברים בהלוע וא"כ חיישיון שמח חבוח לידי הלהול לפי שדעתו הלות עכ"ל. וכעין זה הוא לשון הרמב"ם והשו"ע סיי רמ"ו שכחבו מפני שרוב הנשים אין דעתן מחכוונת להחלמד ומוליאות דברי חורה לדברי הבאי לפי עניות דעתן עכ"ל, וא"כ כיון שכביזה כוא מחמת כידיעב שנכנס בלבה מאי נ"מ אם בא לה אותה הידיעה ע"י לימוד שמלמדין עמה או בא לה מקבלת האבות דממ"ג אם בקיאות בכל פסקי הלכוח אין מזיה לה ע"כ דלא הוי כמלמדה תיפלות ומותר ללמדה ואותו הלימוד שאמרו חבו"ל שמזיק לה כגון מקורי ההלכות והדרשות אין נ"מ אף אם לא למדו עמה אלא שמעה מאבי׳ וקבלה כי אך הידיעה וההתחכמות שבא לה גורם ההיזק ואין ניימ באחם אופן בא כוא לב, ואייכ דברי כס״ח יתכנו שפיר אף לפי דברי המהרי"ל שבימי הזקי' ידעו ככל מקבלת כחבות דמ"מ כיון דחכז"ל משתבוחי דקמשבחה לכו לדריי דחזקיי שכיו כל הנשים והתינוקות בקיחות בכל הכלכות אף עהרות והדשים ה"כ שבת כות לב וע"כ שחינו כתלתדב תיפלות, וכי ס"ד דחישתבוחי הח משחבת במילחח דאיסורא היא לה, והוי זה ראיי ברורה שבמחום שאיו לה ידיעות אלו מקבלת האבות מהראוי ללמדה שחדע האסור והמוחר כדת מה לעשות. ועיקר קפידת המהרו"ל הוא על אותו הלימוד של הבנת המקורים

שאסרו חכז"ל כמו שנחבאר לעיל החילוק, אבל ידיעות פסקי ההלכות בלבד ומוסר ומדות שלריכות לידע היי סגי בדורו של המהרי"ל מקבלת האבות. ומ"ש המהרי"ל דבשביל שידעו להיים המלוח חפשר שילמדו עפ"י הקבלה השרשים והכללות וכשיסתפהו ישאלו למורה. כנה אף אם מלמדין אוחה פסקי הלכות בלי הבנת המהורות אין זה לימוד גמור כאשר נחבאר לעיל שאסור להורות מלימוד כזה דמש"ה לא סגי ליי לבו עותי לימוד כזב לבודיע לב שוכות חולב אלח שלריכה לדעתו ללחוד גם הדרשות אבל בליחוד ההלכות כנז"ל איז זה ידיעה והבנה בהלכות כראוי אלא שעכ"פ נשחר בידה מחה ידיעת השרשים והכללות ושחדע במה להסחפה לשחול שחלה למורה כמ"ש במברי"ל אלא שלדעת במברי"ל סגי לזב הבלת באבות ובודחי שזה חלוי במצב הדורות.

ובאמת בדורו של חזקיי שחמרו שם בגמי סנהדרין

דף ל"ד ע"ב חובל עול של סנחריב מפני שמנו של חזקי׳ שהיי דולה בב"כ ובתי מדרשות מה עשה נעץ חרב על פחח ביהמ"ד ואמר כל מי שאינו עוסק בתורה ידתר בחרב, ודרשו אח"כ מקרא דואסף שללכם וגו' וכתב המהרש"ח שם דלפי שע"י שהיו עוסהיו בתורה בעלו ממלאכתו ולא היי להם מזונותיהם בריות א"ל הנביא שימליא להם הקב"ה מזונות ע"י שלל של סנחריב יעייש, ולעת כזאת שכל הדור כולו מגדול ועד קטן הכל עוסקין כ״כ בחורה במס״נ ממש א"כ כל תנועותיהם הוא תורה והלכה, וכשכל הדור כוא כו גם השפעות שמבחוץ הוא חורה והלכה וסגי אז לכבנות קבלת כאבות ואין ללמוד משם לשאר דורות. לא ולמד החילוק בין הדורות אף בזמן התנאים ממה שאמרו בגמ' ב"ב כ"א על תהנת יהושע בן גמלא שאלמלא כוא נשחכחב חורב מישראל וכלא בכל הדורות מיום שניתנה תורה לישראל עד יהושע בן גמלא לא כיי תקנב זו ובתורב לא נשתכתב אלא אדרבא מבואר בגמ' עירובין ד' נ"ג ע"א בכמה דרגין עד חין שיעור היי גדול כח חורתן של רחשונים מתורתן של אחרונים. וכן במה שהתירו בימי רבי איסורא דאורייתא לכתוב תורה שבע"פ כמבואר בגיטיו דף ס' בגמ' וברש"י משום דלה הפשר מלכתוב שנתמעע כלב וכתורה משתכחת, ומיום שניתנה תורה לישראל

375

ומלשון חשובת המהרי"ל בעלמו מבוחר שתלוי במלב הדורות, שהרי כתב במה דמייתי רחיי טל דורו של חזקי שהיי כ״כ מרבין חורה בישראל כי לולח שביחה הרצות חורה בחנשים מנ"ל לנשים ולחינוקות לידע כ"ז. ח"כ העיד בעלמו שחך בדורו של חזקי שהי כ"כ הרבלת חורה בחנשים היי מליאות לנשים ולחינוקות לידע כל מה שלריכין לידע מכח בקבלה, לא זולת. ואף שכחב המהרי"ל בסחמא גם על דורו שאין ללמדה מחמת חומר הענין שהחמירו חכז"ל בזה וכחב דחף שיש בזה הלח מלוה ילא שכרה בהפסידה, חבל מ"מ כחב שלריכות לידע החסור וכמותר בל"ח ועשה שלא הזמו גרמא שמחויבות בהם. אלא שכתב שאפשר לה לידע כ"ז מקבלת האבות. וכבר הוכחתי מדבריו שהי׳ אפשר שתדע יותר ע״י קבלח כחבות יען שכיח תמידית יותר ממה שחוכל לידע ע"י הלימוד שחינו חמידי כ"כ, וחפשר חשש המהרו"ל ללימוד הבנות אף במה שמותר לה ולריכה לאותו דבר שלא תמשך מזה ללמוד גם האסור שהחמירו בו חכז"ל כ"כ ע"ד שחמרו חכז"ל סחור סחור חמרינו למירא לכרמא לא חקרב, וע"כ ראה יותר עוב קבלת האבות לידיעה זו שלא יומשך מזה דרך הלימוד גם למה שאסור. אבל עכ"פ כיון שלכל הדיעות הידיעה מוכרחת שתדע האסור והמותר והדרך אשר חלך בה בכל ל"ח והרבה עשין שמחויבת ולא סגי בלאו הכי ובהעלה היעולה של קבלת החבות פשיעה שחין לדמות לדורות הרחשונים שהי׳ השפעה של תורה וי״ש מרובה בתכלים אלל כאבות וכאמכות בימים ובלילות כאשר נרחין הדברים גם בדברי המהרי"ל, וק"ו בדורינו השפל שח״ח לשער ולהעריך עד היכן הגיע שכחת החורה ודרך האמת והחוה"ק מונחת בקרן זוית, וגם החבות וק"ו החמהות לריכין לחותו דבר שיהיי להם איזה חינוך וערבך ערבא לריך, אלא שא"א כמו שאמרו בגמ' קידושין דף לי אדידך על לוארי דבריך. א"כ לריכין הבנות עכ"פ לאיזה חינוך.

והנה מלשון כחום׳ בסוטה דף כ״א דכתבו על הא דאמרו נשים באות לשמוע דהפי׳ הוא דמצוה לשמוע הנשים כדי שידעו לקיים מצוה משמע

לא כיו כוחבין חורה שבע"פ והחוה"ה לא נשתכחה אלא אדרבא בראשונים ביחב בתורב מתגברת ובולכת ממה שלמדו בעלמם ומהבלין דין מן דין ומשפיעים על חבריכם ועל כל כעולם כולו שהחלהבו ללימוד התוב"ה, וגם אפילו הע"ה שאינו יודע ביו ימינו לשמחלו כיי ירת לשתר בשבת שכיי חימת שבת עליו מה שאין זה שכיח בדורינו אפילו בכמה ח״ח, ומהיכן ידע אז הע״ה מגודל הדושת השבת שיעיל עליו אימה כ"כ. וע"כ שבאמת הח"ח שבדור השפיעו גם על הע"ה. ועכ"פ בלי מלמדים ובלי כתיבת התורה היחה החורה משחכחת אף באמלע זמן החנאים אף שלא הי׳ כו בדורות הראשונים וע״כ ששינוי מלב הדורות הוא דבר גדול ואינם דומין זל"ז בשום דמיון שבעולם ומכש"כ בדורות האחרונים שההרחה מחמת שינוי מלב הדורות הוא בתכלית הריחוק עד אין שיעור וערך מה שאין הפה יכול לדבר והחולמם אין יכולה לכחוב.

אמנם לימוד הבנות כיון שאין רשאין ללמוד אלא ידיעת המלות והאיסורין והמדות לזה היי סגי בדורות שלפנינו קבלת האבות והאמהות אף שלא כיי סגי זכ לכבנים כמ"ם המכרי"ל חבל בדור באחרון נשחנה מלב הדור יותר לגריעותא ולא סגי אף להבנות מה שמקבלות מאביי ואמה ועפייי רוב גם באבות ובאמכות בעלמם אינם בקיאים אף בהדינים והמדות שלריכות הנשים לידע. והעיקר שהרבה שיבושים נשתבשו בדבר חינוך הבנות אף בבחי יראים ושלימים מחמת חסרון הבנה ובפרט בהאמהות המחנכות את כבנות וכשפעת זרם כעולם חידיעות לא טובות עלום ונורא ומשפיע על הכל, ודור המבול השפיעו גם על בהמות וחיות להשחית דרכם אף שאין להם דעת וילה"ר ומכש"כ בני אדם גם בני איש שהילה"ר עמון בהרבם וילר לב החדם רע מנעוריו וחזי לחילערופי במדה גדושה להשפעת הדור בחופן נורח. וחף בנח ביי רבוחה שנשחר בלדקו בחותו הדור כמיש חכזייל. וא"כ לעת כזאת לריכות הבנות לאיזה חינוך שהוא תחת כשגחת בקיאים ויודעים דעת תורה בענין חינוך הבנות אזי אם גם האבות והאמהות יסייעו לחינוך כראוי בכל הפרטים כולי האי ואולי מכה לדורות כגונים ולא ימושו מפי זרעך ומפי זרע זרעך ויהיי ה׳ אלקינו עמנו.

מאמר לשוו הקורש

ג"כ שלריכה לשמוע מפי המלמד בשביל שידעו להיים מלום ולא סגי להו בקבלה מאביי. ולדינא הנה מבואר בשו"ע סי׳ רמ"ו סעיף ו׳ ברמ"ח דחייבת החשה ללמוד דינים השייכים לחשה וזה כדברי הם׳ חסידים ומקור דברי הרמ"א הוא מהסמ"ג שהיי תלמידו של הריב"ח בעל ס' חסידים, ואף לו יהא אם אין דעת המהרו"ל כן אם הכרוע הרמ"א כדעת הסמ"ג ורבו הם׳ חסידים ולא הזכיר כלום מדברי המהרי"ל כבר קבלנו עלינו פסקי הרמ״א, וכתב התומים בדיני הים לי׳ כי דעה שלא הובאה בשו"ע אף המוחזה לא יוכל לעעון הים לי כוותי׳. אבל לפענ״ד אין בזה שום פלוגחה בעיקר הענין וחלו וחלו דברי חלקים חיים כאשר ביארתי לעיל ודוה. ומה שלא עשו בדורות שלפנינו איזה חינוך לבנוח יש בזה כמה טעמים שאיו לפורעם על הכחב אשר עחה לא שייכים אלו הטעמים. ובעו"ה עכשיו בדורינו אנכי הרואה בענייני ושפלות דורינו כי לריכים לאותו דבר שיבי׳ איזה חינוך להבנות, וא"א לפרט הכל ולהעלות בזה יותר בכתב

#### מד

והב"י באו"ח סוף סי׳ מ"ז כתב בשם כאגור דנשים מברכות ברכת התורה אעפייי שאינם חייבות ולא עוד אלא שהמלמד בתו תורה כאלו מלמדה תפלות זהו בתורה שבע"פ אבל לא תורה שבכתב, ואעפ"י שלשון ברכה לעסוק בדברי תורה משמע חורה שבע"פ, מ"מ חין לשנוח מעבע הברכוח ועוד כי הן מברכות על הריחת ההרבנות ותפלה וכו׳ וכש"כ לדברי סמ"ג שכתב שהנשים חייבות ללמוד הדינים השייכין להם ע"כ. הנה ממה שכתב וכש"כ לדברי הסמ"ג נראה לכאורה שאין זה אלא דברי הסמ"ג ולאו כל הפוסקים סוברין כן שמחויבין הנשים ללמוד הדינים השייכים להם, ומה שמברכות בכה"ת לדידבו בוא מעעמים בראשונים שבביא. אד אפשר לומר שבשביל שלה מלה הדבר מפורש כ״ה בסמ״ג לכן חלה הדבר בו אף שלא ראה פלוגחא בזה. ובשו"ע יו"ד סיי ק"ב סעיף כי שכתב יש מי שחומר ובקשה שם בש"ך ס"ק ז' לא ידעתי למה כתב המחבר דין זה בשם יש מי שאומר שהרי הרשב"א והעור

סוברים כן ואין חולק עליהם, וכתב שם הפמ"ג בשפחי דעת דחף דלפעמים כוחב המחבר יש מי שאומר באין חולה משום דלא מכר כ״א בחד משא״כ כאן דמרשב"א ועור ומש"ם מוכח כן יעייש, וא"כ מה שלא מכר בשאר פוסקים כ"א בחד הדרך לחלות בו אף באין חולק וכמו כן י"ל שהאגור חלה הדבר בסמ"ג יען שאין לזה הכרח בשאר פוסקים כאשר אכתוב בזה להלו.

והנה מדברי הר"י שבתום' ר"ה דף ל"ג ע"א ד"ה הא וברא"ש פ"ה דקידושין סי׳ מ"ט שהביא ראיי דנשים מברכות על כל מלות עשה שהזמו גרמא אף שפטורות מדאמרינן במגלה דף כ"ג הכל טולין למנין שבעה ואפילו אשה ואע"ג דאשה אינה מצווה לטסוק בתורה כדמעטינהו בקרא בפ״ק דקידושין בניכם ולח בנוחיכם יעיי"ש ולדברי הפוסחים דמחויבין הנשים ללמוד הדינים ששייכין להם ח״כ יש חלק בתורה שמחויבין ללמוד ואינו דומה לשאר מצוה שהזמן גרמא שאינה מחויבת בשום חלה מהמצוה, והלא טעם האומרין שאין נשים מברכות על מלות עשה שהזמ"ג כוא כמ"ש כרא"ש בפ"ה דקידושיו שכוא חימה כאיד תאמר ולונו במילחה דלה מיחייבה לה מדחורייחה ולא מדרבנו. וא"כ שאני מלות ח"ת שיש חלה בתורה שגם היא מיתחייבה ללמוד, והאיך מייתי ראי' מח"ת לשתר מלות. ונרתה לכתורה מזה דלת סבר הר"י כדעת הסמ"ג וסייעתו, גם הר"ת שדחה ראיות הר"י כתבו בתום' וברח"ש מטעם דברכת התורה שבקריחה לאו משום מלות ת"ת שהרי אפילו אם כבר בירד ברכה״ת חוזר ומברך ללורך קריאת התורה, וגם כהן הקורא במקום לוי חוזר ומברך, וגם י"ל דאשה העולה למנין ז' מיירי באמלע שאינו מברך יעיי"ש, ולא אמר גם טעם זה שיש חלק בחורה שחייבין נרחה לכחורה מזה דלח ס"ל הכי, חך חפשר בשביל שבאמת דעת הר"ת היא להלכה כדעת הר"י שנשים מברכות על כל מלות עשה שהזמ"ג מחמת הרפה ראיות כמ"ש התוס' והרא"ש והר"ן בכמה מקומות ולא דחה ראיות הר"י אלא לומר שמשם אין ראיי, אבל לפי האמח בלא"ה סובר כדבריו ולא חש להאריך לפרט כל הדחיות שיש על ראייתו, חדע שהרי הרא"ש במס׳ ברכות פרק שלשה שאכלו דף מ״ז בסי׳ כ׳

כבית בשם ר"ת עוד דחיי על רחיות בר"י בנ"ל מהה"ת דברכה אינה לבטלה דלא מברכין אשר קדשנו במלוחיו ולוני על דברי חורה. אלא אשר בחר בנו ונתו לנו וזה אינו מוזכר כלל בשאר מקומות בתוסי וברח"ם ושם בברכות משמיט הדחי׳ שכתב במהומות אחרות דו"ל דפשה עולה באמלע שאינה מברכת. אלמא דתני ושייר בדחיות. ואין ראי׳ מהשמעת אחב דחי׳ אבל מדברי הר"י שמביא משם ראי׳ אליבא דחמת לריד ליישב.

ואפשר לומר בדעת הר"י שסובר דכיון דמה שמחויבין הנשים ללמוד הדינים השייכים להם אינו כלל בשביל מלוח ח״ח שהתוה״ק פערה ואין זה אלא בשביל ידיעת המצוח שחדע להיים כמו למשל אם לא חדע כלי שבח לא תוכל לשמור את כשבת כראוי מחסרון ידיעה וכן בשאר כל האזהרות והמלות שמחויבות א"כ כל לימודה בזה הוא אך בשביל קיום המלות והאזברות האלו ואיו לזה שום שייכות למלות ת״ת ולכן לא מיסתבר לי׳ להר״י לומר שבשביל חיוב זה תוכל לברך אותו הברכות שאינם אלא על מלות ח"ת בלבד ולה על מלות החרות, וניחה לי׳ להר"י יותר לומר בשביל זה שיכולות לברך על כל מלות עשה שהומ"ג אף שפעורות כמו שהסביר בר"ן בפ"ד דר"ה ומובל בב"י ובמג"ל סיי י"ו דכיון דחף במלוח שפעורות לגמרי מ"מ חס עושות המלות מהבליו שכר כאינו מלווה ועושה שייד לומר ולונו על מה שהאנשים נלעוו שע"י אותו הליוי גם הם מקבלים שכר עכ"פ כאינו מלווה ועושה. אבל החיוב שמחויבות ללמוד הדינים סובר דלא מעלה ולא מוריד כלל במלוח ח״ח כנז״ל, והוא כעין מה שהבאחי לעיל מהחח"ם במה שאסרו חכז"ל ליקח ריבית מהעכו"ם שאין זה היפך החורה מה שאמרה לוכרי חשיך אף לפי סברת העו"ז כיון שאינו מעעם איסור ריבית אלא הרחקה מאיסור אחר, והארכתי לעיל בסברה זו.

מה

שוב ראיתי בברכי יוסף סיי מייז אות זי שהקשה על דין זה דחייבות הנשים ללמוד הדינים

דשייכי לכם דח"כ מחי פריך בשבח דף ל"ג על ריש דאמר דאסכרה בעון ביעול חורה נשים יוכיחו אימא מפני שמבטלות ללמוד דת הנשים מדינים דשייכי להו. ומתחלה התחיל לומר בשביל הך קושיי שאינו חיוב גמור אלא דטוב וישר לכם אותן כדינים ואח"כ כתב אבל ביותר נכון דחיובם אינו מלד מלות ח״ת דודאי פטורות כם אמנם חייבות מיכא למטן דעת הדינים שלהם ואי בחיאי בהם חו ליכא עלייבו שום סרד חיוב ללמוד יעייש. וכנכ מ"ש דחי בקיחי אין עליכם שום חיוב עוד זה אינו מספיה דכיוו דערם שיודעות הדינים מחויבות ללמוד עדיין יש מליאות לכיות לכם עון ביעול תורב באותו כזמן. ונראה שכיוון למה שכתבתי דכיון שאין חיוב הלימוד אלא טרס שיודעות הדינים ותו לא מידי לכן אף בעת שנתחייבה אין לה שייכות למלות ח״ת כ״א בשביל לורך מלות החרות וח"ה לומר בזכ עון ביטול תורה וסובר הר"י סברת זו גם לענין ברכה"ת כנו"ל

משה

אמנם בענין ברכה"ת ל"ל דלאו כו"ע מודי לסברא זו שכרי כאגור כמובא בב"י כחב דלדברי בסמ"ג שמחויבות ללמוד בדינים כוח כש"כ שלריכות לברך ברכה"ת ולסברא הנ"ל אין כזה שייכות לברכה"ת כיון שחינו כלל ממצות ח״ת ולח כוי כש״כ דמכחי טעמא למד הר"י שאר מלות מברכה"ת דלא עדיף ברכב"ת משאר מלות, וע"כ שאין דעת באגור כן. וחזינן דהב"י בסי י"ז הכריע כדעת רש"י והרמב"ם שנשים אין מברכות על מלות שהומ"ג דלא כר"ת ור"י וסייעתם שסברי כסברת כר"ן כמ"ל שתוכל לומר ולונו גם על מה שפעורות. וכמ״ש שם בביאור כגר"ה בטעמו של כרמב"ם דבמה שפטורה לנמרי אף מדרבנו א״א לומר ולונו, ואעפי״כ בברכת בתורב השתיק הב"י דברי החגור והבעו בשו"ע להלכה דנשים מברכות ברכה"ת. וע"כ שהכריע הב"י דלח דמי זה לזה. דבתורה כיון שיש חלה שמחויבות בה הנשים אינו דומה לשאר מצום דפטורום לנמרי.

והנה בתחלב כתב באגור בטעם שמברכות ברכב"ת אף שפטורות ולא טוד אלא שכל המלמד בתו תורב כאילו מלמדה תיפלות מ"מ אין זה אלא בתורה שבע"פ ולח בחושב"כ. הנה מ"ש שבחושב"כ חינו

כמלמדה תיפלות אף אם נימא יותר מזה שגם לכתחלה מותר בתושב"כ אבל זה ודאי שאיו בזה שום חיוב ופטורות לגמרי, והאיך תאמר ולונו, וע"כ שהאגור סיבר כדעת הר״ת והר״י והרמב״ד וסייעתם שתובל לומר ולוגו גם על מה שפעורות. אלא שהולרד לחרץ מה שאמרו חכז"ל דהוי כמלמדה תיפלות דאם אית ביי איסורא ודאי דלא הוי מלוה כלל וא״א לוחר ולונו, וע"כ במה שאמר דבתושב"כ ליח בי' איסורא שוב הוי כבהר מלות שהומ"ג שיכולות לברך לפי-שיטה זו, אלא שאח"כ הוסיף האגור שבתורה יש להם גם התחייבות. והב"י העתיה כל דברי האגור ככתבי וכלשונו שכתב לפי שיטתו כדרכו להעתיק כל שיטת הראשונים. ולהלכה מה שקבע בבו"ע דעת האגור ל"ל שהוא בשביל טעם האחרוו לא בשביל טעם הראשוו שמינו מלה לפי שיטת ר״ת דלה סבר לה כותי, גם המג"ל בסי׳ מ"ן ס"ה י"ד לא העתיה מהאגור אלא מה שכתב אח"כ שיש עליהם חיוב או בשביל הדינין או בשביל הקרבנות שהוא לורך תפלה. והשמיע העעם הראשון שכתב האגור בתחלת דבריו אף דלדידן דקיי"ל כהרמ"ח שפסה בסי' ו"ז כשיטת הר"ח וח"כ מספיה גם מ"ם האגור בתחלת דבריו. ול"ל דבשביל שהעמיד המג"ח שם דבריו על דברי המחבר לכן לח העתיה מה שאינו כו לדעת המחבר אלא ביאר עעם הכרעת כתחבר בזכ ועכ"פ פליני הרחשונים בחברה זו

וגראה הסבר הענין אף דודאי הסברא אמיחית בשביל מלוח הנינים אינו כלל בשביל מלוח ח"ח וכן חיוב הקרבנות אינו בשביל תורה אלא בשביל תפלה, אבל מ"מ י"ל דכבר הבאחי סברת הר"ן בעעם הסוברין דאפשר לומר ולונו גם על מה דפעורות בשביל שיש לווי על האשים וגם בנשים יש להם שכר בשביל אה, והחולקים ע"ז הכבים יש להם שכר בשביל זה, והחולקים ע"ז סברי דכיון שעכ"פ אין עליהם שום לווי וחיוב כלל באחר ענין אפילו מדרבנן א"א להם לכלול עלמם בלחור ענין אפילו מדרבנן א"א להם לכלול עלמם בלשון ולונו עבור שיש לווי וחיוב באוחו ענין, משא"כ בברכה"ת שמתחייבים גם המה ללמוד הדינים אף ברכה"ת במחחיבים גם המה ללמוד הדינים אף שחירה האח הנחונה להאום מ"ח מכלו החינה החורה באים גם המה לידי חיוב לימוד הדינים ומהבלים באים גם המה לידי חיוב לימוד הדינים ומהבלים

שכר אף שחיובם אינו מלד מלות ח״ת אבל עכ״ז הלשון ולונו תו לא מיחזי כשקרא כיון שיש עליהם איזה חיוב עכ״פ מאיזה עעם שהוא, ומלרפים גם המה סברת הר״ן בברכה״ת בלירוף זה שיש עליהם עכ״פ איזה חיוב מאיזה עעם שהוא, ואינו דומה לשאר מלות שפעורות לגמרי מכל וכל. והר״י סובר שאין לחלק בזה כיון שאין החיוב מחמת ח״ת ואין לו אלא אותה הסברא שכתב הר״ן ואין חילוק. כן נראה לפרש פלוגתת הראשונים בזה. ונמלא לפי״ז שאין הכרע בדברי הר״ת והר״י שבתום׳ והרא״ש אם סברי כדברי הסמ״ג שמחייבות ללמוד הדינים דאפשר לפרש ששם הוא מפורש בהדיא ובשאר פוסקים אין הכרע. ששם הוא מפורש בהדיא ובשאר פוסקים אין הכרע. ששם הוא מפורש בהדיא ובשאר פוסקים אין הכרע. ששם הוא מפורש בהדיא ובשאר פוסקים אין הכרע.

## 10

ודברי הגר"א ז"ל בזה לא יכולתי להבין שכתב בביתור הגר"ת סיי מ"ז על הד דינת דנטים מברכות ברכה"ת וז"ל עי' מ"ח בשם אגור ודבריהם דהויין מכמה פנים והרא לוח ולמדחם את בניכם ולא את בנותיכם כאיך תאמר וצונו ונתן לנו, אלא העיקר עפ"י מ"ם חוספות וב"פ דנשים מברכות על כל מ"ע שכז"ג וכמ"ש לעיל סיי י"ן ואף דקיי"ל כאילו מלמדה חיפלות דוקא בחושבט"פ שכ"ל, ולא הבנתי דכיון דדחה בשתי ידים דברי המג"א בשם האגור וסובר דאף דמחוייבות ללמוד הדינים מיימ ה"א לומר ולונו במה שפטרה הקרא א"כ האיך הונח דעתו לפי דעת התום׳ שבכל מלות עשה אף שפעורות לגמרי יכולות לומר ולונו דכש"כ דקשה עפי, והגר"ה בעלמי כתב בביאורו סי׳ י״ז דוה טעמו של הרתב״ם שסובר שחין מברכות על מ"ע שהז"ג דלה כדעת התוס׳ בשביל שח״ח לומר ולונו במה שפטורות לגמרי. ולדברי החום׳ ע"כ ל"ל כסברת הר"ן שהבחתי, ולפי סברת הר"ן כב"כ דמיושב דעת המג"ל בשם הלגור. ובאמת שגם האגור בעלמו בתחלת דבריו ל"ל שהוא לפי שיעת התוסי שמברכות על כל מייע שהומייג מה יענה לדברי הב"י שבכל מ"ע שהזמ"ג הכרוע כדעת הרמב"ם דלה כשיעת התוסי, והך בברכה"ת פסק בהחלע שמברכות ולא הביא שום חולה. וע"כ שסובר דבברכה״ת פעמא אתרינא אית בי׳ שחברד

משא"כ בשאר מ"ע שהזמ"ג כמבואר לעיל באורך. ול"ל שהגר"א ז"ל פליג בזה על האגור והב"י והשו"ע והמג"א לכן לא נחית לפרשם, אבל לדעתם ז"ל לריך לפרש כמו שכתבתי, וכבר נתבאר שסברא זו היא פלוגחת הראשונים.

#### 10

שוב ברחוני בבגבות ביעב"ן בעירוביו דף ל"ו על

דברי התום׳ שדחו הראי׳ מהך דאשה עולה למנין זי שכחב וז"ל לע"ד אין לריך לדחוק אב"א כאי דאשה עולה לדינא דמתני׳ איתנייא דהפותח ובחותם מברך ואשה אינה פותחת ולא חותמת אב"א אט"ג דלא מיחייבא בח"ת לגמרי כאים מיכא במלות דמיפהדת בהו מי לה שייכה בגוויהו וכחיב נמי בכולה תורה התהל את העם האנשים והנשים והעף וגו׳ כת ודתי חיתנייבו וכ"כ בר"ם דתשב יש לב שכר ת״ת ולה מיפטרה הלה מתורה שבע״פ הבל בחורה שבכתב אינה כמלמדה תיפלות וחיובא נמי מחייבא בה כדלעיל דהא ודאי לא סגי לה בלא"ה במצות דידה עכ"ל. הנה מה שחידש בתחלה דמיירי הך דאשה עולה באמלע שאינה פותחת ולא חותמת זה כתבו התום׳ בעלמס בר"ה דף ל"ג ד"ה הא ובשאר מקומות ודברי תורה עניים במקום אחד ועשירים במקום אחר, ומ"ש בעעם בשביל שחייבות ללמוד בדינים דשייכי בגוויבו זה דברי המגור שבב"י ובמג"מ ומהתימא שלא הזכיר אותם. וכבר נתבאר דעת הר"י ובר״ת בזב. ומ״ש דלא מיפטרה אלא מחורה שבע״פ דמשמע שבתושב"כ מתחייבה זה אינו מובו. דהף שבחושב"כ אינה כמלמדה תיפלות ולית בי' איסורא אבל חיובא לא מתחייבא שהתוה"ה פטרה. ואולי מ"ש דחיובה נמי מיחייבה לה החי הלה על לימוד הדינים דשייכי בהו כמו שמסיים ע"ז דהא ודאי לא סגי בלא"ה במצות דידה ולא האי בזה כלל על תורב שבכתב אלא שלשונו אינו מדוקדק. ובאמת שבפסהי הדינים שלריכין לידע יש הרבה איסורי וחיובי דרבנו שאינם מחושב"כ, ועכ"פ אנו רואים שזה החליע גם כוח דלח סגי בלח"ה שלח ילמדו הדינים דשייכי בנוויכו וזה כדברי הם' חסידים והסמ"ג והשו"ע. ומבתימב שלה בזכיר מכ"ז.

אמנם זכ ודמי שלכיר זכיכות יחיכב שלא ללמוד עם הבנות מה שאסרו חכז"ל ואיפסק להלכה ברמב"ם ועושו"ע בלי חולה, ונוכל לרחות חומר כשנין מדברי הירושלמי שהובח בחום׳ שם בסועה דף כ״ח ע"ב ד"ה ב"ע מערונה שאלה את ר"א מפני מה חטח אחת במטשה העגל והן מחין בה ג' מיתות אמר לה אין אשה חכמה אלא בפלך, אמר לו הורקנום בנו בשביל שלא להשיבה דבר אחד מו התורם אבדת ממני ג' מחות כור מעשר בכל שנה. ח"ל ישרפו ד"ת ולא ימסרו דברי תורה לנשים. והובא פירושו שם בהגהות מהר"ב הנשבורג וז"ל שהאשה חשובה כוחת נחנה מעשרותיה שהיי ג' מחוח כור בכל שנה להורהנום בנו של ר"ח ועתה חחרי שדחחה ר"ח פסקה מליחן לו, וחזינן בזה שח"ח להקל בשום אופן אף במימרא אחת ללמוד עמה מה שאסרו חכז"ל ור"א מלבד מה שהפסיד הוו רב לבנו עבור זה עוד השיב בחשובה חריפה ישרפו דברי חורה. וכ"ז עבור מימרא אחת שלא למסור לה וא"א להתחכם על דברי חכז"ל. ובודחי רחו גודל כבחק ומי יודע יותר מהם, והמתחכמים נגד דברי חכז"ל המה מהלדוקים ובייתוסים שלא האמינו לדברי חכמים ולריד ע"ז השגחה יתירה. ומה שאסרו חכז"ל בהחלע כות כן בכל כדורות כי אין לנו רק כתורב כותת שהכריעו הרחשונים מדברי הש"ם בכל ההלכוח והו הבועות והיימות לעד ולעולמי עולמים ואפילו אליי איז בכחו לבטל מדבריהם ז"ל אפילו זיז כל שהוא כקולו של יוד.

משה

#### TD.

ריש טפשים החולים בדברי החפץ חיים ז"ל שכתב בס'
ליקוטי הלכות שלו במס' סוטה בהלכות האלו
שאסור ללמד חורה לנשים והביא פרטי הדינים ונכתב
בלדו ונראה דכ"ז בזמנים שלפנינו וכו' שקבלת האבות
הי' חזק מאוד וכו' היינו יכולים לומר שלא חלמוד חורה
וחסמוך בהנהגה על אבותי' הישרים אבל כעת בעו"ה
שקבלת האבות נתרופף מאוד מאוד וכו' מלוה רבה
ללמדם חומש וגם נביאים וכחובים ומוסרי חכז"ל
וכו' כדי שיתאמת אללם ענין אמונחינו הקדושה וכו'.
והנה חלו בוקי סרוקי והולאת שם רע על אחוי

תנב

לדית כאילו ח"ו אמר על הלכה פסוחה שהוא מו כש"ם וכראשונים וכשו"ע שאינו נוכג באמנינו וח"ו לעקור כלכה פסוקה, אבל עינים להם ולא יראו מ"ש ללמדם חומש ונו"כ ומוסרי חז"ל וכל אלה שחשב אין בכם איסור מלד הדין כמו שנחבאר לעיל, אלא שבכמה דורות נהגו סילסול שלא ללמד לנשים כלל והיי בזה טעמים או חששו שלא יומשך עי"ו ללמדם את האסור להם ולכן סמכו בכל מה שלריכות לידע על הבלת החבות כמו שנרחה מדברי המהרו"ל, וע"ז כתב שלפי מלב הדור שנתרופף הקבלה וא"א לסמוך על קבלת האבות מלוה ללמדם את המוחר ללמוד עמהם מלד הדין אלא שהיו נמנעים לכתחילה בדורות שלפנינו. אבל לא לכחיר ח"ו את כאסור מדינא ובמה שאמרו חכז"ל דבוי כמלמדה חיפלות ה"ו ב"ב של ה"ו בדורינו החלש שמזיק יותר יען שנתרופף דרך כלבות.

והגה כתב ללמדם חומש אבל לא כתב עם פירש"י ז"ל שזה ודאי איסור גמור ללמדם. כי דברי רש"י ז"ל כן כן גופי חורם ועומק דרשת חכו"ל דהוי ודחי בכלל מה שחמרו חכז"ל שהוח כמלמדה חיפלות. ומה שהיו נוהגים לקרות בלאינה וראינה ומנורת המחור וכדומה חף שמובחים שמה לפעמים דרשות חכו"ל, אבל זה ודאי שהקורא בספרים הנ"ל בלשון השכנו הינו מבין שום דרשה. כחשר רחינו בחוש שכל הנשים לדקניות שקרתו בספרים הנ"ל בלשון אשכח לא הבינו שום דרשה אלא נהלע בלבבם מהמוסר והמדות שאמרו רז"ל וזה עוב כי חיהוו המדות הוא יסוד כל האדם באנשים ובנשים, ואמרו חז"ל קשה טונשן של מדוח יותר מטונשן של טריות. אמנס מה שנחפשע ללמוד עם הבנות גם מה שאסרו חכז"ל ללמוד שמכם ואמרו דבוי כמלמדב תיפלות זב מכשול גדול לישראל, וכל מי שבכחו לחקן מחוייב לעשוח כל עלדהי.

### 20

ובליקושי הלכות הנ"ל על הך דינה שברמ"ה שמחויבת כחשה ללמוד הדינים השייכים לה ליין שם בע"מ שלו כגון עניני נדב וחלה והדלקת

כנר ומליחה וכה"ג שלא להאכיל דבר אסור. וחדפרט כ"ז נראה שהבין מלשון הרמ"א במה שכחב דינים השייכים לחשה שכונתו רה על עניני כשרות וכדומה שבות מהנהלת הבית הרגילות יותר להיות ביד החשה מבאיש, ונמלא לפי"ז שאין לה ללמוד שארי הדינים שבעשין ול״ת אף במה שמחויבות בהם הנשים כאנשים. ואין משמטות לשון הרמ"א כדבריו. והעיקר כי המעיין במקור הדברים בם' חסידים שהעתקתי לעיל ירחה מבותר בהדית שכתב בסיי שי"ג שחייב חדם ללחד לבנותיו פסהי כלכות וכו׳ שאם לא תדע כלכות שבת איך תשמור שבת וכן כל המלות. ומביא ראי׳ ממה שאמרו בימי חזקי׳ שלא נמלא אף בנשים ועף שלא תדע כל הדינים אף דיני טומאה וטהרה. ובשו"ע בתנית סיי מ"ז סעיף יי כתב וז"ל נשים מברכות ברכה״ת שברי חייבות ללמוד מלות שלבן לידע כחיד לעשותן וכחיך ליזכר מכל מלות ל"ת שמוזכרות בכן כאנשים. וא"כ מבואר בהדיא שהבין כן בהלכה זו שבחגור בשם סמ"ג המובח בב"יו ומנ"ח בחו"ח סיי מ"ז וברת"ה ביו"ד סיי הע"ו שמחויבת החשה למוד דינים בשייכים לחשה שהכונה היא על כל הדינים שמחויבות הנשים כאנשים שזה כל הליית והחייע שלא כזמ"ג שכל מכ שמחויבות ומוזכרות עליכם כוא בכלל הדינים ששייכים לחשה שלריכות לידע, ופסה כן להלכה ברמ"ל ז"ל וכמבולר בס' חסידים וכול פשוע וברור בלי שום ספק, וכן נראה מדברי החום׳ סוטה כ״א שכתבו שידעו להיים מלום וז"ב.

3

ובענין חינוך ככנות מחוד מחוד ההכרח להשגחה יתירם בענין הרע ומר ר"ל קריחת ספרים החילונים שהורין. ביכליך הניקחין מעקד הספרים המלחים תחות רעות ומינות וכפירה ר"ל כל מום רע וכל שורשי האבות וזיקין הן וחולדותיהם מונחים בהם, ומטילין ארם בטומק הלב ונפש לכל הקוראים בהם מקטו ועד גדול. ובעו"ה פשתה המספחת בזה אף בהרבה בתי ישראל הכשרים בתכלית ואין מונעין את בניהם ובנותיהם מהגיון בספרי עמאים כאלו, ואין שמים על לב כי בנפשם הוא, ובפרע בהבנות ההוראה בספרים כאלו בימי נעורי׳ שדי בה חיכלא

על כל ימי חיי. ושכיח יותר קריאת ספרים טמאים כאלו בבנות יען שאינם עוסקים בתורב, ע"כ כל האבות והאמבות ביחד עם מנכלי מוסדות בחינוך מחויבין להחאמן בזכ בכל תוקף ועוז למנוע בניבם ובנותיבם מקריאת ספרים חילונים כאלו. ואמרו חכז"ל בפרק חלק בקורא בספרים חילונים לאין לו חלק לעולם הבא. ולא יראב ולם ימלא בחיק ילדי בני ישראל הבאים ספרים כאלו אשר ח"ו מכריתים חיי בעוכ"ב הכשרים ספרים כאלו אשר ח"ו מכריתים חיי בעוכ"ב ומעילים ארם ופגם מרב בנפש. וכבר אמרו דורשי רשימות ביכ"ל ר"ת כיל ב'אי ליא ישובון. והמנכלים שם האבות והאמבות יחנו אל לבם לבעמיד זרע ברוכי בקדושה ובעוברה ויחיו חיי נחת בעוב"ז ובעוב"ב בקדושה ובעובר ויחיו חיי נחת בעוב"ז ובעוב"ב למען כבוד שמו יתי.

וכבר הבאחי ד' חילוקי דינים ומקורן המחבאר מדברי הפוסקים בענין לימוד הנשים ומזה נוכל להבחין את אשר לפנינו. ובודאי שאין ללמוד בלה"ה כי אם

חוכל ללמוד בלכ"ק תלמוד בעלמה מה שאסרו חכז"ל ואסור להביאה לידי כך. וכן נראה מנוסח הס"ח שבדפוס בולוניא כאשר הבאחי לעיל והוא דבר המסחבר מעלמו. ומה שאמרו בפ' הקהל נשים באוח לשמוע כדי שידעו לקיים מלוה אף שבודאי קריאת המלך שקרא אז במשנה חורה הי' בלשון החוה"ק לה"ק מה"מ כבר נודע כי הי' מעמידין מחורגמן בכל קה"ח שבליבור לחרגם לפני ע"ה שאין יודעין בלה"ק וככה הי' בודאי בקריאת המלך שבפ' הקהל שהיו שם כל ישראל ביחד עם הנשים והעף שהעמידו מחורגמן כל ישראל ביחד עם הנשים והעף שהעמידו מחורגמן בעלות הי' מתרגם אח"כ שיגיע לאזני כל ישראל בעלות הי' מתרגם אח"כ שיגיע לאזני כל ישראל ממרי מאמרי נשים באות לשים באחות לשים באחות לשים באות לשים באחות לשים בלים באחות לשים באחות באחות לשים באחות לשים באחות לשים באחות באחות באחות באחות באחות באחות לשים באחות באחו

הגה כבר הארכתי בעעמים מספיקים להבין הענין והמסחעף, אבל הרבה יש עוד בזה שלא כתבתים ישמע חכם ויוסיף לקח. וה' יאיר עינינו בתורתו ית"ש האמיתית.



# תוכן הענינים

שימן א. איתא בספרי פ' עקב כשבתינוק מתחיל לדבר אביו מדבר עמו בלה"ק ומלמדו תורב. ובגמי סוכה אמרינן יודע לדבר אביו מלמדו תורה וק"ש. ובתוספתא דחגיגה כ' יודע לדבר אביו מלמדו שמע ותורה ולה"ק. הרי לפנינו ג' מימרות שונות, בספרי לה"ק ותורה והשמיע ק"ש, ובגמרא השמיע לה"ק ולא כתב אלא תורה וק"ש, ובתוספתא שנה כולהו. לא כתב אלא תורה וק"ש, ובתוספתא שנה כולהו. השמיעו בגמ' לה"ק. — ואפ"ל דהספרי לא חשב השמיעו בגמ' לה"ק. — ואפ"ל דהספרי לא חשב רק המלות שחיוב החינוך בהם הוא מדלורייתא, אבל בגמ' חשב כל המלות שחייב לחכרו מדבריהם לכן חשב גם ק"ש. ולכן חשב בספרי לימוד הלשון לפי שידיעת הלשון נחוץ ללימוד התורה. — ועדניך ש להבין למה השמיעו בגמרא לימוד" למד"ק.

סימן ב. עוד יש להבין למה כי בתוספתה לה"ק בסוף ושינה הסדר ממ"ש בספרי לה"ק בתחלה. ואין לומר בזכ אין מוקדם ומאוחר ואין סדר למשנה, דזכו רק בבבא שלימה אבל במימרא אחת ודאי דסידור כלשון כוא דוקא, כדמלינו בכרבה מקומות בש"ם. ... ומכ"ע נראה ג"כ שהחיוב שעל האב ללמדו אומנות כום אחר שהשיחו אשה דכך כוח לשון בגמרת להשיחו אשה וללמדו אומנות. ומ"ש הרמפיים ז"ל דרך בעלי דיעה שיקבע לו מלחכה וכו׳ וחח״כ ישה חשה עכל״ל דמיירי באשה שניה כמבואר באריכות. - ול״ק למה לא פירש בש"ם וברמב"ם דמיירי באשה שניי דמלינו כה"ג במס' ב"ב שסחמו הדברים לכתוב סחם אף דמיירי באשה שניי. אמנם מלינו בגמי סנהדרין כל מקום ששנו חכמים דרך מנין אין מוקדם ומאוחר. וא"כ איך למדו כלכות בשאר מקומות בש"ם מסידור כלשון. - ול"ל דחם יש חחה עעם בדבר חז אמרינן אין מוקדם ומאוחר, אבל בלי טעם מספיק לה המרינן אין מוקדם ומאוחר, ולפי"ז גם בכא טעמח בעי, למה שינה החוספחת דלת כמ"ש הספרי.

סימן ג. עוד קשה על החוספחה דבחגיגה 'חשב לה"ק כהספרי ובקידושין כחב כלשון הש"ם

שהשמיטו לכ״ק. — ולריך לומר סובר דלימוד כלשון כול דאורייתא, ודעת החוספתא דאין בו חיוב דאורייתא לכן השמיטו בקידושין דשם חשב כל כמלות שלמדו מפסוקים, אבל עכ״פ מלוה דרבנן אית בי׳ דלכן חשבו בחגיגה דשם חושב כל עניני חינוך שמחויב מדרבנן לחנך את בנו. וכיינו טעמא נמי דמקדים בספרי לשון הקודש לשיעתו דלימוד הלשון כול דאורייתא להבנת כחוכ״ק לריך להקדימו. ולדעת החוספתא אין בזה מיוב דאורייתא ואין להקדים לימוד הלשון ללימוד החורה. — וממה שלא הזכירו בגמרא כלל לימוד כלשון משמע דס״ל דאין בזה מלוה כלל.

סימן ד. הרי לפנינו ג' שיטוח בדבר. וכיון שהרי״ף והרמב״ם והרח״ש והטוש״ע לא הזכירו דין זה ע״כ שהכריטו להלכה כהש״ם דחין שום חיוב ומלוה בלימוד הלשון. — ואף דרש״י ז״ל עה״ת מביא דרשת הספרי, כבר כתבו הפוסקים דכך דרכו של רש״י ז״ל שנחית יותר לפשוטו של מקרא ולא להלכה.

סימן ה. ובעל תורה חמימה הרבה לחמוה על הפוסקים הראשונים למה השמיטו דין הספרי בחיוב לימוד לה״ק, ואין כאן שום חימה דנקטיק כהש״ם. ומה שלה גם בגמרא להגיה ככה, ישחקע הדבר, דכי יכולים אנחנו ח״ו להגיה הגמ׳ מדעחינו. ומה שנדחק עוד שם לישב בדוחק חירולו אינו עולה יפה. — וע״כ דלכך השמיטו הפוסקים לימוד הלשון לפי שנשמע גם בש״ם.

סימן 1. ולהבין שורש פלוגחחם היי לכאורה מקום לומר דהספרי מיירי קודם חקנת יהושע בן גמלא, שהאב היי לריך ללמד עם בנו חורה, ועפ"י רוב מחמת ערדוחיו לא היי יכול לעסוק עמו כל היום, ולכן היי לריך ללמדו לה"ק כדי שידע לעסוק בחורה כל היום אחר שהראה לו דרך הלימוד, ובש"ם מיירי אחר חקנת יהושע בן גמלא. אולם לדעת הריטב"א דאין זה אותו יהושע בן גמלא שבזמן הבית ה"כ

אין לחלק כך. — וי"ל עוד דמחחלה היי החיוב על האב ללמוד הוא עצמו ולמדו זה מהפסוק ולמדחס אוחס ולמדחס אחס, לכן כחב הספרי דצריך ללמוד הלשון. — ובגמ' מיירי אחר החקנה להושיב מלמדים לכן לא הי' צורך להזכיר עוד לימוד הלשון.

סימן ז. מלשון הרמצ"ם בה' ח"ח נראה שסובר דהאבות לבנים היו מחוייבין לשכור מלמדים בין לפני החקנה ובין אחר החקנה. ומדברי המהרש"א שכ' אהא דאמר ר"ש ח"ו שחשתכח חורה מישראל שלדבריו מה שאמרו שאלמלא הוא היחה משתכחת חורה מישראל משמע דלפני החקנה גם האב לא ההי מחויב להשכיר מלמד לבניו וזה שלא כדעת הרמצ"ם.

— אמנם מה שהק' המהרש"א על ר"ש דאמר ח"ו שחשתכח וכו' ממ"ש שאלמלא ריב"ג נשתכחה חורה מישראל לכאורה לק"מ דכוונחו לומר דלפי שיש הבעחה בחורה כי לא חשכח וגו' לכן העיר ה' את רוח חכמי הדורות לעשות פעולות שלא חשתכח החורה מישראל.

סימן ח. עכ"פ לדעת הרמב"ם ל"ל דמ"ש שהיחה משחכתת חורה מישראל קאי על מי שאין לו אב, ובכלל זה הוא גם מי שיש לו אב אלא שאין לו יכולת לשכור מלמד, או מי שאין לו לב מבין לגדל אח בנו לחורה אף שיש סיפק בידו, דמה לי עניות ממון או עניות דעת, וא"ב לולא אוחה החקנה שפיר היחה משחכתת ח"ו חורה מישראל, דבכלל מי שאין לו אב נכללו גם אוחם שיש להם אב אלא שאין שמים לב לגדל בניהם לחורה, וופישין אינון.

סימן ש. ראיי לדבר דבכלל מי שאין לו אב הם גם

בני עניים, דבתחלה היתה התקנה להושיב
מלמדים רק בירושלים לפי ששם הקדושה גדולה והיי
מכוין לבו יותר ליר"ש ולח"ת, ואי נימא דמי שאין
לו אב היינו דוקא יחום א"כ מה הועילו חכמים
בחקנתם, דאם אין לו אב מי יעלהו לירושלים, אע"ה
דגם בני עניים בכלל שמחמת עוני אינם יכולים לשכור
מזה, אבל עירתא דגופא להביא בליהם לירושלים
מזה ודאי לא ימנעו עזמם ומהם חלא תורה.

סימן י. עכ"פ חזינן שהחמירו חז"ל הרבה מחוד במלוח ח"ח עד שחמרו דכל עיר שחין מושיבין

בה מלמדי חינוקות מחריבין אוחה, ולא מלינו משפט חרוץ כזה זולת בעיר הנדחת, וע"כ שראו בזה קיום כל החורה וכל העולם. — ויש לפלפל בדברי המהרל"א זלה"ה מש"כ בם' חמכין דאורייתא דלאחר החקנה להושיב מלמדים בכל עיר אם לא קיימו החקנה אז הם האבות לא ילאו יד"ח המלוה של ולמדתם אחם את בניכם, דכל מלוה דאורייתא אם לא קיים כחקון חז"ל לא ילא אף ידי חובת דאורייתא. — אולם ברור שהחיוב הוא להחזק ענין שתלוי בו קיום כל החורה.

סימן יא. ולפי הנ"ל אפ"ל דהספרי אקרא קאי בזמן שבי' האב ניתד עם בנו, או הי' שוכר מלמד עבורו לדעת הרמב"ס, ולכן הולרך ללמדו לשון הקודש חיכף משיחחיל נדבר, פן לא יהי' יכולת בידו ללמדי חורה וע"י ידיעת הלשון יוכל עכ"פ ללמוד מעלמו. — אבל בגמ' מיירי אחר החקנה להושיב מלמדים בכל עיר וחזקה על הבי"ד שלא יפשעו, וחו אין לורך למדו לה"ק כי המלמד יפרש לו הכל. — ועדיין לריך להבין מדוע השמיעו בגמרא לגמרי לימוד הלשון, הלא יש בו עכ"פ חועלת. גם יש להבין החילוק שבין הספרי יש בו עכ"פ חועלת. גם יש להבין החילוק שבין הספרי החוספחא, דלדעת הספרי הוא חיוב דאורייתא ולדעת החושפחא הוא מדרבק. — דיחוי לסברת החו"ח דהספרי יליף חיוב לימוד הלשון מקרא דלדבר בם.

סימן יב. נראה דהספרי סובר כן מכח סברא ומלינו שסברא דאורייתא היא. — פלפול בדברי הפנ"י והלל"ח בענין למה לי קרא סברא היא. — ויובן שפיר החילוק שבין הספרי להחוספתא, דלדעת הספרי שהאב למד בעלמו עם בנו הוי לימוד הלשון דאורייתא דהוא בכלל מלות ח"ח. והחוספתא מיירי אחר שנעשה החקנה דאו אין לימוד הלשון בכלל מלות ח"ח, אלא שיש בו עכ"פ חועלת ולכן הוי מלוה דרבק.

סימן יג. ביאור הענין למה נשמע לגמרי לימוד הלשון מן הש"ם. — כ' הלל"ח על המימרא מנעו בניכם מן ההגיון שלא להרגיל במקרא יותר מדי משום שלימוד המקרא גם אותן שיש להם דעות נפסדות לומדים בשביל הלשון, ואפשר שחקח מלמד משלהם ומחוך כך בנך נמשך אחריהם בדעות נפסדות. ולפי"ז אפ"ל דבשביל שראו שיכול ללמוח מזה חקלה לכן לא רצו

תוכו הענינים

לחייב ללמוד כלשוו. - גם כחת"ם כ' העעם למה כפכו כסדר ללמוד הודם המדרשות טרם שלמדו פשוטי כמהראות, כי אם ילמדו בתחלב פשועי במהראות אזי כשיגיעו לחלה הדרושים חושבע״פ שהוא העיקר כבר בחרו בהפהירה ח"ו. - והפשר דהיינו שעתה שחשב בתוספתה לימוד כלשון בסוף החר לימוד כתורה היפך הספרי. — ומה שהקדים בספרי לימוד הלשון הוא כעיו מ"ם במלות יבום בראשונה שהיו מתכוונים לשם מלוה וכו'. והספרי מיירי בדורות הראשונים שהיו לומדים את הלשון לשם מלוה, אבל אח"כ נחמעעו כלבבות ולמדו כלשון לשם כוי ואיכא למיחש לדעות נפסדות, לכן לא הזכירו כלל לימוד הלשון בגמרא.

סימן יד. וראוי לשים לב מדוע נעזב לה"ק עוד מהדמת דנה. שכרי גם כתלמוד נחחבר בלשוו ארמי מטורב עם שאר לשונות. ואין לומר שנתחבר בלשון זה כדי שיהא מובן להמון העם. שהרי לולא פירושי מפרשי כש"ם וכפוסחים כרמשונים לא מנאנו ידינו ורגלינו בים החלמוד. וע"כ שלשון ארמי היי שגור אלל חכמי החלמוד. גם הירושלמי נחחבר בלשוו ארמי. ויש להחבונו למה לא הרגילו לדבר בלה"ה, שלדעת בספרי משיתחיל בחינוק לדבר לריך ללמדו לב"ק. וגם אמרו בירושלמי המדבר בלה"ק מובטח לו שהוא בן עוב"ב. - ומהמשנה במס' שקלים חזינן דגם בזמו בית שני היו רגילין יותר ביונית מבעברית.

סימן מו. קושי על שו"ע הרב בעל החניא שכתב שבימיהם היו מספרים הרוב בלה״ה, דחדרבה מהראיות שהביא משמע לכאורה שלא ביו מורגלים בלכ"ק. ובגמ' סוטה איתא שילאה בת קול בלשון ארמי אף כי הב"ק הוא מדריגה של נבואה ולא נשמע אלא לחכמי בחלמוד וחסידי בדורות, ברי שגם גדולי הדורות היו מספרים בלשון ארמי. — ואפשר שמחלק החניא בין זמן המשנה לזמן הגמרא. אבל על זמו העושו"ע כתב החנית שתף הת"ח לת היו מדברים בלה״ה, ואלמלי היי חיוב או מטוב לדבר בלכ״ה כוי ליי לכטוש״ע לכודיענו.

סימן מז. גם ממ"ש בספרי משיתחיל לדבר אביו מלמדו לה״ק משמע שלא היו רגילים בלה״ק. דאל"כ למה לו ללמדו הלא שותא דינוקא דאבו׳ או

דאימי׳ וממילא ידע לדבר בלה״ק, אלא ודאי שלא כיו מדברים בלה״ה. — ועוד שהרמב״ם כ׳ דמימות עזרא נהגו לתרגם לעם מה שהקורא קורא בתורה, הרי שהרבה זמו עוד לפני החורבו הולרכו לחורגמן, ולמה לא תיקן עזרא שילמדו כולם כלשון ויבינו מעלמם. ... וכ׳ הכוזרי דאאע״ה דיבר בשתי לשונות, העברית לה״ה וכארמית לשון חול. ולכאורה מדוע לא דיבר אאע״ה חמיד בלכ"ה אף עניני חול

סימן יז. וכתב התת"ם דהקדמונים היו בקיחים בלשונות לע"ז אלה בכונה שבשו הלשונות חפני גזירות י"ח דבר שגזרו על לשונם ולכחורה מדוע דברו בלשונות לע"ז משובשים וכרי כיו יכולים לדבר בלכ"ת. הן אמת דהחת"ם כתב בהגהותיו על השו"ע שהנהיגו שלא לדבר בלכ"ק משום שגלו לבבל שהיחה מלאה גילולים. ומתיישב לפי"ז שפיר מדוע לא הזכירו חיוב לימוד לה"ק אחר בחורבן, אבל עדיין לא בעלה ארוכה מדוע לא כורגלו בלכ"ה בזמן כבית ואף בימי עזרא. שאז ודאי עהרו כל ע"ז מא"י כדמחוייבנא מדאורייחא. ועוד מדוע לא הנהיגו עכ"פ לדבר בלה"ק בבחי מדרשות, וכי חמור כוא מתורב ותפלב. - גם ברד"ה כ׳ בהקדמתו לס׳ המכלול שנשכח לה״ה ולא נמצא אללינו רק מה שנשאר בחנ"ך. והרא"ם כ' שנפסדו מאתנו כמה וכמה ספרים אחרים. וחכמי המשנה הבלו הלשון מפי רוחה הספרים טרם שנפסדו, ולריד להבין מדוע באמת הניחו שיבוא לידי שכחה.

סימן יח. ביאור הענין עפ״ד הרמב״ם בפירושו על אבות דלשון העברי אם משתמשים בו למדה פחותה היא נמאם יותר משאר לשונות. ובודאי מלוה גדולה ליראי ה' ידיעת לה"ק, אבל כיון שהמכשולות בלשון ובדיבור פה רבים המה והרוב להפסד הרבה יותר מלשכר לכן לא ראו לחשוב לימוד לכ"ה למנוכ כי רבים עלולים לככשל בזכ ולה המרב חורב שלח לחקלב. — וביינו טעמא נמי שברמב"ם מפרש בפי׳ המשנה שלימוד הלשון הוא מלוה, שלא בא שמה לפסוק כלכה אלא לפרש המשנה, ולהלכה פסק בסי היד כהש"ם. - ולכן לא דיבר אאע"ה כל דבריו בלה"ה כדי שלא ילמדו ממנו כל אלו הגרים שנטמעו אח"כ בין כלומות.

סימן ים. ואיתא בזוכ"ק גבי דור כפלגה שכל כללחת אנשי דור הפלגה היי בשביל שדיברו בלה״ה. וכיון שנתבלבלה לשונם לא הצליחו במעשיהם, ולכאורה ברבה נסים נעשו שמה כדחיתה בחז"ל שנכנסו כל בארצות בראש כברים וכאו"א בולעת אנשי מהומה. ולמה הוצרך עוד לנס זה. ועוד דהכתוב פרע רק ענין זה הבה נרדה ונבלה שם שפתם יותר מכל הנסים. -ולהנ"ל יובן שכל עיקר הצלחתם היי ע"י הלשון, וכל זמן שביו מחזיקים לדבר עוד בלב״ק ביו מלניחים ברשעתם. כי כבת לעמת פוחחין לו לכן בלבל שפחם. וא"א אחר שראה גודל האסוו בסיבת הלשוו לא דיבר בלכ"ק כדי שלא ימשכו אחריו בנ"א. ולא דיבר בלכ"ה רק דברים שבקדושה. כי כא דאמרינן בתפילין דאף שמלוה ללובשו כל היום מיימ לא החזיקו בה מפני ברמאין. - ומב"ע ומי לא בנביגו לדבר בלב"ק בכל סדורות לפי שרתו ברוח קדשם קלקול סדורות, ולכן לא ראו עוד לנכון להעיל חיוב ללמוד לה״ק.

סימו כ. ולישנא דתמום איתא בירושלמי סנבדרין גבי דיני מסית ומדיח, מסית מדבר בלה"ק, מדיח מדבר בלשון הדיוע. ומה נפ"מ להשמיענו זאת. ובמה"פ כ' שהמדיח לרבים מדבר בלשון הדיוט כדי שכולם יבינו, ולמד זה מקרא. ולכאורה למה נכתב בחורה דבר המורה שרבים מישראל לא יבינו לה"ק. ולבנ"ל ניחא, דלפי שראו קלקול בעלול ללמוח ע"י לכ"ח לכן לא כיי רצון הבוב"ה שידברו כולם בלה"ק. ומיושב נמי מה שתמוה לכחורה למה חמור המסיח ליחיד חבחסית לרבים. וכלח"מ כתב כעעם שכרבים אינם מחפחים מהרה, אולם עדיין לייע דבין הרבים ימלא עכ"פ אחד שיחפחה מדבריו. ואפשר משום דברבים שכיח יותר שיביי איזכ לוחם ביניכם נגד דברי ההסתה. - אמנס להנ"ל מובן שפיר הטעס, דכיון שהמסיח ליחיד מדבר בלה״ק לכן חטאו חמור יותר, כי בכת כלשון מללית יותר לכסית ולכדית.

**סימן כא.** עוד יש להעיר דהנה בימי הש"ם היי המוכג ללמוד קודם כל המקרא ואח"ה כל המשניות ואח"ה גמרא. והמהר"ל מפראג התמרמר מאוד למה אין עושין כסדר הזה. וכבר נתפשע המוהג ללמוד גמרא אף טרם שלמדו כל המקרא, וטעמא בעי

שזה לכחורה נגד המשנה. — אולם נראה שהכריעו כדעת הש"ך דכתב אהא דלא נוהגין ללמד את בניהם תנ"ך דאנן סומכין אהא דאמרינן ש"ם בבלי שבלול במקרא ומשנה וש"ם, ומנהגן של ישראל תורה היא. — וכמו כן אפ"ל על מנהגנו דכמו שנשתנה הדין אחר סידור החלמוד שאין חיוב ללמוד מקרא, כש"כ דיולאין חיוב לימוד משניות בלימוד גמרא. — ולפי"ז אפ"ל דהיינו טעמא נמי שבספרי חשב החיוב ללמוד לה"ק כי אז הי' החיוב ללמוד מקרא ומשנה שהוא דלה"ק, אבל בעת סידור הגמ' שנשבה עיקר הלימוד רק בגמרא שהיא בלשון ארמי שוב אין חיוב ללמוד לה"ק.

סימן כב. וכל אלו הטעמים היו בדורות הקודמים, אבל בדור השפל הזה כאשר מסיתים ומדיחים משתמשים בלה"ק, ק"ו שאין ללמוד לה"ק. — ואף כי הם עירבו מלוח ובדיות שאינם לה"ק, מ"מ עדיין נשאר בו קלת מלה"ק כמה שלריך להס"מ להנהיגם עי"ז בדרך שרולין לילך, וע"י הלשון מלליחים ברשעתם לכבוש את כל העולם למינות ר"ל.

סימן כג. וכל הבא אל תוכו יחמה איך לא שמים לב על חומר העון הזה, וכי עדיף הוא מס"מ שכתבו מין שלריך לשרפו עם האזכרות כדי שלא להניח שם לאפיקורסים אף שנכתב כדין ולא חידש בו המין אות אחד, ומכש"כ לשונם העמא שחברו מינים וסתם מחשבת מין למינות, ואעפי"כ ישנם שומרי חומ"ל המשתמשים באותו הלשון.

סימן כד. וכחב הרצנו צחיי על השינויים שעושין צלשון שלא ימלע או יהרום הכונה או יצוא לידי כפירה כי הנקודות מניעות האותיות כמו שהנשמה מניעה את הגוף. — ומ"ש ההפלאה צענין ברכת כהנים דאף שהלשון משוצש מותר לישא את כפיו, לינו דומה למ"ש הרצנו צחיי, וע"ז נאמר ודגלו עלי אחבה ואונם רחמנא פערי, אצל המשנה צמיד יש צזה כפירה גמורה ר"ל. — וכן עשו האפיקורסים שבימינו ששינו את מצעא האותיות מאשכנזית להפרדות לשנות הנקודות המנהיגות האותיות שזה הוא כפירה.

םימן כה. ואיחא בגמרא ברכות אל ישאל אדם לרכיו בלשון ארמי וכ' הרא"ש דדוקא בל' ארמי קאמר תוכן הענינים

שמגונה הוא אלל מלאה"ש. והמעדני יו"ע כ' העעם לפי שהוא קרוב ללה"ק לכן הוא מגונה בעיניהם. ... ברי שגם לשון ארמי אף שהוא ברוה"ק כיון שמעורב בו לה"ק בשינוים הרי הוא מגונה בעיניהם, וא"כ כש"כ מה שעירבו המינים והאפיקורסים בלה"ה שהוא גרוע באלפים דרגות מלשונות בעתים.

סימן כו. ואף בלי שינויים בהלשון אלא שהנהיגו מבטא הספרדית להאשכנזים כיון שנקבע ע"י מינים וכופרים אסור ופיגול הוא. כאשר ראינו בשו"ת אהל יעתב למהר"י ששפורע שהשיב לשואליו אם להחזים במנהג הש"ץ לברך ברכת כהנים בכל שבת, והאריך דאף שחועלת רבה יש בדבר אך כיון שנעשה מנהג זה ע"י אדם רשע לריך לבעלו כדי להשבית מאנוש זכר החעאים בנפשוחם מכשילי הרבים. - וק"ו ב"ב של ק"ו בשינוי הברה מאשכנזית לספרדית דודאי שאסור להחזיק במנהגיהם ולהרחיק מזה במטחוי קשת. -חל גרוע ברבה מס"ת שכתבו מין, ובודאי שגרוע באלפים דרגות מלשונות העתים שנעשו עכ"ם ע"ו מלאכים שרי מעלה כדאיתא בפרקי דר"א.

סימן כז. והמינים והאפיקורסים גרועים המה עוד. מן הע"ר, שהרי כתב הרשב"ה על מי שחמר דברי מינוח, שאינו אפילו מזרעו של עשו וישמעאל רק מחותן שדין ולילין שנולדו מחום וחדם"ר. וקללו בקללות נמרלות. - ואינו מובן לכאורה שהרי אנו רואים שנולדו אנל בנ״א. ונ״ל כוונתו עפמ״ש המהובלים דחפשר שתתחלף הנשמה בנשמת עכו"ם חו עבד, וכמו כן אפ"ל שנשמת המינים מתחלפים בשדין ורוחין אף שנשחרו בגופס ובצלמס, מזה חפשר לרחות גודל שפלותם ופחיתותם, וכל המתחבר עמהם או לומד לשונם בעומל מתדבת בעומלתם.

סימו כח. ובחת"ם עה"ת שנדפם ואחרונה העוה שאין נהרא לכ"ה אלא מה שכתוב בתנ"ד שנאמר מהקב"ה ע"י נביאיו, ולכחורה בדברי הרד"ק וברא"ם מבואר שגם לשונות המשנה הם כלשון המתרא עלמס לפי שהם ראו הספרים הראשונים ערם שנפסדו. - ואפ"ל עפ"מ דאיחא בגמ' מגילה דנבואה שהולרכה לדורות נכתבה ושלא הולרכה לא נכתבה. ולפי"ז אפ"ל

דאף שכנבואה לא נכתבה אבל הלשונות נכחבו בספרים וחכמי כמשנה קבלו הלשונות הללו מפי רואה אותן בספרים. והחת"ם כחב רק בלשון אם אפילו בעלי לב"ק יקראו לכן שמות איננו לכ"ק, אבל באמת לא עשו כן אלא כתבו מה שהיתה קבלה בידם. \_\_ וכעי"ז כי בשלכ"ק באריכות דכאותיות של לכ"ק משתלשלים מהמרכבה העליונה וכאשר מזכיר אות מן כאותיות יתכוו לורות קדושות ויתקשרו בשורש כאלילות וכיון שמשחלשל ממרכבה העליונה ע"כ הוא כדברי כחת"ם שרק מה שהקב"ה דיבר בו הוא לה"ה, כי מי יוכל לידע מהנעשה במרכבה העליונה זולת השי"ח לבדו. - חבל מ"מ גם כלשון שבדו חכמים יש בו קדושה כי ממקום קדוש יהלכו ורוה"ק הופיע בבית מדרשם. אבל לשונות שבדו במינים פיגול בוא לא ירוב שמא שמא יקרא ואסור לערב קודש בחול.

סימן כמ. נוסף על כל הנ"ל הנה גזרו חקיפי דתרעת ישרתל חרם חמור על כל הלומדים שם לשונות אחרות אף לשון המדינה, וגזרו אומר שאין כח ביד שום בי"ד שבעולם עד ביחת החשית לבעול בחרם כזב. ומכש"ב לשונם בעתה בזב שהסור בבחלע אף בחו"ל. - אולם בפרע אחד גרוע לשון זה בחו"ל מבח"יו. כי בח"י חושבים שלריך להם לפרנסתם ולכל לרכיהם והוי חללם כעין ע"ז של כסף וזהב שיש בה שום כסף, אבל בחו"ל שלא נצרך כלל לשונם ואין בה חועלת הוי כעין ע"ז של ען ואבן שאין לך בה הנאה כלום רק נתינת כבוד וגדולה לדרכי המינות, ולכן בענין זה עונשו חמור, כדאיתא במנחות משל למלך וכו׳ חיזה מהם עונשו מרובה. זה שלח הביח חף חותם של עיע. — וכבר נתבחר דחף קרוחת עשרת הדברות בטלו מפני תרעומת המינין וק"ו ענין זה שנפרן במלוחו בודחי יש לחוש טובה ושחני חינות לחשכח.

סימן ל. וכל הנ"ל הוא בענין לימוד לה"ק לבנים. אבל הבנות נחמעטו גם לדעת הספרי, ובפרע לדעת בתוספתא דלימוד כלשון כוא בשביל תורב דאין הבנות בכלל לימוד התורה. — ובגמ' פליגי בן עותי ור"ח, דב"ע סבר חייב חדם ללמד בתו תורה ור"ח סבר כל המלמד בתו תורה כאילו מלמדה חיפלות.

והרמב"ם פסק כר"א. ובברכ"י נדחק לנישב למה פסק כר"א. — אמנס באמח א"ל לומר שהכריע כר"א נגד ב"ע, דב"ע כחב העעם בשביל השקאח סוטה באם חשתה חדע שהזכוח חולה, וא"כ עכשיו שבעלו השקאח סוטה ששים חשהה חדע שהזכוח חולה, וא"כ עכשיו שבעלו השקאח סוטה שפיר מלי סבר ב"ע כר"א. — עוי"ל דלכאורה קשה על ב"ע האיך פסק ב"ע דחייב ללמד אח בחו חורה הלא אין כח ביד חכמים לגזור נגד הכונח ב"ע ללמדה רק פרשת סוטה דבזה לא מיעקר הכונח ב"ע ללמדה רק פרשת סוטה דבזה לא מיעקר הקרא דבניכם ולא בנוחיכם, נמלא לפי"ז דבשאר לימודים גם ב"ע מודה שאין ללמדה, אבל בזה"ז שאין השקאח סוטה אין ללמדה אבל בזה"ז שאין השקאח סוטה אין ללמדה כלל.

סימן לא. אלא דבאמת כא לא קשיא כאיך פסק ב"ע דחייב ללמדכ חורכ כיפך כמבואר בחורכ בניכם ולא בנותיכם, דכרי כ' כחת"ם לענין ריבית גוי שאסרו חכז"ל אף שכחוב לכדיא לנכרי חשיך, דלא אסרו ריבית עכו"ם אטו ריבית ישראל אלא משום כלאו דלא חלמד לעשות כתועבות כגוים, וא"כ גם מכ שאמר ב"ע שחייב ללמד את בתו חורכ לאו בשביל מלות ת"ת כוא דחייבכ אלא משום גדר עריות שלא חקל בכשקאת סועב. — ונראכ דכונת ב"ע כוא לומר שכשכל מחייב ללמוד את בתו חורכ אף שפעורכ ממלות ת"ת מ"מ כשכל מחייב ללמדכ חורכ משום גדר מרושה, אבל אין כוונתו שחייבת מלד גזירת חכמים.

סימן לב. ולפי"ז תו אין לורך נמי לדחוק דב"ע אמר רק על פ' סועה, דמלבד שלשונו לא מוכח כן שכרי כתב סתם ללמדה חורה גם מדברי הירושלמי מוכח דכוונת ב"ע ללמדה כל חורה. ועוד דאף לדידן דלא קיי"ל כב"ע מ"מ פסקינן דחייבת ללמוד הדינים בשייכים לאשה, כמבואר בס' חסידים שאם לא חדע המלוח איך חוכל להזהר במלוח, וא"כ א"א לומר דכוונת ב"ע הוא רק על פרשת סועה.

סימן לג. מלשון כס' חסידים נראכ דחורם שבכתב אסור לכחחלם ללמדם, ובטו"ז מחלק דפשוטי כדברים מוחר אפילו לכחחילה, אבל לימוד פירושי בחורם דרך כבנה אסור לכחחילה. — ולפי"ז ישנם ד' חילוקים: חושב"כ בדרך קריאה ופשוטי בדברים

מוחר לכחחילה; דרך הצנה והחחכמות אסור לכחחלה אלא שאינו כמלמדה תיפלות; חושבט"פ אסור לגמרי; ופסקי דינים השייכים לה מחוייבות הנשים ללמוד. ובכלל זה הוא גם דברי מוסר וחיקון המדות. בכל מחלק שם בס' חסידים דהאיש מליוה ללמוד בלה"ק והנשים בכל לשון, ומובן החילוק לפי שהאנשים לריכים ללמוד מקורי הדינים לכן לריכים ללמוד בלה"ק.

— ואולי גם מטעם זה לא הורגלי לדבר בלה"ק כי אז גם הנשים היו יודעות לה"ק והיו יכולין ללמוד מאסרי חב"ל.

סימן לד. ולפי כנ"ל דלריכה ללמוד הדינים השייכים לה א"כ יש לה ללמוד גם זאת לדעת שזכות תולה וא"כ איך הוכיח מזה ב"ע דחייבת ללמוד חורה כלא ידיעה זו שזכות חולה חלמוד עם הדינים השייכים לה. — ולדעת רש"י סובר ב"ע שלריכה ללמוד מקור הדין למה זכות חולה, ומנין לו לב"ע זאת, ואולי די הדין למה זכות חולה, ומנין לו לב"ע זאת, ואולי די ללמוד עמה ידיעה זו בסתמא.

סימן לה. יבואר דעת ב"ע דכנה בלימוד פסקי הלכות גרידא בלי לימוד מקור הדרשות עי"ז אין עדיין ידיעה ברורה כמו שהעלו הפוסקים. ואמרו חז"ל התנאים מבלי עולם שמורין הלכה מחוך משנחן. וכי המהרש"א דהמורין מחוך השו"ע בלי ידיעת מקור הדין בתלמוד הן בכלל מבלי עולם. וכ"ז הי' בימיו, אבל אחר שנחבאר השו"ע ע"י נושאי כליו אפשר לכוין אל הכלכה ע"י לימוד השו"ע ונו"כ, אמנם עדיף ללמוד עם מהור דברי החלמוד.

סימן לו. ובשו"ע הרב ה' ת"ח העלה דמלות ת"ח תרחי אית בה, מלות והגיח ומלות ידיעת החורה לידע כל הכלכות על בוריון. — ולא כאותן המבלים כל ימיהם בסברות כרסיות באופן שא"א לבוא בזה לידי בירור הוראה, ומהפכין אח"כ דברי אלקים חיים. אבל לרוד ללמוד השו"ע עם הנו"ה כמאירים עינים.

סימן דז. וא״כ הנשים שלומדין רק פסקי הכלכות אין לכם הבנה כראוי, חה מותר אף לדעת ר״א. וגבי בשקאת סועה ס״ל לב״ע, כיון שהקפידה החורה שיחברר האמת תיכף לכן הולרך ללמדה לימוד גמור עם הדרשות ומקורם. חה שכ׳ רש״י ז״ל דלב״ע תוכן הענינים

לריכה ללמוד הדרשות ומהורם בידיעה ברורה. --ולפו"ז עכשיו דחין בדיקת סוטה אף לדעת ב"ע אין חיוב ללמד את בתו תורב. — ולפי מה שנתבאר דגם לדעת ב"ע אין כחיוב ללמדה חורה אין להחשות לפ"ז דח״כ למה כתב הב״י דהעור פסק כר״ח חם גם ב״ע מודה דחיו חיוב עכשיו ללמדה חורה. דשפיר פסה בעור כר"א בהא דאמר דהוי כמלמדה חיפלות. משח"כ ב"ע לא ס"ל דבוו כחלמדה חיפלות.

םימו לח. עוד מטעם אחר אין ללמד את בחו חורכ, דכרי אסור ללמד תורה לחלמיד שאינו הגון. וגם במי שאין חוכו כברו אסור, והפלוגתא הוא בתם שאין יודעין בו מה הוא. — ואף כי בשאר איסורין שבתורה סמכינן אחזהת כשרות, מ"מ גבי לימוד החורה בחמיר ר"ג ואמר כל חלמיד שאין חוכו כברו אל יכנס לביה"מ וכלריך בחינה גם על פנימיות לבו של החלמיד.

סימן למ. להבין טעמו של ר"ג שהחמיר כ"כ בזה גראה חשום דחדתה לני לליחוד החורה לנשים שאמרו בירושלמי ישרפו ד״ת ואל ימסרו לנשים אף שיש להן חזקת כשרות, דיותר לריך להחמיר בלימוד החורה ולירד לסוף דעתם כי המכשול של חלמידים שאינם מהוגנים גדול הוא, כמו שהאריך הרמב"ם ז"ל וכתב שהם המחריבין את העולם והמכבין נרה של חורה. - וכן איחא בב"ר כל פירלה שאינה מן הגדולים אינה פירלה וכוי. - ולא מחזקינן בחזקת כשרות אלא בעניו שלא להכשיל אחרים באיסור במזיד ובשאט נפש. אבל ענין תוכו כברו זה תלוי בשלימות המדות. — והחובת הלבבות המריך בשער הפרישות דגם ברוב אנשי כתורם מתגבר ילרם לכעות לבבם מדרך כאמת, ות"ח שאין מדותיו מתוקנים ואין תוכו כברו בוא מזיק מאוד לדורו, ולכן בחמיר מאוד ר"ג שאל יכנס רק מי שהוא תוכו כברו. - ואחז"ל הלומד חורם לחלמיד שאינו כגון כזורק אבן למרקולים, וכ׳ הפרישה הטעם דכמו הזורק אבן למרקולים אף שמכוין לבזות בע"ו מ"מ עבירה הית בידו, כן גם בלומד לחלמוד שאינו הגון אף שלונחו למלוה עבירה היא בידו.

סימו מ. גם יש הרבה בחינות בענין תוכו כברו דמלינו לפעמים שסמכו על דעחם אף שכאדם

יראה רק לעינים מ"מ מאי דאפשר בעי למיעבד, וע"ז סמך ר"ג. וחבריו פליגי עליו וסברי דיש ללמוד חורה עם כל אדם שיש לו הזהת כשרות. הוז ממי שידוע בו שאינו הגוז. - אבל כל פלוגחחם הוא בבנים שמוטל עליהם מלות ח״ת. אבל בנות שהתורה פוערתן מת"ת ויש לחוש יותר שיוליאו דברי תורה לדברי הבאי אסור לכו"ע אם אין חוכה כברה. - והפלוגחא ביו ר"ח וב"ע כית בהים ליי בגוב. דלדעת ר"ח מף בקים לי׳ בגום שתוכה כברם אסור, וב"ע חולה עליו. ולפ"ז בזמנינו דלת קיי"ל קים לי בגוי, פשיעת דאסור ללמוד חורב לנשים.

סימו מא. ביאור הדינים מה שלריד והחיוב ללמוד עם כנשים לדעת כמלות שאיכו"ג וכאיסוריו. - בתשובת מברי"ל בעלה דחסור ללמוד לנשים ובוי כמלמדה חיפלות. ודיני המצוח ילמדו עפ"י ההבלה. אבל בס׳ חסידים מבואר שחייב ללמדה כל הדינים בשייכים לכ. דמ"ש במלמד את בתו תורב כאילו מלמדה תיפלות זהו רק בלימוד עומק חלמוד ועעמי במצוח. - מה שיש לפלפל בדברי המהרו"ל שכחב דבימי חזהי׳ ידעו תינוה ותינוהות בעומאה ועהרה עפ"י הבלת כחבות. דבחמת מניו לנו שלח כיי חז החגברות השכל כ״כ שחף תינוק ותינוק ת יכלו לקלוע דיני טומאה וטהרה, דברי אף לחי׳ של המהרי"ל עדיין יפלח חיד יכלו חינוק וחינוקות לקלוט במוחם דיני טומאה וטהרה אף עפ"י הקבלה. - גם המהרש"א נתחבט בזה וכי לחלה דחים וחשה היו בהיחיו בכל ההלכות ותינוק ותינוקות רק בדיני טומאה וטהרה שזה כיי בתמידות, אולם מלשון כגמי לא מוכח לחלק,

סימן מב. יבואר דאפ"ל שאין שום פלוגחא למעשה בין המהרו"ל והס׳ חסידים, דהנה שיקר כאיסור ללמד בתו תורב בוא על בידיעב שנכנם בלבב שזה מזיק לה כמ"ש כיון שנכנס חכמה בלבו נכנס בו ערמומית. ולפ"ז אין נפ"מ מאיזה לד בא לה הידיעה אם ע"י לימוד או מקבלת אבי׳, והמהרי"ל הביא ראי׳ מדורו של חזקי׳ בקבלת כאבות מותר, ולא אסור אלא לימוד כבנת כמקורות. - ובדורו של חזקי׳ שהי׳ מלח תורה סגי בקבלת האבות, אבל בדור האחרון נשתנה כמלב לגריעותה ולה סגי בקבלת כחבות וכחמכות

שעפ"י רוב גם הם אינם בקיאים בההלכות, ולכן לעת כזאת יש זורך לחנך הבנות באיזה חינוך כשר.

סימן מג. גם מחשובת מהרי"ל עלמו משמע שחלוי

במלב הדור, וכחב על דורו שלריכות לידע

עכ"פ האסור והמוחר אלא שסגי לה בקבלת האבות.

— ואולי חשש המהרי"ל ללמד לבנות אף המוחר מחשש
שלא תמשוך ללמוד האסור. — מ"מ זה ברור שמוכרחות
לידע האסור והמוחר ובדורינו לא סגי בקבלת האבות
כאשר נתבאר, שהרי גם הם לריכין לאוחו דבר. —
ולדינא פסק הרמ"א דחייבת האשה ללמוד דינים
השייכים לה, וזהו כדברי הס"ח ובני ישראל יולאין
ביד רמ"א.

סימן מד. וכב"י באו"ח כ' בשם כאגור דנשים מברכות ברכה"ת, דלא אמרו דמלמדם חיפלות אלא בחושבע"פ, וחמך יסודתו על הסמ"ג, אולם גם פוסקים אחרים ס"ל כן. — ולדעת הר"י בחום' ר"ה דנשים מברכות על מ"ע שהו"ג מדעולין למנין שבעה לכאורה משמע דס"ל שכשים אין חייבות ללמוד הדינים לכאורה משמע דס"ל שכשים אין חייבות ללמוד הדינים השייכים להן ודלא כהסמ"ג. — ואולי י"ל בדעת הר"י דסובר דמה שמחוייבין ללמוד הדינים שלהן אינו בשביל ח"ח אלא בשביל קיום המלוח, כמו שנתבאר לעיל בענין סברת החת"ם אלל ריבית, ולכן דייק לר"י דמברכות על מ"ע שהו"ג.

סימן מה. גם הברכי יוסף הקשה לפי מה דאמרינן
דלריכות הנשים ללמוד הדינים השייכים בהו
א״כ מאי פריך הגמ' גבי אסכרה נשים יוכיחו הלא
גם הם חייבים בדינים דידהו. — ורלה לחרץ דאי
בקיאי בהם תו אין חיוב עליהם ללמוד. — ולא הרווחנו
בזה כלום דעדיין לריכה ללמוד עד שחדע ועל זמן זה
יש מליאות אללם עון ביעול תורה. — ונראה דכונתו
שאין החיוב עליהם מלד ת״ת אלא מלד קיום המלות.
— ואף שהב״י הכריע דנשים אין מברכות על מלות
וע״כ דס״ל, דבחורה יש חלק שמחוייבות בה הנשים
ואינו דומה לשאר מ״ע שהז״ג שפעורות לגמרי. —
ומ״ש האגור דבחובה"כ לא הוי כמלמדה חיפלות

חיוב, והאיך תאמר ולונו, וע"כ שהאגור סובר שחוכל לומר ולונו גם על מה שפטורות, אלא שאין בזה איסור.

סימן מן. הגר״א ז״ל הכרוע כדעת החוס׳ דנשים מברכות על מ״ע שכז״ג, ודחב דברי המג״א בשם האגור דבאיך תאמר ולונו כיון שמיעט הקרא בניכם ולא בנותיכם. — ולריך להבין לפי״ז איך פסק כהתוס׳ דמברכות על כל מ״ע שבז״ג, דאיך תוכל לומר ולונו דבא פטורות לגמרי.

סימן מז. ובסגסות סיעב״ן ז״ל כ׳ ליישב למס אין לכבית רתי׳ מסך דחשם טולם למנין ז׳, ולדבריו לת לריכין לדחוק כישוב סתום׳. תלת שתין בחירוצי שום חידוע. — תולם חינו מובן מש״כ דנשים חייבין בחושבע״פ, דחינת שתין בזם חיסורת תבל גם חיובת לית בה. ותולי כוונתו על הדינים בשייכין בסו שזם מחויבין לדעת. — וחומר החיסור ללמוד עם נשים מה שתחרו חכז״ל נוכל ללמוד ממה שתחרו חכז״ל נוכל ללמוד ממה שתחר ר״ת ישרפו ד״ת ותל ימסרו לנשים, וע״כ שרתו בזה מרון גדול, ותין בכח שום תדם לבטל דיבור מדבריהם.

סימן מח. זיש חולים בוקי סרוקי בהחפץ חיים ז"ל כאילי בחיר ללמוד בזמנינו עם הנשים מה שאסרו חכז"ל, וזכו הואאת שם רע על אותו לדיק, כי לא בחיר מעולם מה שאסור מדינא, אלא מה שנהגו שלה ללמוד עם הנשים כלל רק סמכו על קבלת האבות, וע"ז כתב דבזמנינו שנחרופף הקבלה מוחר ללמוד דזה אינו אסור מאד הדין, וגם דייק לכתוב ללמדם חומש, ולא פירש"י ודרשות חז"ל שזה אסור.

**סימן ממ.** מלשון הח״ח בליקוטי הלכוח שנו משמע דאין לאשה ללמוד רק הדינים השייכים לה, אולם ממשמטות הפוסקים משמט דחייבות ללמוד כל הדינים שמחוייבות הנשים כאנשים, וכן הוא משמטות לשון הרמ״א.

סימן 1. לריך להשגיח בעין פקוחה על חינוך הבנוח ובפרע להרחיקם מספרים חילונים שהוא שורש כל אבוח מזיקין ומעיל ארם בנפש וכל באיי לא ישובון. — ומועל על האבוח ומנהלי בחי הספר להשגיח בהשגחה מעולה להעמיד זרע ברוכי ה׳.

# מפתח

## תורה

#### בראשית

ה, ג, ויולד בדמותו כצלמו, מאמר ג, סימו כז, עמוד תל.

### T)

ו, יה, והקימותי את בריתי אתך, מאמר ב. סימן מה, עמוד רמו.

ס, כה, ויאמר ארור כגען, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמד.

ט, כז, יפת אלקים ליפת, מאמר א, סימן יב, עמוד לב.

יא, א, שפה אחת ודברים אחדים, מאמר ב, סימן נג, עמוד רנג.

יא, ז, הבה גרדה ונכלה שם שפתם, מאמר ג, סימן יט, עמוד תכג.

## לד

יב, י, וירד אברם מצרימה, מאמר ב, סימן יח, עמוד רטו.

יב, ה, ויצאו ללכת ארצה כנען, מאמר ב, סימן קכד, עמוד שלה.

יב, טו, ולאברם היטיב בעבורה, מאמר ב, סימן קו, עמוד שיב.

יד, יג, ויגד לאברם העברי, מאמר ג. סימן טז, עמוד תכ.

סו, יא, וישב אותם אברם, הקדמה עמוד יח.

טו, יג, ידוע תדע כי גר יהיה זרעך, מאמר א, סימן עט, עמור צה.

סו, יד, ואחרי כן יצאו ברכוש גדול, מאמר ב, סימן קז, עמור שיב.

סו, יו, ויהי השמש באה ועלטה, מאמר ב, סימן קיג, עמוד שיח.

#### 2777

יח, כו, אם אמצא בסדום וגור ונשאתי לכל המקום בעבורם, הקומה עמוד טו. יט, ה, ונדעה אותם, מאמר ב, סימן לו, עמוד רלו.

כא, יט, ויפקח אלקים את עיניה, מאמר ב, סימן קכא, עמוד שכט.

כב, יב, אל תשלח ידך אל הנער, מאמר ב, סימן קיג, עמוד שיט.

## תולדות

כו, כב, כי עתה הרחיב הי לנו ופרינו בארץ, מאמר ב, סימן קנו, עמוד שע.

## וישלח

לב, ט, והיה המחנה הנשאר לפליטה, מאמר א, סימן קיא, עמוד קכג. לה, כב, וישכב את בלהה, מאמר א.

סימן קלא, עמוד קלז.

## מו, ד. אנכי ארד עמך מצרימה, מאמר

א, סימן סד, עמוד פ. מו, לט, ויעל לקראת אביו גושנה, מאמר ב, סימן קכט, עמוד שמ.

#### ווחוי

וינש

מט, יא, אוסרי לגפן עירה, הקדמה עמוד יח.

#### שמות

ב, א, וילך איש מבית לוי, מאמר ב, סימן כא, עמוד ריח.

ב. כא. ויואל משה לשבת את האיש, הקדמה עמוד יז.

ב, כג, ויאנחו בני ישראל מן העבודה, מאמר א, סימן עט, עמוד צה.

ו, א, כי ביד חזקה ישלחם, מאמר א, סימן טז, עמוד לה.

#### רארא

ו. כ, ויקח עמרם את יוכבד דודתו, מאמר ב, סימן כא, עמוד ריח. יא, ה, וירדו כל עבדיך אלה אלי, מאמר

#### X2

א, סימן סז, עמוד לה.

יב, ו, והיי לכם למשמרת, הקדמה עי ח.
יב, לו, וינצלו את מצרים, מאמר א,
סימן יט, עי לו. מאמר ב, סיי קי, עי שטז.
יב, לח, וגם ערב רב עלה אתם, מאמר
ג, סימן כז, עמוד תל.

יב, לט, ולא יכלו להתמהמה, הקדמה עמוד ית.

### בשלח

סו, כו, אם שמוע תשמע בקול ה״א, מאמר ג, סימן טו, עמוד תיט.

## יתרו

יח, כא, אנשי חיל, ורש"י שם, מאמר א, סימן קנט, עמוד קנו.

כ, ב, אנכי ה"א אשר הוצאתיך, מאמר א, סימן מה, עמוד נט.

כ, ז, לא תשא, הקדמה עמוד ה.

#### משפמים

כא, לג, ולא יכסגו, מאמר ב, סימן ה, עמוד רב.

כב, כז, ונשיא בעמך לא תאור, מאמר א, סימן קלב, עמוד קלח.

כג, ב, אחרי רבים להטות, מאמר א, סימן קנד, עמוד קנד.

כג, דיה, כי תפגע, כי תראה, מאמר ב, סימן עג, עמוד רעב.

כג, ז, ונקי וצדיק אל תהרוג כי לא אצדיק רשע, מאמר א, סימן מ, עמוד נב. כג, ח, ושוחד לא תקח כי השוחד יעור עיני חכמים ויסלף דברי צדיקים, הקדמה עמוד טז. מאמר א, סימן קמה, עמוד קמח. סימן קעג, עמוד קסו.

כג, כס, לא אגרשנו מפניך שנה אחת, מאמר ב. סימן לא, עמוד רל.

כג, לג, לא ישבו בארצך פן יחטיאו אותך לי, מאמר ב, סימן ט, עמוד רת. סימן ג, עמוד רנא.

#### כי תשא

לא, יג, אך את שבתותי תשמורו, מאמר א, סימן סד, עמוד עט.

לב, א, כי זה משה האיש, מאמר א, סימן מז, עמור סא.

לב, יא, למה ה' יחרה אפך בעמך, מאמר א, סימן קעו, עמוד קסט.

לב, יז, קול מלחמה במחנה, הקרמה

לב, כז, שימו איש חרבו, מאמר א, סימן קעו, עמוד קסט.

לב, ל, אתם חטאתם חטאה גדולה, מאמר א, סימן קעו, עמוד קסט.

לב, לה, ויגוף ד׳ את העם על אשר עשו את העגל, הקדמה עמוד ו.

לד, טו, וקרא לך ואכלת מזבחו, מאמר ב, סימן כז, עמוד רכו.

## פקודי

שמוד טו.

מ, יח, ויקם משה את המשכן, מאמר ב, סימן עא, עמוד ער.

#### ויקרא

א, יז, לא יבדיל, מאמר ב, סיי ה, ע' רב.
ד, כב, אשר נשיא יחטא, מאמר א,
סימן קג, עמוד קנב. סימן קנב, עמוד קנד.
ה, א, ושמעה קול אלה, מאמר א, סימן
קטו, עמוד קכו.

#### שמיני

ס, ז, זה הדבר אשר צוה ה' תעשו, מאמר ב, סימן קמה, עמוד שנט. תזריני

יב, ג, ביום השמיני ימול, מאמר ג, סימן ל, עמוד תלד.

יג, יג, כולו הפך לבן טהור הוא, מאמר א, סימן קסט, עמוד קסג.

#### אחרי

יח, ג, כמעשה ארץ מצרים אשר אני מביא אתכם שמה, מאמר ב, סימן קלא, עמוד שמג.

יה, כה, ותקיא הארץ את יושביי, מאמר ב, סיי קכז, עמוד שלו, סיי קל, עמוד שמא. יה, כה, ולא תקיא הארץ אתכם, מאמר א, סימן קב, עמוד קיג. מאמר ב, סימן מג, עמוד רמד. סימן קל עמוד שמא.

## קדושים

ים, יב, ולא תשבעו בשמי לשקר, הקדמה עמוד ה.

יט, יד, ולפני עור לא תתן מכשול, מאמר א, סימן קכט, עמוד קלה. יט, יז, הוכח תוכיח, מאמר א, סימן קעח, עמוד קעא.

יט, יז, ולא תשא עליו חטא, מאמר א, סימן נג, עמוד רנג.

יט, כה, וכי תבואו אל הארץ, מאמר ב, סימן קכה, עמוד שלה.

כ, ה, ושמתי אני את פני באיש ההוא ובמשפחתו, מאמר א, סימן קמ, עמוד קמד. מאמר ב, סימן קלו, עמוד שנ.

## אמור

כב, ג, ונכרתה הנפש ההיא, מאמר ב, סימן כו, עמוד רכה.

#### בהר

סימו עא, עמוד רסח.

כה, כה, כי ימוך אחיך, מאמר א, סימן יט, עמוד לז. מאמר ב, סי׳ קי, עמוד שטז. כה, לא, גאולה תהי׳ לז, מאמר ב,

כה, לח, להיות לכם לאלקים, מאמר ב, סימן כח, עמוד רכז.

כה, מה, מבני התושבים הגרים עמכם מהם תקנו עבד ואמה, מאמר ב, סימן לב, עמוד רלא.

כו, ב, את שבתותי תשמורו ומקדשי תיראו, מאמר ב, סימן קמו, עמוד שנט.

#### בחקותי

כו, לב, והשימותי אני את הארץ, מאמר ב, סימן קלח, עמוד שנב.

כו, לג, ואתכם אזרה בגוים, מאמר א, סימן יז, עמוד לו. מאמר ב, סימן קי, עמוד שיו.

כו, לד, אז תרצה הארץ את שבתותיי, מאמר ב, סימן קמח, עמוד שסא.

כו, לז, וכשלו איש באחיו, מאמר ב, סימן קלו, עמוד שנ.

כו, מב, והארץ אזכור, מאמר ב, סימן עא, עמוד ער.

כו, מג, והארץ תעוב, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמד.

#### נשא

ה, ב, צו את בנ"י וישלחו מן המחנה, מאמר ב, סימן קט, עמוד שיר.

ז, א, ויהי ביום כלת משה, מאמר א, סימן סד, עמוד עח.

ז, פט, וישמע את הקול מדבר אליו, מאמר ג, סימן טו, עמוד תיט.

## כהעלותך

משה

ט, טו, וביום הקים את המשכן, מאמר א, סימן סד, עמוד עח.

ט, כג, על פי ה׳ יחנו ועל פי ה׳ יסעו, מאמר ב, סימן קכט, עמוד שמ.

יא, טז, והתייצבו שם עמך, מאמר א, סימן קנ, עמוד קנא.

## שלח

יג. ג, וישלת אותם משה, מאמר א, סימן ו, עמוד רב.

יג, כג, ואשכול ענבים אחד, מאמר א, סימן סו, עמוד פב.

יג, כח, אפס כי עז העם היושב בארץ, מאמר ב, סימו קלא, עמוד שמג.

יג, לְ, עלה נעלה, מאמר ב, סימן ו, עמוד רב.

יג, לב, ארץ אוכלת יושביי, מאמר ב, סימן מ, עמוד רמא.

יד, זיט, סובה הארץ מאוד מאוד וגר׳ אך בה׳ אל תמרודו, מאמר ב, סימן קלג, עמוד שמז.

יד, ט, סר צלם מעליהם, מאמר ב, סימן קלא, עמוד שמג.

יד, כא, חי אני וימלא כבודי את כל הארץ, מאמר ב, סימן קי, עמוד שטז. יד, כג, וכל מנאצי לא יראוה, מאמר ב, סימו ו, עמוד רג.

יד, מא, למה זה אתם עוברים את פי ה׳, מאמר ב, סימן קמו, עמוד שכא.

טו, כד, והיה אם מעיני העדה נעשתה לשגגה, מאמר א, סימן קמט, עמוד קנ. טו, לא, כי דבר ה' בזה, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלח.

טו, לט, וראיתם אותו וזכרתם את כל מצות ד', מאמר ב, סימן לד, עמוד רלד. טו, מ, והייתם קדושים לאלקיכם, מאמר ב, סימן סט, עמוד רסז.

#### קרח

טז, טו, אל תפן אל מנחתם, מאמר ב, סימן נג, רנג.

יז, ג, כי הקריבום לפני ה' ויקדשו, מאמר ב, סימן עא, עמוד ער. יז, ה, ולא יהי' כקרח וכעדתו, מאמר

ב, סימן נג, עמוד רנג.

#### חקת

יס, כ, זאת התורה אדם כי ימות באהל, מאמר ב, סימן יט, צמוד רטו.

## בלכ

כב, כ, קום לד אתם, מאמר ב, סימו קיח, צמוד שכו.

כג, ה, וישם ה׳ דבר בפי בלעם, מאמר א, סימן קעו, עמוד קסט.

כג, כט, לא איש איל ויכזב, מאמר א, סימן קעו, עמוד קסט.

כד, ה, מה טובו אהליך יעקב, מאמר א, סימו קעו, עמוד קסט.

כד, ז, יול מים מדליו, מאמר ג, סימו ח, עמוד תיא.

כה, א, וישב ישראל בשטים, מאמר א, סימז קעו, צמוד קסט.

כה, ו, והמה בוכים פתח האהל, מאמר ב, סימן קמג, צמוד שנו.

#### פנחם

כו, כא, ולפני אלעזר הכהן יעמוד ושאל לו במשפט האורים, מאמר ב, סימן יג, צמוד ריא.

#### ממות

ל. ג. לא יחל דברו, מאמר ב, סיי עה, עמוד רעד.

ל, יג, אישה הפרם וה׳ יסלח לה, מאמר ב, סימן כב, עמוד ריט.

## מפטי

לג, נב, והורשתם את הארץ, מאמר ב, סימן א, עמוד קצו.

לג, נה, ואם לא תורישו את יושבי הארץ מפניכם והיי אשר תותירו מהם לשכים בעיניכם, מאמר א, סימו קכט, עמוד קלה. לג, נו, כאשר דמיתי לעשות להם אעשה לכם, מאמר ב, סימן ה, עמוד רא. לד, ב, כי אתם באים אל הארץ כנען,

מאמר א, סימן קכד, עמוד קלב. מאמר ב, סימו קיג, עמוד שיט.

לד, ב, זאת הארץ אשר תפול לכם לנחלה, מאמר ב, סימן ה, עמוד רא.

לד, ב, ארץ כנען לגבולותיי, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמד.

לה, לד, ולא תטמא את הארץ, מאמר ב, סימן קלו, צמוד שמט.

לה, לז, ולא תטמא את הארץ, מאמר ב, סימו מד, עמוד רמה.

מפתח

#### דברים

א. ז. ובואו הר האמורי, מאמר ב, סימן א, עמוד קצו.

א, יו, לא תגורו מפני איש, מאמר א, סימן קיב, עמוד קכה.

א, כא, עלה רש, מאמר ב, סימו א, עמוד קצו. סימן ה, עמוד רב.

א. כה, ויאמרו טובה הארץ, ורש"י שם. מאמר א, סימן קעד, עמוד קסו.

## ואתחנו

ג, כו, אל תוסף דבר אלי, מאמר ב, סימן קד, עמוד שט.

ד, ט, השמר לד ושמור נפשד מאור. מאמר ב, סימן קנד, צמוד שסו.

ד, ט, והודעתם לבניך ולבני בניך, מאמר ג, סימן ל, עמוד תלג.

ד, יד, ואותי צוה ה׳, מאמר א, סימו קסה, צמוד קנט.

ד, כה, כי תוליד בגים וגרי ונושנתם, מאמר א, סימן צז, עמוד קי. סימן קנג, עמוד קנד. מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלר. סימן קנו, עמוד שסט.

ד, כה, ועבדתם שם אלהים מעשה ידי אדם, מאמר א, סימן ה, עמוד כה. סימן קז, עמוד קיח. סימן קיט, עמוד קל. מאמר ב, סימן קנג, עמוד שסו.

ד, לד, ובמלחמה וביד חזקה, מאמר א, סימן טז, צמוך לה. סימו עמ, צמוד צה. ד, מד, וואת התורה אשר שם משה לפני בני ישראל, הקדמה עמוד ט.

ה, א, ולמרתם אותם ושמרתם לעשותם, מאמר ג, סימן יא, עמוד תיד. סימן כא, צמוד תכו.

ה. כז, שובו לכם לאהליכם, מאמר ב, סימו ה, עמוד רב.

ו. ה, בכל נפשך ובכל מאודר, מאמר ב, סימן נס, עמוד רנה.

ז, ב, לא תחנם, מאמר ב, סימן ט, עמוד רח.

ז, י, ומשלם לשונאיו אל פניו להאבידו, מאמר ב, סימן מו, עמוד רמז. סימו גג. עמוד רנג. מאמר ג, סימן לז, עמוד תלט.

## עקב

ח, א, למען תחיון ורביתם ובאתם וירשתם, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמד. ת, ט, ארץ אשר לא במסכנות תאכל בה לחם, מאמר ב, סימו מא, צמוד רמב. ח, י, ואכלת ושבעת וברכת, מאמר ב, סימן פס, עמוד רצב.

ט, ז, ממרים הייתם עם די, מאמר א, סימו קסט, עמוד קסג.

ט, כב, ואת הטאתכם אשר עשיתם את העגל, מאמר א, סימן צב, עמוד קח.

ט, כג, עלו ורשו את הארץ, מאמר ב, סימו א, עמוד קצו. סימן ה, עמוד רב. ט, כז, ותמרו את פי ה׳, מאמר ב. סימן א, עמוד קצז. סימן ה, עמוד רב. י, יא, אשר נשבעתי לאבותם לתת להם, מאמר ב, סימן קטו, עמוד שכב.

י, יב, מה ה"א שואל מעמר, מאמר א, סימן מ, עמוד כד.

י, טז, ומלתם את ערלת לבבכם, מאמר ב, סימו קמו, צמוד שנט.

י, יז, כי ה"א הוא אלקי האלקים, מאמר ב, סימן קמו, עמוד שנט.

י, כ, את ה"א תירא וגו׳ ובשמו תשבע, מאמר ב, סימן עז, עמוד רעו. תוכו

הענינים עמוד שפה. יא, יב, ארץ אשר ה״א דורש אותה תמיד, מאמר ב, סימן ה, עמוד רא.

יא, יג'יד, והיה אם שמוע וגו' ואספת דגנך, מאמר ב, סימן קכה, עמוד שלה. יא, טז, השמרו לכם פן יפתה לבבכם, מאמר א, סימן קד, עמוד קטו. סימן קעו, עמוד קסט. מאמר ב, סימן מג, עמוד רמג. סימן קמג, עמוד שנז.

יא, טו־יו, וסרתם ועבדתם וגר׳ וחרה אף ה׳ בכם, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלז.

יא, יט, ולמדתם אתם את בניכם, מאמר ג, סימן א, עמוד תג. סימו ג, עמוד תו. יא, יס, לדבר בם, מאמר ג, סימו יא. עמוד תיד.

יא, כג, וירשתם גוים גדולים ועצומים מכם, מאמר ב, סימן א, עמוד קצו. יא. כד. כל המקום אשר תדרוך כף

רגלכם, מאמר ב, סימן כב, עמוד רכ.

#### 787

יא, לא, וירשתם אותה וישבתם בה. מאמר ב, סימן א, עמוד קצה. סימן סד, עמוד רסב. סימן קא, עמוד שז. סימן קיז, עמוד שכד.

יב, ב, אבד תאבדון את כל המקומות. מאמר א. סימן צ, עמוד קו. מאמר ב, סימן קכט, עמוד שמ.

יב, ב, אשר אתם יורשים אותם, מאמר א, סימן צג, עמוד קת.

יג, ד, כי מנסה ה"א אתכם, הקדמה עמוד ח. מאמר א, סימן פח, עמוד קה. סימן קנא, עמוד קנג.

יג, ו, כי דבר סרה, הקדמה עמוד יד.
יג, ט, לא תחמול ולא תכסה עליו,
מאמר א. סימן קיב, עמוד קכח. סימן קפה,
עמוד קעה. מאמר ג. סימן ג. עמוד חכד.
סימן כו, עמוד חכט.

יג, יח, ולא ידבק בידך מאומה, מאמר ב, סימן קלג, עמוד שמו.

יד. כג, למען תלמד ליראה, מאמר ב. סימן מה, עמוד רמו. מאמר ג, סימן ט, עמוד תיב.

יד, כט, למען יברכך ה״א בכל מעשה ידך אשר תעשה, מאמר א, סימן מה, עמוד נח. סימן עו, עמוד צב.

טז. ג, למען תזכור את יום צאתך מארק מצרים כל ימי חייך, מאמר א, סימן יט, עמוד לו.

טז, טז, יראה כל זכורך במקום אשר יכחר, מאמר ב, סימן קל, עמוד שמא.

#### שופמים

טז, יט, כי השוחד יעור עיני חכמים ויסלף דברי צדיקים, מאמר א, סימן קכט, עמוד קלה.

יז, ו, על פי שנים עדים, מאמר א, סימן ק, עמוד קיב.

יז, ט, אל השופט אשר יהיה בימים ההם, מאמר א, סימן קטא, עמוד קנז. מאמר ב. סימן צה, עמוד רצט.

יז, יא, לא תסור, מאמר ב, סימן ו, עמוד רב.

יז, טו, לא תוכל לחת עליך איש גכרי, מאמר א, סימן פט, עמוד קו. יז, יז, ולא ירבה לו נשים ולא יסור

לבבו, מאמר א, סימן קכט, עמוד קלה. מאמר ב, סימן מג, עמוד רמג.

יח, ט, לא תלמוד לעשות כתועבות הגוים ההם, מאמר ג, סימן לא, עמוד תלד. יח, טו, אליו תשמעון, מאמר א, סימן סכג. צמוד כלב.

יח, כב, לא תגור ממנו, מאמר ג, סימן כו, עמוד תכט.

יט, יט, כאשר זמם לעשות, מאמר א, סימן קנ, עמוד קנב.

כ, ה, ולא חנכו, מאמר ב, סימן סד, עמוד רסב.

כ, ו, מי האיש אשר נטע כרם, מאמר ג, סימו ב, צמוד תד.

כ, ז, ומי האיש אשר ארש אשה, מאמר ג, סימן ב, עמוד תד.

כ, י, כי תקרב אל עיר, מאמר ב. סימן כה, עמוד רכב.

כ, טז, לא תחיה כל נשמה, מאמר ב, סימן יב, עמוד רי.

כ, יז, החרם תחרימם, מאמר ב, סימן א, עמוד קצו.

כ, ית, למען אשר לא ילמדו אתכם לעשות ככל תועבותם, מאמר ב, סימן ה, עמוד רא.

#### תצא

כא, טו, כי תהיין לאיש שתי נשים, מאמר ג, סימן לא, עמוד תלד.

כב, ה, לא יהיי כלי גבר על אשה, מאמר א, סימן קלה, עמוד קמ.

כב. ו, כי יקרא קן צפור, מאמר א, סימן צא, עמוד קו. מאמר ב. סימן ח, עמוד רו. סימן ע, עמוד רסו.

כב, ה, כי תבנה בית חדש, הקדמה עמוד י.

כב, ח, לא תשים דמים בביתך, מאמר ב, סימו קנד, עמוד שסו.

כג, י, ונשמרת מכל דבר רע, מאמר ג, סימן ב, עמוד תד.

בג, טו, ולא יראה בך ערות דבר ושב מאחריך, מאמר א, סימן קלה, עמוד קמ. מאמר ב, סימן טו, עמוד ריג.

כג, סז, לא תסגיר עבד אל אדוניו, מאמר ב, סימן ז, עמוד רד. סימן קו, עמוד שיא.

כג, כא, לנכרי תשיך, מאמר ג, סימן לא, עמוד חלד.

כד, ד, ולא תחטיא את הארץ, מאמר ב, סימן מד, עמוד רמה.

כה, ידיים, זכור, לא תשכח, מאמר כ, סימן לה, עמוד רלו.

#### תבא

כז, כו, ארור אשר לא יקים את דברי התורה הואת, הקדמה עמוד יא. מאמר ג, סימן י, עמוד תיג.

כח, כס, והיית ממשש בצהרים, מאמר ב, סימן קכ, עמוד שכו. סימן קנו ע' שע. כח, מו, תחת אשר לא עבדת את ה"א בשמחה ובטוב לבב, מאמר ב, סימן קנו, עמוד שעא.

כח, נט, והפלא הי את מכותך, הקדמה עמוד ה. מאמר א, סימן קסג עמוד קנה. כה, נט, חליים רעים ונאמנים, מאמר א. סימן קלו, עמוד קמא.

#### נצבים

כט, ט, אתם נצבים היום, מאמר ג, סימו לב, צמוד תלו.

כט, יד, כי את אשר ישגו פה וגו׳ ואת אשר איננו פה, הקדמה עמוד יז. מאמר א, סימו לד, עמוד מה.

כט, מז, ותראו את שקוציהם עץ ואבן, מאמר ג, סימן כט, עבוד תלב.

כט, כב, גפרית ומלח שריפה כל ארצה, מאמר ב, סימן ה, עמוד רא.

כס, כב, כמהפכת סדום ועמורה, מאמר ב, סימן לו, עמוד רלז.

כס, כח, הנסתרות לה׳ אלקינו, מאמר ג, סימן מ, עמוד תמג.

ל, א. והשבות אל לבבך, מאמר א, סימן מא, עמוד נה. מאמר ב, סימן קט, עמוד שיד.

ל, ב, ושבת עד ה' אלקיך, מאמר א, סימן מ, עמוד נא. סימן פ, עמוד קא. מאמר ב, סימן קט, עמוד שיד. סימן קלג, עמוד שמו.

ל, יג, לא מעבר לים היא, מאמר ג, סימן ו, עמוד תט.

ל, כ, לאהבה את ה״א לשמוע בקולו ולרבקה בו, מאמר ב, סימן קכג, ע׳ שלב

## דולך

לא, יב, הקהל את העם האנשים והנשים והפף, מאמר ג, סימן לב, עמוד חלו. סימן מז, עמוד תנא.

לא, יח, ואנכי הסתר אסתיר פני, מאמר ב, סימן קנו, עמוד שסם.

לא, יט, ועתה כתבו לכם את השירה הזאת, מאמר א, סימן קסד, עמוד קנח. לא, כא, כי לא תשכח מפי זרעו, מאמר א, סימן קסג, עמוד קנח. סימן קסח, עמוד קסא. מאמר ג. סימן ז, עמוד תי.

### האזינו

לב, ח, יצב גבולות עמים, מאמר ב, סימן קנג, עמוד שסו.

לב, סז, וינבל צור ישועתו, מאמר א, סימן ק, עמוד קיא.

לב, ל, אם לא כי צורם מכרם והי הסגירם, מאמר ב, סימן לא, עמוד רלא.

#### ברכה

לג, ה, וללוי אמר, מאמר ג, סימן טו, עמוד תיט.

לג, יח, שמח זבולן בצאתך ויששכר באהלך, מאמר ב, סימן קב, עמוד שז. לד, ד, זאת הארץ וגוי לזרעך אתננה הראיתיך בעיניך, מאמר ב, סימן קיג, עמוד שכ.

לד, י, ולא קם נביא עוד בישראל כמשה, מאמר א, סימן לז, עמוד מח.

## תרגום אונקלום

וישב — ואת כל אשר עושים שם הוא היי עושה, במימריי הוה מתעביד, מאמר א, סימן נג, עמוד סח. סימן סה, עי פא. בשלח — ביד רמה, בריש גלי, מאמר א, סימן טז, עמוד לה. סימן עט, עמוד צו. תשא — על העגל אשר עשו, על דאשתעבדו לעגלא, הקדמה עמוד ו.

## תרגום יונתן בן עוויאל

בלק — והמה בוכים, ואינון בכיין וקריין שמע, מאמר ב, סימן קמג, עמוד שנז. פנחס — הנני נותן לו את בריתי שלום, וייחי בחיי עלמא למבשרא גאולתא בסוף יומיא, מאמר א, סימן ג, עמוד סב.

## רש״י על התורה

נה -- שפה אחת, לשון הקודש, מאמר ג, סימן טו, עמוד תכ. סימן כח, עמוד תל. ומשם הפיצם, למד שאין להם חלק לעוה"ב, מאמר ב, סימן נג, עמוד רנג. לך -- ואנשי סדום רעים, ואעפי"כ לא נמנע לוס מלשכון עמהם, הקדמה עי סו. עמק המלך, שהמליכו את אברהם עליהם, מאמר ג, סימן טו, עמוד תכ. וירד העים, רמז שיבא דוד בן ישי לכלותם וכוי, מאמר א, סימן כה, עמוד מ. ויצא -- שוכב עליי, קיפל הקב"ה כל א"י תחתיו, מאמר ב, סימו קכט, צמוד שמ. כי אם בית האלקים, שנעקר הר המורף וכא לכאן, מאמר ב, סימן קכט, עי שמ. וישב -- מעמק חברון, מעצה עמוקה של אותו צדיק הקבור בחברון, מאמר ב, סימן יט, עמוד רטו.

מקץ — למה תתראו, למה תראו עצמכם בפני בני ישמעאל ובני עשו כאילו אתם שבעים, מאמר א, סימן ס, עמוד עד. ויחי — ואגידה לכם, בקש לגלות את הקץ ונסתלקה ממנו שכינה, מאמר א, סימן קסו, עמוד קנט.

שמות — כי ביד חזקה ישלחם, מפני ידי החזקה, ומזרחי וגו"א שם, מאמר א, סימן סז, עמוד לה.

משפטים — לפניהם, שהמביא ריני ישראל בפני עכו"ם וכו' מייקר שם האלילים, מאמר א, סימן קא, עמוד קיג.

תשא — אך את שבתותי תשמורו, אנ״פ שתהיו רדופין ווריזין וכוי שבת אל תדחה מפניי, מאמר א, סימן סד, עמוד עט. כי זה משה האיש, כמין דמות משה הראה להם השטן, מאמר א, סימן מז, עמוד סא.

פקודי — המשכן משכן, ב״פ רמז למקדש שנתמשכן בשני חורבנין, מאמר א. סימן נח, עמוד עא. הוקם המשכן הוקם מאליו, מאמר א. סימן סד, עמוד עח.

ויקרא — אשר נשיא יחטא, אשרי הדור שהנשיא שלו נותן לב להביא כפרה על שגנתו, מאמר א, סימן קנב, עמוד קנד. שמיני — ויצאו ויברכו, צ"י קרבנותיו

ועבודתו תשרה שכינה בכם, מאמר א, סימן סד, עמוד עח.

אחרי — כמעשה ארץ מצרים, שמעשיהם מקולקלים מכל האומות, מאמר ב, סימן קלא, עמוד שמג.

קדושים — קדושים תהיו, כל מקום שאתה מוצא גדר ערוה אתה מוצא קדושה, מאמר ג, סימן לא, עמוד תלה. ואבדיל אתכם מן העמים להיות לי, אם אתם מובדלים מהם הרי אתם שלי וכרי, מאמר א, סימן קג, עמוד קיד.

אמור — ונכרתה, יכול מצד זה לצד אחר, מאמר ב, סימן כו, עמוד רכה.

בהר — בהר סיני, מה שמיטה נאמרו כללותיהן ופרטותיהן, מאמר ג, סימן יב, עמוד תטו. גאולה תהיי לו, מיד, מאמר ב, סימן עא, עמוד רסח.

בחקותי — והשימותי אני את הארץ, שלא ימצאו האויבים בה נחת רוח, מאמר ב, סימן קלח, עמוד שגב.

נשא — יברכך ה' וישמרך, הקב"ה הוא
הגותן הוא השומר להצילם מהתגרות
המלכיות, מאמר א, סימן ס, עמוד עג.
שלח — על פי ה', שלא עכב על ידו,
ומזרחי וגו"א שם, מאמר ב, סימן ו,
עמוד רב. כולם אנשים, לשון חשיבות,
מאמר א, סימן קמז, עמוד קמט. עלה
זעלה, אפילו בשמים והוא אומר עשו
סולמות ועלו שם, מאמר ב, סימן ו,
עמוד רב. סר צלם מעליהם, מגינם
וחזקם כשרים שבהם מתו, מאמר ב,
סימן קלא, עמוד שמג. שקולה מצות
זיצית כנגד כל המצות, מאמר ב,

קרח — אל תפן אל מנחתם, אף חלקם לא יקובל לפניך לרצון, מאמר ב∟סימן נג, עמור רנג.

בלק — וקרקר כל בני שת, שכולם יצאו מן שת, מאמר א, סימן ע, עמוד פה. פנחס — ושאל לו, כשיצטרך לצאת למלחמה, מאמר ב, סימן יד, עמוד ריב. מסעי — כי אתם עוברים וגו׳ והורשתם, על מנת כן תעברו, מאמר א, סימן צה, עמוד קט. והורשתם את הארץ מיושבי ואו וישבתם בה תוכלו להתקיים בה,

מאמר ב, סימן ה, עמוד רא. זאת הארץ, הוצרך לכתוב מצרני גבולי רוחותי, מאמר ב, סימן ה, עמוד רא.

ואתחנן — ועבדתם שם אלהים, כתרגומו משאתם עובדים לאלהיהם וכוי כאלו אתם עובדים להם, מאמר א, סימן ה, עמוד כה, סימן קיט, עמוד קל. סימן קכה, עמוד קלג.

עקב — ובשמו תשבע, אם יש בך כל
המדות הללו אתה רשאי להשבע בשמו,
מאמר א, סימן כח, עמוד מא. — לדבר
בם, מכאן אמרו כשהתינוק מתחיל לדבר
אביו משיח עמו בלה"ק, מאמר ג,
סימן ד, עמוד תח. סימן סו, עמוד תכ.
שופטים — אל השופט אשר יהיי בימים
ההם, אין לך אלא שופט שבימיך, מאמר
א, סימן קסא, עמוד קנו.

שופטים — חמים תהיי, התהלך עמו בתמימות, מאמר א, סימן קג, עמוד קיד. תבוא — אשר יהיי בימים ההם, אין לך אלא כהן שבימיך כמו שהוא, מאמר א, סימן קסא, עמוד קנו.

נצבים — ושב שהשכינה שרויה עם ישראל בצרת גלותם, ועוד שגדול יום קבוץ גליות, מאמר ב, סימן קט, עמוד שטו.

## נביאים

## יהושע

א, ת, והגית בו יומם ולילה, מאמר ג, סימן לו, עמוד תלח.

יא, טז, ואת כל ארץ הגושן, מאמר ב, סימן קכט, עמוד שמ.

סו, סג, ואת היבוסי יושבי ירושלים לא יכלו בני יהודה להורישם, מאמר ב, סימן יב, עמוד רי.

#### שופמים

א, כא, ואת היבוסי יושב ירושלים, מאמר ב, סימן יב, עמוד רי.

ב, א, ואלה הגוים אשר הניח הי לנסות בם את ישראל, מאמר ב, סימן לא, עמוד דלא.

ה, יא, צדקת פרזונו בישראל, מאמר א, סימן יח, עמוד לו. מאמר ב, סימן קי, עמוד שסז.

#### שמואל א

א, כז, אל הנער הזה התפללתי, מאמר א, סימן קסח, עמוד קסא.

ב, כב, אשר ישכבון את הנשים, מאמר א, סימן קלא, עמוד קלז.

ט, ט, כי לנביא היום יקרא לפנים הרואה, מאמר ב, סימן כ, עמוד ריח. יד, כד, ויואל שאול את העם, הקדמה שמוד יו.

טו, טו, אשר חמל העם, מאמר א, סימן קמו, עמוד קמט.

טו, כד, כי יראתי את העם ואשמע בקולם, סימן קמו, עמוד קמט.

טז, ז, כי האדם יראה לעינים והי יראה ללבב, מאמר ב, סימן קכא, עמוד שכט. יח, יד, ויהי דוד לכל דרכיו משכיל והי עמו, מאמר ב, סימן טז, עמוד ריב. כ, כט, כי זבח משפחה לנו בעיר, מאמר ב, סימן מ, עמוד רמא.

כה, כט, ואת נפש אויביך יקלענה בתוך כף הקלע, מאמר ב, סימן מ, עמוד רמ.
כו, יט, כי גרשוני היום מהסתפת בנחלת הי לאמור לך עבוד אלהים אחרים, מאמר א, סימן ד, עמוד כד. סימן ה, עמוד כה. מאמר ב, סימן ש, עמוד רצב. סימן פו, עמוד רצב.

## שמואל ב

ו, ו, וישלח עוזה אל ארון האלקים. מאמר ב, סימן קכא, עמוד שכט.

יא, יא, ואדוני יואב, מאמר ב, סימן קמו, עמוד שנס.

כא, א, ויהי רעב בימי דוד שלש שנים, הקדמה עמוד ו.

כא, א, אל שאול ואל בית הדמים, הקדמה עמוד ו. מאמר ב, סיי טו, עי ריב.

## מלכים א

ו, יב, והבית אשר אתה בוגה, מאמר ב, סימו ה, עמוד רמו.

ח, יג, בנה בניתי בית זבול לך, הקדמה עמוד ט.

ח, סו, שמחים וסובי לב, מאמר ב, סימן כב, עמוד ריט.

ט, כ, כל העם הגותר מן האמורי החתי והפריזי החוי והיבוסי, מאמר ב, סימן כה, עמוד רכנ.

יא, סו, כי ששת חדשים ישב שם, מאמר ב, סימן קמא, עמוד שנה. יא, כט, וימצא אותו אחיי השילני בדרך,

יא, כס, וימצא אותו אחיי השיקני בדרך, וגו' ושניהם לבדם בשדה, מאמר א, סימן קלד, צמוד קלט.

ית, מו, וישנס מתניו וירץ לפני אחאב, מאמר א, סימן קלב, עמוד קלח.

כא, כה, רק לא הי׳ כאחאב אשר התמכר לעשות הרע בעיני הי, מאמר ב, סימן קנה, עמוד שסח.

כב, כ, מי יפתה את אחאב, ורלב"ג שם, מאמר ב, סימו קנו, עמוד שסט.

## מלכים ב

י, ל, בני רבעים ישבו לך על כסא ישראל, מאמר ב, סימן קלח, עמוד קמב. יד, כה, הוא השיב את גבול ישראל, מאמר ב, סימו לא, עמוד רלא.

יד. כז. ויושיעם ביד ירבעם בן יהואש. מאמר א. סימן קלח. עמוד קמג.

כג, ס, אך לא יעלו כהני הבמות אל מזבח ה׳, מאמר ב, סימן מה, עמוד רמו. ישוניה

## א, יב, כי תבואו לראות פני מי בקש זאת מידכם רמוס תצרי, ורש"י שם, מאמר א, סימן קג, עמוד קיד. מאמר ב, סימן מ, עמוד רמ. סימן מה, עמוד רמה, סימן מה, עמוד רמו. סימן מו, עמוד רמו.

א, סו, ובפרישכם כפיכם אעלים עיני מכם, מאמר ב, סימן מה, עמוד רמו. סימן קר, עמוד שי.

סימו קכב, עמוד שלא.

ב, ג, כי מציון תצא תורה, מאמר ב, סימן ז, עמוד רה. סימן קמט, עמוד שסב. מאמר ג, סימן ט, עמוד תיב.

ה, כ, הוי האומרים לרע טוב, מאמר א, סימן קעו, עמוד קע.

ה, כג, מצדיקי רשע, מאמר ב, סימן קעח, עמוד קעב.

ו, ה, בתוך עם טמא שפתים אנכי יושב, מאמר א, סימן קפא, עמוד קעג.

ו, ז, וטר עוגך וחטאתך תכופר, מאמר ב, סימן לה, עמוד רלח.

ת, יב, לא תאמרון קשר לכל אשר יאמר העם הזה קשר, מאמר א, סימן קנד, עמוד קנד.

יא, ג, והריחו ביראת הי ולא למראה עיניו ישפוט, מאמר א, סימן לז, עמוד מז. כז, י, שם ירעה עגל ושם ירבץ, מאמר

ב, סימן קט, עמוד שטו.

כז, יא, ביבוש קצירה תשברנה, מאמר ב, סימן נ, עמוד רנא.

כח, טו, המאמין לא יתוש, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלח.

כס, יד, לכן הגני יוסף להפליא וגוי ואבדה חכמת חכמיו וכינת נבוניו תסתתר, הקדמה עמוד ה. מאמר א. סי׳ קסג, ע׳ קנח. לא, ט, נאום ה׳ אשר אור לו בציון ותנור לו בירושלים, מאמר ב, סימן קכא, עמוד שכט.

לג, ד, ואסף שללכם, מאמר ג, סימן מב, עמוד תמו.

לה, י, ופדויי הי ישובון, מאמר א, סימן מה, עמוד סב.

מה, יג, וכל בניך למודי הי, מאמר ב, סימן קב, עמוד שכז.

מח, יא, למעני למעני אעשה, מאמר א, סימן מ, עמוד נג.

מח, יז, אני ה״א מלמדך להועיל מדריכך בדרך חלך, מאמר ב, סימן קיח, עמוד שכו. מאמר ג, סימן כב, עמוד תכז. מח, כב, אין שלום אמר ה׳ לרשעים.

נב, יג, הנה ישכיל עבדי ירום ונשא וגבה מאוד, מאמר א, סימן לו, עמוד מה. נה, ז, יעזוב רשע דרכו, מאמר א, סימן מא, עמוד נד.

מאמר ב, סימן נג, עמוד רנג.

נ, ו, גוי נתתי למכים, הקדמה עמוד יב. נם, טו, ותהי האמת נעזרת, מאמר א, סימן קעה, עמוד קסת.

נס, טז, וירא כי אין איש וישתומם כי אין מפגיע, מאמר א, סימן מ. עמוד נב. ס. כא, ועמך כולם צדיקים. מאמר א, סימן מ. עמוד נג.

ס, כב, אני ה' בעתה אחישנה, מאמר א, סימן מח, עמוד סב.

סו, כ, והביאו את כל אחיכם מכל הגוים, מאמר א, סימן סח, עמוד פד. ירביד,

ב, ז, ותבואו ותטמאו את ארצי, מאמר א, סימן קג, עמוד קטו. מאמר ב, סימן

מ, עמוד רמ. סימן קכב, עמוד של. סימן קלג, עמוד דשמ.

ד, כד, ראיתי ההרים והגה רועשים וכל הגבעות התקלקלו, מאמר ב, סימן קכט, עמוד שמ.

ה, א, שוטטו בחוצות ירושלים וראו נא ודעו ובקשו ברחובות" אם תמצאו איש, הקדמה עמוד טו.

ח, טו, לעת מרפא והנה בעתה, הקומה עמוד ה.

ס, א, מי יתנני במדבר מלון אורחים. מאמר א, סימן קג, עמוד קיד. מאמר ב, סימן קנג, עמוד שסז.

ט, יא, על מה אבדה ארץ, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמד.

יד, יג, הנה הנכיאים אומרים להם לא תיראו חרב ורעב לא יהי׳ לכם, הקרמה עמוד יד.

טו, א, שלח מעל פני ויצאו, מאמר ב, סימן קס, עמוד שיד.

כה, יא, והיתה הארץ לשמה, מאמר ב. סימן ה, עמוד רמו.

כז, כב, בבלה יובאו ושמה יהיו, מאמר א, סימן א, עמוד כא.

כט, ה, בנו בתים ושבו, מאמר ב, סימן ג, עמוד קצט. סימן קיד, עמוד שכא. לג, כה, אם לא בריתי יומם ולילה הקות שמים וארץ לא שמתי, מאמר ב, סימן קי, עמוד שטו.

מד, יח, ומן אז חדלנו לקטר למלכת השמים, חסרנו כל, הקדמה עמוד ח.

מת, יא, שאנן מואב מנעוריו ושוקט הוא אל שמריו, מאמר ב, סימן כו, עמוד רכד.

## יחוקאל

יא, יט, והסירותי לב האבן מבשרכם, מאמר א, סימן פ, עמוד ק.

יח, ב, אבות יאכלו בוסר ושיני הבנים תקחינה, מאמר א, סימן לה, עמוד מו.

כג, מה, ונוסרו פל הנשים ולא תעשינה כזמתכנה, מאמר ג, סימן לז, עמוד חלט. לג, כה, על הדם תאכלו וגר׳ והארץ

תירשו, ורש"י שם, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמה.

לג, כו, עמותם על חרבכם וגוי והארץ תירשו, מאמר א, סימן קא, עמוד קיג. לד, ב, הוי רועי ישראל וגוי, מאמר א, סימו קנג, עמוד קנד.

לו, ח, ואתם הרי ישראל ענפכם תתנו, מאמר א, סימן סו, עמוד פב.

לו, יו, בית ישראל יושבים על אדמתם ויטמאו אותה, מאמר א, סיי קג, עי קיד. לו, ז, ויהי קול בהנבאי והנה רעש, מאמר א, סימן ג, עמוד סד.

## הרשע

ב, כה, וורעתי לי בארץ, מאמר ב, סימו קי, עמוד שטו.

ד, ז, כרובם כן חטאו, מאמר א. סימן קנג, עמוד קנד. מאמר ג, סימן לט, ע' תמב-ד, יד, לא אפקוד על בנותיכם כי תונינה, מאמר ג, סימן ל, עמוד תלג. סימו לו, עמור תלט.

ר, יו, חיבור עצבים אפרים הנח לו, מאמר ב, סימן נג, עמוד רנג.

ו, ז, והמה כאדם עברו ברית, מאמר ב, סימן קיב, עמוד שיה.

ח, יב, אכתב לו רבי תורתי כמו זר נחשבו, מאמר ב, סימן כד, עמוד רכב. י, יב, נירו לכם ניר ואל תזרעו אל הקוצים, מאמר ב, סימן מז, עמוד רמז. יד, י, וצדיקים ילכו בם ופושעים יכשלו בם, מאמר ב, סימן מ, עמוד רמא.

ב, ו, על מכרם בכסף צדיק, מאמר ב, סימן יט, עמוד רטז.

ת, יאייב, הגה ימים באים וגו' ישוטטו לכקש את דבר ה', מאמר א, סימן קסג, עמוד קנה.

ח, יא, לא רעב ללחם ולא צמא למים כי אם לשמוע את דברי הי, מאמר א, סימן קסט, עמוד קסג. עובדיה עובדיה

א, כא, ועלו מושיעים בהר ציון, מאמר א, סימן צח, עמוד קי. יונה

ב, יא, ויאמר ד׳ לדג, מאמר ב, סימן יט, צמוד ריז.

ג. א, בונה ציון בדמים וירושלים בעולה, מאמר ג, סימן לט, עמוד תמב. ז, ה, אל תאמינו ברע ואל תבטחו באלוף, מאמר א, סימן קעו, עמוד קע.

ג, ו, ראה ויתר גוים, מאמר ב, סימן מו, עמוד רמז.

ג, ו, הליכות עולם לו, מאמר ג, סימן לה, עמוד תלז.

#### זכריה

חבכוכ

ב, ט, ואני אהיי לה נאום די חומת אש סביב, מאמר ב, סימן קכא, עמוד שכט. ב, י, כי בארבע רוחות השמים פרשתי אתכם, מאמר א, סימן יח, עמוד לו.

מאמר ב, סימן קי, עמוד שטו. ג, ב, יגער הי בך השטן וגרי הבוחר בירושלים, מאמר ב, סימן סח, עמוד רסו. סימן קמט, עמוד שטא.

## מלאכי

ב, יז, כל עושי רע טוב בעעי הי, מאמר א, סימן קלו, עמוד קמא.

ג. א. פתאום יבוא אל היכלו. מאמר א. סימן קלו, עמוד קמא.

ג, א, הגני שולח מלאכי ופנה דרך לפני, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלח.

ג, ז, שובו אלי ואשובה אליכם, מאמר א, סימן מא, עמוד גד.

ב, יד, אמרחם שוא עבוד אלקים, מאמר א, סימן קי, עמוד קכב.

ג, סו, מאשרים זדים וגרי בחנו אלקים וימלטו, מאמר א, סימן פח, עמוד קה. ג, כג, הנה אנכי שולח לכם את אליי הנביא, מאמר א, סימן מא, עמוד נה. סימן ג, עמוד סד. סימן נג, עמוד סח.

### כתובים

#### תהלים

סימן ע, עמוד פה.

א, א, אשרי האיש אשר לא הלך בעצת רשעים ובדרך חטאים לא עמד ובמושב לצים לא ישב, הקדמה עמוד טו. מאמר א, סימן קכ, עמוד קלא.

ב, ב, יתייצבו על ה' ועל משיחו, מאמר ב, סימו קס, עמוד שיד.

סו. א, מי יגור באהלך, מאמר ב, סימן קכא, עמוד שכט.

כס, יא, ה׳ יברך את עמו בשלום, מאמר ב, סימו ה, עמוד רו.

לד, טו, סור מרע ועשה טוב, מאמר ב סימו ה, צמוד רו.

לד, טו, בקש שלום ורדפהו, מאמר ב, סימן עג, עמוד רעב.

לו, כד, מהי מצעדי גבר כוגנו ודרכו יחפץ, מאמר ב, סימן קיח, עמוד שכה. מס, טו, צורם לבלות שאול מזבול לו, הקדמה עמוד ט.

נ, יד, זובח לאלקים תודה, מאמר ב, סימן מה, עמוד רמו.

נ. טז. ולרשע אמר אלקים מה לך לספר חקי, מאמר ב, סימן מה, עמוד רמו.

ס, ב, בהצותו את ארם נהרים ואת ארם צובה, מאמר ב, סימן כד, עמוד רכא. סו, ה, לכו וראו מפעלות אלקים נורא עלילה על בני אדם, מאמר ב, סימן יט, עמוד רטו.

עג, ט, שתו בשמים פיהם, מאמר א, סימן קעו, צמוד קסט.

עד, ג, כל הרע אויב בקודש, מאמר ב, סימו קלט, עמוד שנג.

עז, ט, האפס לנצה חסדו, מאמר ב, סימן קלא, עמוד שמג.

עה, י, לא שמרו ברית אלקים, מאמר א, סימו כה, עמור מ.

פב, ה. כי אתה תנחל בכל הנוים, מאמר ב. סימן קי, עמוד שיו.

פו, ב, שמרה נפשי כי חסיד אני, מאמר ב, סימן יז, עמוד רטו.

פס, כ, אז דברת בחזון לחסידיך, מאמר ב, סימן יז, עמוד רטו.

צב, י. יתפרדו כל פועלי און, מאמר ב, סימן גג, עמוד רנג.

קב, כט, כי לה׳ המלוכה ומושל בגוים. מאמר ב, סימן קנז, עמוד שע.

קה, מד, ויתן להם ארצות גוים וגוי בעבור ישמרו חקיו ותורותיו ינצורו, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמג. סימן קו, עמוד שיב.

קו, כג, לולי משה בחירו, מאמר ג, סימן לט, עמוד תמג.

קח, יב, לא תצא אלקים בצבאותינו, מאמר א, סימן לח, עמוד ג.

קטז, יג, כוס ישועות אשא, מאמר ב, סימן יז, עמוד ריד.

קיט, צב, לולא תורתך שעשועי אז אבדתי בעניי, הקדמה עמוד ט.

קיט, קכו, עת לעשות לה׳ הפרו תורתך, מאמר ג, סימן ז, עמוד תיא.

קכז, א, אם הי לא יבנה בית שוא עמלו בוניו בו, מאמר ב, סיי קכה, עי שלה. קל, ד, כי עמך הסליחה למען תורא, מאמר א, סימן קג, עמוד קיד.

קלט, כא, הלא משנאיך ה' אשנא ובתקוממך אתקוטט, מאמר א. סימן קעה. עמוד קעא. מאמר ב, סימן נג, עמוד רנג. סימן קמב, עמוד שנו.

קלט, כב, תכלית שנאה שנאתים, מאמר א. סימן קעח, עמוד קעא.

קמג, י, למדגי לעשות רצונך, מאמר ב, סימן קיג, עמוד שיט.

קמד, טו, אשרי העם שככה לו, מאמר א. סימן קג, עמוד קיר.

קמז, ב, בונה ירושלים ה' נדחי ישראל יכנס, מאמר ב, סימן קט, עמוד שטו.

#### משלי

א, י, אם יפתוך חטאים אל תאבה.
הקדמה עמוד יב. מאמר א, סימן קיז,
עמוד קכח. מאמר ב, סימן קמב, ע׳ שנו.
א, טו, אל תלך בדרך אתם מגע רגלך
מנתיבתם, מאמר א, סימן קיז, עמוד קכח.
ב, יט, כל באי׳ לא ישובון, מאמר א,
סימן קעו, עמוד קע. מאמר ג, סימן נ,
עמוד תנג.

ג, יד, אם ללצים הוא יליק, מאמר ב, סימן קיח, עמוד שכו. מאמר ג, סימן יט, עמוד תכג. סימן כב, עמוד תכז.

ד, טז, כי לא ישנו אם לא ירעו וגגולה שנחם אם לא יכשילו. מאמר א, סימן קיג, עמוד קכה. סימן קנה, עמוד קנה. מאמר ב, סימן קלו, עמוד שנ. סימן קנג, עמוד שסז. מאמר ג, סימן כב, עמוד תכז. ד, כב, כי חיים הם למוצאיהם, מאמר ג, סימן יא, עמוד חיד.

ה, ו, געו מעגלותיי לא תדע, מאמר ב, סימן נד, עמוד רגד.

ה, ח, הרחק מעלי? דרכך ואל תקרב אל פתח ביתה, מאמר א, סימן קה, עמוד קסו. סימן קיב, עמוד קכר.

ז, כו, רבים חללים הפילה, מאמר ג, סימן לט, עמוד תמב.

ה, יב, אני חכמה שכנתי ערמה, מאמר ג, סימן ל, עמוד תלד. סימן לז, עמוד תלט. סימן לז, עמוד תמ. סימן מב, עמוד תמו.

ס, ד, מי פתי יסור הנה, מאמר ב, סימן מז, עמוד רמח.

ט, ח, אל תוכח לץ פן ישנאך, הקדמה עמוד יב.

יד, לד, חסד לאומים חטאת, מאמר ב, סימו נ, עמוד רנא.

יז, טו, מצדיק רשע ומרשיע צדיק תועבת ה׳ גם שניהם, מאמר ב, סימן קעו, עמוד קע. סימן קעה, עמוד קעב.

יח, ב, לא יחפץ הכסיל בתבונה, הקדמה עמוד טו.

כב, ו, חגוך לגער על פי דרכו, מאמר ג, סימן ב, עמור חד.

כד, ו. כי בתחבולות תעשה לך מלחמה, מאמר ב, סימן מז, עמוד רמח.

כד, י, התרפית ביום צרה צר כחכה, מאמר ב, סימן ע, עמוד רסז.

כד, כא, ועם שונים אל תתערב, מאמר

ב, סימן לה, עמוד תלז. כד, כד, אומר לרשע צדיק אתה יקבוהו

עמים, מאמר א, סימן קעו, עמוד קסט. כד, כה, ולמוכיחים יונעם ועליהם תבוא ברכת טוב, מאמר א, סימן קעו, עי קסט. כה, ג, שמים לרום וארץ לעומק ולב מלכים אין חקר, מאמר ב, סימן קנד, עמוד שסז.

כח, ד. עוזבי תורה יהללו רשע ושומרי תורה יתגרו בם, מאמר א. סימן פט, עמוד קה. סימן קעו, עמוד קע. סימן קעח, עמוד קעא. סימן קעח, עמוד קעב. סימן קפב, עמוד קער.

כת, כג, מוכיח אדם אחרי חן ימצא ממחליק לשון, מאמר א, סיי קעו, עי קסט. כט, יב, מושל מקשיב על דבר שקר כל משרתיו רשעים, מאמר א, סימן קכה,

עמוד קלג. סימן קל, עמוד קלו. סימן קנד, עמוד קנה. מאמר ב, סימן קכו, עמוד שלו. סימן קלד, עמוד שמט.

כט, כד, חולק עם גנב שונא נפשו אלה ישמע ולא יגיד, מאמר א, סימן קטו, עמוד קכו.

ל, ח, ריש ועושר אל חתן לי, מאמר ב, סימו פו, עמוד רפח.

לא, יד, היתה כאניות סוחר ממרחק תביא לחמה, מאמר ב, סימן כט, ע' רכח.

### איוב

עמוד קנו.

יא, יד, אל תשכן באהליך עולה, מאמר ב, סימן סו, עמוד רסד.

טו, טו, הן בקדושיו לא יאמין, מאמר ג, סימן לה, עמוד תמא.

טו, טז, אף כי נתעב נאלח איש שותה כמים עולה, מאמר ג, סימן לח, עמוד תמא טו, כג, יום חושך, מאמר א, סימן קנט,

כב, ח, ואיש זרוע לו הארץ, מאמר ב, סימו עג, עמוד רעב.

לה, יא, מלפנו מבהמת הארץ ומעוף השמים יחכמנו, מאמר א, סיי קכד, עי קלב. לו, ז, לא יגרע מצדיק עינו, מאמר ב. סימן קד, עמוד שי.

לח, יג, לאחוז בכנפות הארץ וינערו רשעים ממנה, מאמר ב, סימן מ, ע' רמ.

## דניאל

ז, יג, וארו עם ענני שמיא, מאמר א. סימן מ, עמוד נג.

י, כ, ועתה אשוב להלחם עם שר פרס, מאמר ג, סימן כב, עמוד תכז.

יב, ד, סתום הדברים וחתום, מאמר א, סימן קסו, עמוד קנט.

יב, ז, כי למועד מועדים, מאמר א, סימן מ, עמור נג.

יב, ז, וככלות גפץ יד עם קודש תכלינה, מאמר א, סימן מא, עמוד נה.

#### עזרא

א, ב, כה אמר כורש וגוי והוא פקד עלי לבנות לו בית בירושלים, מאמר א, סימן סט, עמוד פד.

#### נחמיה

ז, סה, עד עמוד הכהן לאורים ותומים, מאמר א, סימן לח, עמוד מט.

## דכרי הימים א

כח, ט, כי כל לבבות דורש הי, מאמר ג, סימן כד, עמוד תכח.

כח, יט, הכל בכתב מיד ה׳ עלי השכיל, מאמר א, סימן נח, עמוד עא.

### דברי הימים ב

ו, ה, לא בחרתי בעיר מכל שבטי ישראל ואבחר כדוד, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמד.

ו, מב, זכרה לחסדי דוד עבדך, מאמר ב, סימן כב, עמוד ריט.

יג, ח, עגלי הזהב אשר עשה לכם ירבעם לאלהים, מאמר א, סימן קלד, עמוד פלט.

## רות

א, א, ויהי בימי שפוט השופטים. מאמר ב, סימן קלד, עמוד שמט.

#### שיר השירום

ב, ד, ודגלו עלי אהבה, מאמר ג, סימן כד, עמוד תכח.

ב, ז, השבעתי אתכם בנות ירושלים אם תעירו ואם תעוררו את האהבה עד שתחפץ, מאמר א, סימן א, עמוד כא. סימן ע, עמוד פו. מאמר ב, סימן קיד, עמוד שכ.

ב. ח. קול דורי הנה זה בא. מאמר א. סימן יט, עמוד לז. מאמר ב, סימן קט, עמוד שיד.

ב, טו, אחזו לגו שועלים שועלים קטנים מחבלים כרמים, מאמר ג, סימן לט, עמוד תמב.

ח, ד. מה תעירו ומה תעוררו, מאמר א. סימן כד. עמוד מ.

ח, ט, אם חומה היא, מאמר א, סימך י, עמוד ל.

## קהלת

ה, ד, טוב אשר לא תדור, מאמר ב, סימן עז, עמוד רעו.

ה, יב, יש עושר שמור לבעליו לרעתו, מאמר ב, סימן פו, עמוד רפה.

ו, ז, כל עמל אדם לפיהו, מאמר ג. סימן יח, עמוד תכב.

ח, יא, אשר אין נעשה פתגם הרעה מהרה על כן מלא לב בני האדם לעשות

רע, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלו. מאמר ג, סימן לז, עמוד חלט.

ט, ז, כי כבר רצה אלקים את מעשיך, מאמר ב, טימן מו, עמוד רמו.

י, כ, גם במדעך מלך אל תקלל, מאמר א. סימן קלב, עמוד קלח.

# איכה

א, ח, חטא חטאה ירושלים, מאמר ב, סימן מז, עמוד רמז.

א, יג, נתגני שוממה כל היום דוה, מאמר א, סימן עא, עמוד פו.

ב, יד, גביאיך חזו לך שוא, מאמר א, סימן קעו, עמוד קע.

ב, כא, שכבו לארץ חוצות, מאמר ב, סימן קכט, עמוד שלט.

ג, ו, במחשכים הושיבני, מאמר א, סימן קנ, עמוד קנב.

ג, כ, זכור תזכור ותשוח עלי נפשי, מאמר א, סימן קג, עמוד קיד.

ג, כא, זאת אשיב אל לבי על כן אוחיל, הקומה עמוד ט.

ה. כא, השיבנו הי אליך ונשובה, מאמר א, סימן מא, עמור נד.

## אסתר

ג, ח, ישנו עם אחד, מאמר ב, סימן קלו, עמוד שנ.

## תרגום יונתן על נ״ך

שמואל א' כו, יט -- אזיל דוד ביני עממיא פלחי טעותא, מאמר א, סימן ה, עמוד כה, מאמר ב. סימן כז, עמוד רכה. סימו פו, עמוד רפז.

שיר השירים ב, ז — השבעתי אתכם, בתר כן אתאמר למשה בנבואה, הקרמה עמוד יח. — ב, ז, לא תזידון למיסק לארעא דכנען עד דיהא רעוא מן קדם ה, מאמר א, סימן כד, עמוד לח. — ח, ד, מה תעירו, מה דין אתון מתברין בעמי ארעא למיפק מן גלותא וכוי אתעכיבו פון זעיר, מאמר א, סימן כד, עמוד מ. סימן ע, עמוד פו.

תרגום שני מגילת אסתר — ארבע היגון דשליטו מסוף עלמא ועד סופיה וכרי שלמה ואחאב מן ישראל, מאמר ב, סימו כה, עמוד רכד.

## רש"י על נ"ך

יהושע טו, סג, — ואת היבוסי, לא על שם אומה היי אלא מגדל דוד שהיי בירושלים, מאמר ב, סימן יב, עמוד רי. שופטים א, כא — ואת היבוסי יושב ירושלם, אחוז היי בירושלים ששמו יבוסי, מאמר ב, סימן יב, עמוד רי. ישעי א, יב, — רמוס חצרי, אחרי שאין לבככם שלם עמי, מאמר א, סימן קג, עמוד קיד. מאמר ב, סימן מה, עמוד רמה. סימן קכב, עמוד שלא. — כח, רמה. סימן לא יחיש, לא יאמר אם טז, המאמין לא יחיש, לא יאמר אם אמת הוא ימהר לבוא, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלח.

מלאכי ג, א — הגני שולח מלאכי, לבער את הרשעים, ומצודות שם, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלח.

שיר השירים א, ח — צאי לך בעקבי הצאן, הסתכלי בפסיעות דרך שהלכו הצאן והעקבים ניכרים, מאמר א, סימן קס, עמוד קנז. סימן קסח, עמוד קסא.

— ח, ט, אם חומה היא, אם תחזק באמונתה וביראתה, מא׳ א, ס׳ י, ע׳ ל. באמונתה וביראתה, מא׳ א, ס׳ י, ע׳ ל. הרעה מהרה, שאין הקב״ה ממהר להפרע מעושי הרעה וע״כ הם סוברים אין דין, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלו. מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלו.

## תלמור בבלי

#### כרכות

ג: יועצין באחיתופל ונמלכין בסנהדרין ושואלין באו״ת, מאמר ב. סימן יג, עמוד ריא. סימן כד, עמוד רכא.

ד. ראויים היו ישראל בימי עורא ליעשות להם גס כבימי יהושע ב"ג אלא שגרם החטא, מאמר א, סיי יב, עמוד לב. ד: קורא ק"ש ומתפלל, ורש"י שם, מאמר ג, סימן ב, עמוד תד.

ח. אין לו להקב״ה אלא ד׳ אמות של הלכה בלבד, מאמר א, סימן קסז, עמוד קס. ט. מלמד שהתחילה להם גאולה מבערב, מאמר א, סימן מא, עמוד נה.

יב. בטלו קריאת עשרת הדברות מפני תרעומת המינין, מאמר ב, סימן קמג,

עמוד שנז. מאמר ג, סימן כט, עמוד תלג. יג: אגמירו בנייכו תורה כי היכי דליגרסו בהו, מאמר ג, סימן יא, עמוד תיד. טו. אבל לתפלה מהדר ועד כמה עד פרסה, מאמר ב, סימן לג, עמוד רלג.

יז. גלוי וידוע שרצוננו לעשות רצונך ומי מעכב שאור שבעיסה ושעבוד מלכיות, מאמר א, סימן קיט, עמוד קל.

יו. הפושה שלא לשמה גוח לו שלא גברא, ותוסי שם, מאמר א, סימן קפא, עמוד קעג.

יז. יה״ר שתשים שלום בפמליא של מעלה, ורש״י שם, מאמר ג, סימן כב, עמוד תכז.

יט. יאם ראית ת״ח שעבר עבירה אל תהרהר אחריו, מאמר ב, סיי קכו, עי שלח. יט: מה לכם אצל ר' אליעזר שהלכה כמותו, ורבינו נסים גאון שם, מאמר א, סימן קנא, עמוד קנג.

יט: מדלגין היינו ע"ג ארונות של מתים, מאמר ב, סימן צט, עמוד דש.

כא. ספק אמר אמת ויציב חוזר, מאמר ב, סימן קה, עמוד שיא.

כד: כל העולה מבבל לא"י עובר בעשה, מאמר א. סימן א, עמוד כא.

כח. עלה סנחריב ובלבל כל האומות, מאמר ב, סימן כו, עמוד רכד. כח. כל תלמיד שאיו תוכו כברו אל

יכנס לביהמ״ד, מאמר ג, סיי לח, ע׳ תמ.
כח. אתוספו די מאות ספסלי, ורש״י
שם, מאמר ג, סימן לח, עמוד תמא.
כח: פנו כלים מפני הטומאה והכינו
כסא לחזקי מאמר א, סימן עב, עמוד פח.
כח: מנעו בניכם מן ההגיון, מאמר ג,
סימן ה, עמוד תח. סימן יג, עמוד תטז.
כח: יה״ר שתהא מורא שמים עליכם
כמורא בו״ד, מאמר ג, סיי לס, עמוד תמב.
כמורא בו״ד, מאמר ג, סיי לס, עמוד תמב.
כט. טעה בברכת הצדוקים מעלין אותו,

לב. כהן שהרג את הנפש לא ישא את כפיו, מאמר ב, סימן מה, עמוד רמו. לג: אטו יראה מילתא זוטרתא היא, מאמר א, סימן כד, עמוד מ.

מאמר א, סימן קפד, עמוד קעד.

לד: כל הגביאים לא נתנבאו אלא למהנה ת״ח וכוי, מאמר ב, סימן קב, עמוד שז.

לד: אין בין עוה"ו לימות המשיח אלא שעבוד גליות בלבד, מאמר א, סימן קים, עמור קל.

לה. אסור לאדם שיהנה מעוה"ו בלא ברכה, ופנ"י וצל"ח שם, מאמר ג, סימן יב, עמוד תטו.

לה: הנהג בהן מנהג דרך ארץ, מאמר ב, סימן קכה, עמוד שלה.

לה: הרבה עשו כרשב"י ולא עלתה בידם, מאמר ב, סימן קכה, עמוד שלה. גו. הרואה שעורים בחלום סרו עונותיו,

מאמר ב, סימן לח, עמוד רלח.

נו. אנא לא סלקי מבכל לא"י עד רחואי שערי בחלמא, מאמר ב, סיי קכ, עי שכו. סא: יש לך אדם שממונו חביב עליו מגופו, מאמר ב, סימן נט, עמוד רנח. סג. חכם שטימא אין חברו רשאי לטהר.

טג. הכם שסימא אין חברו רשאי לסהר, מאמר ב, סימן קנא, עמוד שסד.

סג. המרפה עצמו מד"ת אין בו כח לעמוד ביום צרה, מאי ב, סיי ע, עמוד רסז.

#### משניות זרטים

סיאה פ"ד מ"ט — הלקט ושכחה ופיאה של עכו"ם חייב במעשר אא"כ הפקיר, מאמר ב, סימן לב, עמוד רלב.

תרומות פ"י מ"ה — דג טמא שכבשו עם דג טהור, ור"ש שם, מאמר א, סימן עם, עמוד קכט.

מעשר שני פ"ה מ"ב -- משחרב ביהמ"ק ה" התנאי הזה וכו' יחזור הדבר לכמות שה", מאמר א, סימן נט, עמוד עב.

#### שבת

ט. אם התחיל בסעודה אין מפסיק לתפלה, מאמר ב, סימן מ, עמוד רמא. י. במרחץ אסור בלה״ק, מאמר ג, סימן ה, עמוד תט.

יא. אם יהיו כל הימים דיו וכרי אין מספיקין לכתוב חללה של רשות, ורש"י שם, מאמר ב, סימן קנד, עמוד שסו.

יב: אל ישאל אדם צרכיו בלשון ארמי, מאמר ג, סימן כה, עמוד תכח.

יג. ופליגא דידיי אדידיי, מאמר ב, סימן עח, עמוד רעה.

יג. סחור סחור אמריגן לנזירא, מאמר ג, סימן מג, עמוד תמז.

טו. ק״ם שנה עד שלא חרב הבית פשטה מלכות הרשעה על ישראל, מאמר ב, סימן לא, עמוד רל.

סו. הלל נהג נשיאותו לפני הבית מאה שנה, מאמר א. סימן קסס, עמוד קסב. כג. היכן צונו מלא תסור, מאמר ב, סימו ו. עמוד רב.

כג: אמרה תורה להניח פיאה מפני הרמאין, ורש"י שם, מאמר א, סימן סד, צמוד פ.

כט: אי שתיקי לך וכו' נפיק מיני׳ חורבא, מאמר א, סימן מ, עמוד גב. ל: עתידין אילגות שמוציאין פירות בכל יום, מאמר א, סימן סו, עמוד פב. לא. גיירני על מנת שתשימני כהן גדול, מאמר ב, סימן עה, עמוד רעה.

לא: כיון דכתיב עפ"י הי יחנו כמקומו דמי לר, מאמר א, סימן סד, עמוד עת. לג: אסכרה בעון ביטול תורה נשים יוכיחו, מאמר ג, סימן מה, עמוד תמט. לג: איכא דוכתא דאית ביי ספק טומאה, ורש"י שם, מאמר ב, סימן צה, עמוד רצט. סימן צח, עמוד שב.

לד. ג׳ דברים חייב אדם לומר כתוך ביתו, מאמר ב, סימן ז, עמוד רד. מא. כל העולה מבבל לא"י עובר בעשה, מאמר א, סימו א, עמוד כא.

נה. מעולם לא יצאה מדה טובה מפי הקב״ה וחזר בה לרעה חוץ מדבר זה, הקדמה עמוד יא.

נה: כל האומר ראובן חטא אינו אלא טועה. מאמר א, סימן קלא. עמוד קלו. גו. כל האומר דוד חטא איגו אלא טועה, מאמר ב, סימן טז, עמוד ריב.

נו. אורי מורד במלכות הוה, ורש"י שם, מאמר ב, סימן קמו, עמוד שנט. גו. כד מעיינת ביי בדוד לא משכחת בר מדאורי, מאמר ב, סימן טו, עמוד ריג. סג. הוינא בר תמני סרי שני ולא ידעגא דאין מקרא יוצא מידי פשוטו, מאמר ג, סימן יג, עמוד תיו. סימן כא, עמוד תכו. סו: הבנים יוצאים בקשרים, מאמר ב,

סח. גדול מכלל דאיכא קטן, מאמר א, סימן מא, עמוד נד.

סימן קל, עמוד שמב.

קסז. אם יבואו לידי אני אשרפם עם האזכרות שבהם, ורש"י שם, מאמר א, סימן קו, עמוד קיז. מאמר ג, סימן כג, עמוד תכז.

קטז. אפילו אדם רודף אחריו להורגו וכוי אינו נכנס לבתיהן של אלו, מאמר א, סימן קה, עמוד קטז.

קטז. שמטילין קנאה ואיבה ותחרית בין ישראל לאביהם שבשמים, מאמר ב, סימו נג. עמוד רנג.

קיח. אליי בא להציל מחבלו של משיח, מאמר א, סימו ג, עמוד סב.

קיח: הקורא הלל בכל יום הרי זה מחרף ומגדף, מאמר א. סימן קלו. עמוד קמא. קיט: לא חרבה ירושלים אלא בשביל שלא הוכיחו זא"ז, מאמר א. סימן קלו. עמוד שנ.

קיט: עיר שאין כה תשביר מחרימין אותה, מאמר ג, סימן ד, עמוד תח. קכא. קטן העושה לדעת אביו מצווין להפרישו, מאמר א, סימן סד, עמוד עט. קלח: עתידה תורה שתשתכח מישראל, מאמר א, סימן קסג, עמוד קנח. מאמר ג, סימו ז, עמוד תי.

קלח: רבר הי זה הקץ, מאמר א, סימן קסג, עמוד קנח. סימן קע, עמוד קסד. קלט. כל פורענות שבאה לעולם לא באה אלא בשביל דייני ישראל, מאמר ג, סימן לס, עמוד תמב.

קלט. אין הקב"ה משרה שכינתו על ישראל עד שיכלו שופטים ושוטרים רעים מישראל, מאמר ג, סימן לט, עמוד תמב. קמה: מפני מה מועדים שבבבל שמחים מפני שהם עניים, מאמר ג, סיי ה, עי תיא.

## עירובין

ב. משכן איקרו מקדש, מאמר ב, סימן קמו, עמוד שס.

ז. הילכתא נינהו ואסמכינהו רבנן אקראי, מאמר ב, סימן פט, עמוד רצב. יג: בית הלל שונין דבריהן ודברי ביש, מאמר ב, סימן עו, עמוד ערה.

יג: נמנו וגמרו נוח לו לאדם שלא נברא משנברא, מאמר ב, סימן לז, עמוד רלה. סימן סה, עמוד רסו.

ית: כל אותן השנים וכרי הוליד רוחין

מג. הריני נזיר ביום שבן דוד בא, מאמר א, סיי נ, עמוד סג. סיי נא, עמוד סד. מז. הולכין ליריד של עכו"ם, מאמר ב, סימן צג, עמוד רצו.

מז. ומיסמא ללמוד תורה ולישא אשה, מאמר ב, סימן צד, עמוד רצז.

נג. לבן של ראשונים כפתחו של היכל, מאמר ג, סימן מב, עמוד תמו. נד. פתח פומיך כי היכי דתתקיים ביר,

נה פתח פומיך כי היכי דתתקיים ביך מאמר ג, סימן יא, עמוד תיד.

נה. התורה לא תמצא לא בסוחרים ולא בתגרים, מאמר ג, סימן ו, עמוד תט. סג. נענש אלעזר ולא איצטריך ליי יהושע, מאמר ג, סימן יד, עמוד ריא. סז: בדרבנן עבדינן מעשה והדר מותביגן תיובתא, מאמר ב, סימן לח, עמוד רלט.

#### פכחים

ד: מדאורייתא בבטול בעלמא סגי, מאמר ב, סימן ע, עמוד רסז.

ג: את בנציבין ומצודתך פרוסה בירושלם, מאמר ב, סימן קד, עמוד שי. ו: אין מוקדם ומאוחר בתורה אלא בתרי עניני, מאמר א, סימן מא, עמוד נה. ח. האומר סלע זו לצדקה עימ שיחרי בני היין צדיק גמור, מאמר, א סימן עב,

עמוד פת.
יג. כבר מובטח להם לישראל שאין אלי
בא בע"ש, מאמר א, טימן נא, עמוד סה.
מת. שתיק לי בברייתא ומהדר לי
במתני, מאמר ב, טימן כט, עמוד רכט.
סימו צג. צמוד רצו.

מט. אי לא גסיבי כהנתא לא גלאי, ורש"י שם, מאמר ב, סימן לט, עמוד רמ. סימן קכן, עמוד שלו.

מט: גדולה שנאה ששונאים ע"ה לת"ח, מאמר ב, סימן קמב, עמוד שנה.

נ: כאן בעושין לשמה, מאמר ב, סימן קכב, עמוד שלא.

נ: לעולם יעסוק אדם בתורה אפילו שלא לשמה, מאמר א, סימן קפא, עמוד קעג. מאמר ב, סימן מז, עמוד רמח. סימן קכג, עמוד שלב.

נה. מעיקרא תנא מנהגא ולבסוף תנא

איסורא, מאמר ב, סימן פא, עמוד רפא. סד: לא סמכינן אניסא, מאמר א, סימן מה, צמוד נח.

סו. אדם אחד יש שעלה מבכל והלל הבבלי שמו. מאמר א, סימן יב, עמוד לב. סט: מילתא דליתא בציבור ליתא ביחיד, ורש"י שם, מאמר ב, סימן ג, עמוד קצח. פז: לא הגלה הקב"ה את ישראל לבין האומות אלא כדי שיתוספו עליהם גרים, ומהרש"א שם, מאמר ב, סימן קי, עמוד

פז: צדקה עשה הקב״ה בישראל שפורן לבין האומות, מאמר א, סימן יה, עמוד לו. סימן קיא, עמוד קכג. מאמר ב, סימן קי, עמוד שטז.

פז: בהא נחתינן ובהא סלקינן, ורש״י שם, מאמר ב, סימן קמא, עמוד שנה. צ: חזקה על בי״ד שלא יפשעו, מאמר ג, סימו ח, עמוד תיא.

קיג: מי שאין לו ציצית בכגדו מגודה לשמים, מאמר ב, סימן ח, עמוד רה. סימן סט, עמוד רסו.

קיט: דוד אומר אני אברך, מאמר ב, סימן יז, עמוד ריד.

#### שכלים

שטו.

פ"ג מ"ב, יונית כתוב בהן, ורע"ב ותפא"י שם, מאמר ג, סימן יד, עמוד תיח. פ"ה מ"ג, ארמית היי כתוב עליהם, ותויו"ט שם, מאמר ג, סימן יד, עמוד תיח.

#### יומא

ה: כיצד הלבישן מה דהוה הוה, אלא כיצד מלבישן לעתיד לבוא, מאמר א, סימן נה, עמוד ע. סימן עט, עמוד צו. ו: טומאה הותרה בציבור או דחויה, ורש"י שם, מאמר ב, סימן קטז, ע" שכב. ט: אם עשיתם עצמכם כחומה ועליתם כולכם בימי עזרא, מאמר א, סימן י, עמוד ל. עמוד כט, ועמוד ל. סימן יב, עמוד ל. יד: אלמא קטורת ברישא והדר נרות, מאמר ג, סימן ב, עמוד תד.

יט: מעשה בצדוקי אחד וכוי, מאמר ב, סימן קנה, עמוד שסט.

כב: דוד בשתים ולא עלתה לו, מאמר ב, סימן סז, עמוד ריג.

כט. הרהורי עבירה קשין מעבירה, מאמר ג, סימן ב, עמוד תד.

מו: שבת הותרה בציבור, טומאה דחויי היא, מאמר ב, סימן קטו, עמוד שכב. ס. אם הקדים מעשה לחבירו לא עשה ולא כלום, מאמר ג, סימן ג, עמוד תו. עא: גמרא גמירי לה ואתא יחזקאל ואסמכה אקרא, מאמר ב, סיי מה, ע" רמו. עב: כל ת"ח שאין תוכו כברו איגו ת"ח, מאמר ג, סימן לח, עמוד תמא.

עג: גזירת אורים ותומים אינה חוזרת, מאמר ב, סימן יג, עמוד, ריא.

עה. המן מגיד להם מה שבחורין וכוי לבוקר משפט, מאמר א, סימן לז, עמוד מח. מאמר ב, סימן טו, עמוד ריב. פג. מי שאחזו בולמוס מאכיליז אותו

פג. מי שאחזו בולמוס מאכילין אותו אפילו דברים טמאים, מאמר א, סימן קכב, עמוד קלב.

פד. אם הולכין בפקוח נפש אחר הרוב, הקדמה עמוד יג.

פה: האומר אחטא ואשוב אין מספיקין בידו לעשות תשובה, מאמר א, סימן קעו, עמוד קע.

#### כוכה

כ. כשנשתכחה תורה מישראל עלה הלל הבבלי ויסדה, מאמר א, סיי קסט, עי קסב. כה. שלוחי מצוה פטורין מן הסוכה, מאמר ב, סימן קסז, עמוד שכג.

כה: ר׳ יצחק אומר, מאמר א, סימן קסח, עמוד קסא.

כת. שמונים תלמידים היו לו להלל הזקן, מאמר ב, סימן קנו, עמוד שסט. כח. אמרו עליו על ריב"ז שמעולם לא ראו אותו בלא תפילין, מאמר ג' סימן יט, עמוד תכג.

כח: משל לעבד שבא למזוג כוס לרבו, מאמר ב, סימן קד, עמוד שי.

לב: אימר דאמרינן לא דק לחומרא, מאמר ב, סימן עא, עמוד רעא.

לג. דילמא ספוקי מספקא לי׳ לחומרא אמריגן לקולא לא אמריגן, ורש״י שם, מאמר ג, סימן לא, עמוד תלה.

מא. מאי טעמא מהרה יבנה בית המקדש, ורש"י ותוס' שם, מאמר א, סימן סא, עמוד עד.

מב. יודע לדבר אביו מלמדו תורה ן כוגר

וק"ש, מאמר ג, סימן א, עמוד תג. מה: כל המשתף ש"ש וד"א נעקר מן העולם, מאמר ב, סימן קמז, עמוד שס.

נא. היכי עביד וכו׳ קרא אשכחו ודרוש, מאמר א, סימן נח, עמוד עא.

נה. בשני מה היו אומרים ולרשע אמר אלקים, ורש"י שם, מאמר ב, סימן מה, עמוד רמו.

נה: אוי להם לעכו״ם שאבדו ואינם יודעין מה שאבדו, מאמר ב, סימן קנה, עמוד שסט.

נו: שותא דינוקא בשוקא או דאברי או דאמיי, מאמר ג, סימן טז, עמוד תכ. ראש השנה

יו. המינין והאפיקורסין וכו׳ יורדין לגיהגם וכו׳, הקדמה עמוך ט.

כב. אם אין מכירין אותו משלחין עמו אחר להעידו, ורש"י שם, מאמר ג, סימן לח, עמוד תמא.

כו: לא הוו ידעי רבנן וכוי, מאמר ג, סימן יד, עמוד תיח.

כח. כפאו ואכל מצה יצא, מאמר ב, סימן לט, עמוד רמ.

לד: שתי עיירות וכו׳ הולך למקום שתוקעין, מאמר ב, סימן קיח, עמוד שכה. ביצה

ה: עדות מסורה לבי״ד ביצה לכל מסורה, מאמר ג, סימן ח, עמוד תיא. יח. גזירה שמא יעביר ד״א ברשות

הרבים, מאמר ג, סימן יג, עמוד תיז.

כה: ג' עזין הן, ומהרש"א שם, מאמר א. סימן קלו, עמוד קמא.

לב: המצפה לשלחן אחרים עולם חשך בעדו, מאמר א, סימן קנט, עמוד קנו. תענית

ג: כשם שא"א לעולם בלא רוחות כך א"א לעולם בלא ישראל, ורש"י שם, מאמר ב, סימן קי, עמוד שטו.

י. הגותן מים על פני הארץ, זה א״י, מאמר ב, סימן קכט, עמוד שלט.

כה. ניחא לך דאפכי לעלמא, ורש״י שם, מאמר ג, סימן ב, עמוד תה.

כו: אלמלא מעמדות לא נתקיימו שמים וארץ, מאמר ב, סימן קנה, עמוד שסח.

## מגילה

יג: ישנו מן המצות וכרי עם אחד הן, מאמר א, סימן קמ, עמוד קמד.

יד. מ״ח גביאים עמדו להם לישראל, מאמר ג, סימן כח, עמוד תלא.

סו: גדול ת"ת יותר מבנין ביהמ"ק, מעמר כ מימי לד שמיד כלד

מאמר ב, סימן לד, עמוד רלד.

יו: תיקנו שמונה עשרה ברכות על
הסדר, מאמר א, סימן כב, עמוד לח.
יו: כיון שגחקבצו גליות נעשה דין
ברשעים וכו׳ כלו הפושעים וכו׳, וכיון
שנבנית ירושלים בא דוד, הקדמה עמוד
ט. מאמר א, סימן נז, עמוד עא. מאמר

ב, סימן קט, עמוד שטו. סימן קכז. עמוד שלח.

יח. ממאי דהאי זכירה קריאה היא, מאמר ב, סימן לה, עמוד רלו.

כג. הכל עולין למנין שבעה, מאמר ג, סימן מד, עמור תמח.

כד: וכי מה איכפת ליי לעור בין אפילה לאורה, ומהרש"א שם, מאמר ב, סימן קנו, עמוד שע.

כז. אין מוכרין ס״ת אפילו אם אין לו מה יאכל, מאמר ג, סימן ב, עמוד תה.

# מועד קפן

ה. גמרא גמירי לה, מאמר ב, סימן מה, עמוד רמו.

ט. לא עשו ישראל את יום הכיפורים והיו דואגים, מאמר א, סימן סד, עמוד עח.

ט. מגלן דאחיל להו, מאמר ב, סימן כב, עמוד ריס.

יב. מקבלי קיבולת בתוך התחום אסור, מאמר א, סימן קיד, עמוד קכו.

יד. אלו מגלחין במועד הבא ממדינת הים, מאמר ב, סימן פז, עמוד רפט.

כה. ראוי היה רבינו שתשרה עליו שכינה, מאמר ב, סימן קנו, עמוד שסט. חגיבה

ג: הרבה כרכים כבשו עולי מצרים ולא כבשו עולי בבל, מאמר ב, סימן לא, עמוד רלא.

ג: בעלי אסופות אלו ת״ח וכוי, מאמר

א, סימן קסו, עמוד קנס. יב: ז' רקיעים הן וכו' זבול שבו

ירושלים וביהמ״ק ומזבח בנוי, הקרמה עמוד י.

סו: אם הרב דומה למלאך הי צבאות תורה יבקשו מפיהו וכוי, מאמר א, סימן קמג, עמוד קמו. סימן קע, עמוד קסר. מאמר ג, סימן יג, עמוד תיו.

טו: טינא היתה בלבם, מאמר ג, סימן לח, עמוד תמא.

טז. אם יאמר לך יצה"ר חטוא והקב"ה מוחל לך, ומהרש"א שם, מאמר א, סימן קעו, עמוד קע.

#### יבמות

ג: אתי עשה ורחי לא תעשה, מאמר ב, סימן לד, עמוד רלד.

ו. יכול יתיירא אדם מן המקדש, מאמר ב, סימן קמו, עמוד שנט.

כ. כל שאינו מקיים דברי חכמים, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלח.

כ. קדש עצמך במותר לך, מאמר ג, סימן לא, עמוד תלד.

כב: מעוות לא יוכל לתקון זה הבא על הערוה והוליד ממנה ממור, מאמר א, סימן עב, עמוד פה.

לט: בראשונה שהיו מתכוונין לשם מצוה, מאמר ב, סימן עס, עמוד רעס. מאמר ג, סימן יג, עמוד תיו.

מז. מקבלין גרים בא"י השתא גמי דליכא טיבותא, מאמר ב, סיי מא, עי רמב. סג. אין לך אומנות פחותה מן הקרקע, מאמר ב, סימן עג, עמוד רעב.

סה. נושא אדם כמה נשים, מאמר ג, סימן ב, עמוד תה.

סה: כשם שמצוה לומר דבר הנשמע כך מצוה שלא לומר דבר שלא נשמע, הקדמה עמוך יב.

עח: ויהי רעב בימי דוד שלש שנים וכרי שמא עו"כ יש בכם וכרי בדקו ולא מצאו וכוי ושאל באורים ותומים, הקדמה עמוד ו. מאמר ב, סימן יג, עמוד ריא. סימן טו, עמוד ריב.

צ: למיגדר מילתא שאני, מאמר א, סימן קכא, עמוד קלא. מאמר ב, סימן קנא, עמוד שסך.

קב. אפילו אם יבוא אלי׳ וכר׳ אין שומעין לו, מאמר א, סימן קנא, עמוד קנג

קה. והא בעינן כסדרן בחליצה, מאמר ג, סימן ג, עמוד תו.

קט: קשים גרים לישראל כספחת, מאמר ב, סימן עח, עמוד רעח.

#### כתובות

יא. גר קטן מטבילין אותו ע״ד בי״ד, מאמר א, סימן לה, עמוד מו.

יא. גר קטן אם הגדיל יכול למחות, מאמר ב. סימן קכט, עמוד שמ.

טו. כל דפריש מרובא פריש, מאמר ג, סימן יג, עמוד תיז.

יז. אגריפס המלך עבר מלפני הכלה, מאמר א, סימן פט, עמוד קה.

יט: ספר שאינו מוגה אסור להשהותו, מאמר ב, סימן סו, עמוד רסד.

כב: למה לי קרא סברא היא, מאמר ג, סימן יב, עמוד תטו.

סז. אי בעית אימא לכבודו הוא דעבד, מאמר ב, סימן קכג, עמוד שלג.

סח: הא מעשים בכל יום. מאמר ב, סימן עג, עמוד רעב.

עה. וחד מינייהו עדיף כתרי מינן, מאמר ב, סימן לו, עמוד רלז.

פה. עד אחד לאו כלום הוא, מאמר ג, סִימן מ, עמוד תמג.

פה. קים לי בגורי מילתא היא, מאמר ב, סימן עת, עמוד רעת.

קג: אנא עבדי דלא תשתכח תורה מישראל, מאמר א, סימן קסט, עמוד קסב. מאמר ג, סימן ז, עמוד תיא.

קה: מאי שוחד שהוא חד, ורש"י שם, מאמר א. סימן קטו, עמוד קכז. סימן קמב. עמוד קמה.

קה: אפילו שוחד דבריו נמי אסור, הקדמה עמוד סו. מאמר א, סימן קמזי, עמוד קמת.

קי: הכל מעלין לא"י, ורש"י שם, מאמר ב, סימן ז, עמוד רג. סימן נה, עמוד רנד. קי: עבד שברת מחו"ל לא"י, מאמר ב, סימן קו, עמוד שיא.

קי; לעולם ידור אדם בא"י אפילו בעיר שרובה עכו"ם, מאמר ב, סי׳ קלה, ע׳ שמט. קי: כל הדר בחו"ל כאלו עובד עכו"ם, מאמר א, סימן ד, עמוד כד. סימן ה, עמוד כה. סימן ט, עמוד כט. מאמר ב,

סימן ג, עמוד קצט. סימן נד, עמוד רנד. סימן סד, עמוד רסד.

קי: כל העולה מבבל לא"י עובר בעשה, הקדמה עמוד יא. מאמר א, סימן א, עמוד כא. סימן עט, עמוד צט. מאמר ב, סימן סד, עמוד רסב.

קיא. ג' שבועות וכו' שלא יעלו ישראל בחומה, ורש"י שם, מאמר א, סימן י, עמוד ל.

קיא. שלא ישתעבדו בהן בישראל יותר מדאי, מאמר א, סימן לד, עמוד מו. סימן עב, עמוד פח.

קיא. שלא ידחקו את הקץ, ורש״י שם, מאמר א, סימן כד, עמוד לט. סימן כה, עמוד מ. מאמר ב, סימן ג, עמוד קצט. קיא. כל הדר בא״י שרוי בלא עון, מאמר ב, סימן קכב, עמוד של.

קיא. ההוא גברא דנפלה לי' יבמה וכו', מאמר עו, עמוד ערה. סימן פ, עמוד רפ. סימן פט, עמוד רצא.

קיא. כל הדר בכבל כאלו דר בא"י,

מאמר ב, סימן צא, עמוד רצד.

קיב. חזינהו להנהו קטופי דהוו קיימי

כי עיגלי, מאמר א, סימן סו, עמוד פב.

קיב. ר"ז כי הוה סליק לא"י לא אשכח
מברא למעבר, מאמר ב, סימן לח, עמוד
רלט. סימן עז, עמוד רעו.

## נדרים

ט. כנדרי רשעים, ור"ן שם, מאמר ב, סימן קכב, עמוד שלא.

ט. סוב מזה ומזה שאינו נודר כל עיקר, מאמר ב, סימן עז, עמוד רעו. ט: דילמא אתי בה לידי תקלה, מאמר

ט. ויצמא אתי בה פירי תקלה, מאמר ב. סימן עה, עמוד רעד.

י. לא יאמר קרבן לה׳, מאמר א, סימן סד, עמוד עט, מאמר ג, סי׳ יב, ע׳ תטז. כב. הנודר אעפ״י שמקיימו נקרא רשע, מאמר ב, סימן עה, עמוד רעד. סי׳ עז, עמוד רעו.

לח. לא ניתנה תורה אלא למשה ולזרעו, מאמר א, סימן קסה, עמוד קנט.

סב. לא יאמר אדם אקרא שיקראוני חכם, מאמר ב, סימן קכב, עמוד שלב. סה. אין ויואל אלא לשון שבועה, הקדמה עמוד יו.

סה. במדין נדרת לך והתר נדרך במדין, הקדמה עמוד יח.

פא. הזהרו בבני עניים שמהם תצא תורה, מאמר ג, סימן ח, עמוד תיא. פא: דבר זה נשאל לחכמים וכוי, מאמר

ב. סימן מג, עמוד רמה. צ: בראשונה היו אומרים שלש נשים.

צ: בראשונה היו אומרים שלש נשים. ור"ן שם, מאמר א, סימן ז, עמוד כו.

# בזיר

כג. אשה שהפר לה בעלה והיא לא ידעה צריכה כפרה, מאמר ב, סימן כב, עמוד ריט.

כג: בשכר מ״ב קרבנות שהקריב בלק רשע, מאמר ב, סימן ½ עמוד רנא.

לב: נהי דידעין להון דיחרוב מי יודעין לאימת, מאמר א, סימן ס, עמוד עג. מאמר ב, סימן קנו, עמוד שסט.

## סומה

ז: משקין את הסוסה בשבעים ואחד, מאמר ג, סימן ל, עמוד תלג.

ח: ונשים חייבות לראותה, מאמר ג,סימן לז, עמוד תלט.

יד. מפני מה נתאוה משרע״ה ליכנס לא״י. מאמר ב, סימן עד, עמוד רעג.

כ. יש זכות תולה שנה אחת, מאמר ג, סימן לד, עמוד תלו.

כ: חייב אדם ללמד בתו תורה, מאמר ג, סימו ל, צמוד תלג.

כ: כל המלמד את בתו תורה מלמדה תיפלות, מאמר ג, סימן ל, עמוד תלג. סימן מא, עמוד תמה.

כא: כיון שנכנסה חכמה באדם נכנסה בו ערמומית, מאמר ג, סימן ל, עמוד תלד. סימן מא, עמוד תמו.

כב. התנאים מבלי עולם וכו׳ שמורין הלכה מתוך משנתן, מאמר ג, סימן לה, עמוד תלו. סימן לז, עמוד תלט.

כב: שמעשיהן כמעשה זמרי ומבקשים שכר כפנחס, מאמר ג, סימן לט, ע' תמב. כב: אם אתה אומר הזכות תולה אתה מדהה את המים בפני כל הנשים, מאמר

לב. כל הארורים פתחו קודם בברוך, מאמר ג, סימן י, עמוד תיג.

ג, סימן לז, עמוד תלט.

לב. ואלו נאמרין בלשון הקודש, מאמר ג, סימן ג, עמוד תו.

לג. יוחגן כהן גדול שמע, מאמר ג, סימן טו, עמוד תיט. לד. אם אתם עושין כן מוטב וא"ל

באין מים ושוספין אותיכם, מאמר א, סימן צה, עמוד קט.

לד. וישאוהו במוט בשנים וכו' שמונה נשאו אשכול אחד, מאמר א, סימן סו, עמוד פב.

לו: אלפים בריתות ואלות קבלו עליהם ישראל, הקדמה עמוד יא, ויב. מאמר א, סימן ק, עמוד קיב.

לז: ארור האיש וגו׳ זה הבא על הערוה וכו׳, ורש״י שם, מאמר א, סימן עס, עמוד צד.

מא: באותה שעה נתחייבו שונאי ישראל כלי שהחגיפו לו לאגריפס, ורש"י ותוסי

שם, מאמר א, סימן פט, עמוד קה. מא: כל אדם שיש בו חנופה אפילו עוברין שבמעי אמן מקללין אותו, מאמר

א, סימן קעו, עמוד קע. מד. לימדה תורה דרך ארץ, מאמר ג, סימן ב, עמוד תד.

מד: במלחמת מצוה הכל יוצאין אפילו חתן מחדרו, מאמר א, סימן קלה, ע׳ קמ. מד: שח בין תפילה לתפילה עבירה היא בידו וחוזר עלי׳ מעורכי המלחמה, מאמר ב, סימן טז, עמוד ריג. מאמר ג, סימן ב, עמוד תד.

מד: מלחמת יהושע לכבש, מאמר ב, סימן א, עמוד קצו.

מז. משרבו המנאפים פסקו מים המרים, מאמר ג, סימן ל, עי תלג. סיי לו, עי תלט. מז: משרבו האומרים לרע טוב, ורש"י שם, מאמר א, סימן קעו, עמוד קע. מאמר ג, סימן לט, עמוד תמב.

מח. לבטולי הא מקמי הא, ורש"י שם, מאמר א, סימן קט, עמוד קכ.

מח: עד עמוד הכהן לאורים ותומים כאדם שאומר לחבירו עד שיחיו מתים וכרי מאמר א. סימן ג, עמוד סד.

מח: יש ככם אי שראוי שתשרה שכינה עליו, מאמר א, סימן קפר, עמוד קעה. מאמר ב, סימן קנו, עמוד שסט.

מט. מיום שחרב ביהמיק כל יום ויום קללתו מרובה משל חבירו, מאמר א, סימן קיב, עמוד קכה. מאמר ג, סימן כו, עמוד תכט.

מט: בעיקבא דמשיחא חוצפה יסגי, מאמר א, סימן קמח, עמוד קנ. מט: יראי חטא ימאסו, מאמר א, סימן

קנט, עמוד קנו. מט: על מה יש להשען על אבינו

שבשמים, מאמר א, סיי קפה, עמוד קעה. מט: כל זמן שעוסקין בעבודה אין נמסרין בידכם, מאמר ב, סימן קנה, עמוד שסט.

מט: או לשון הקורש או לשון יונית, ורש"י שם, מאמר ג. סימן יד, עמוד תיח. מט: משמת רבי בטלה ענוה ויראת הטא, מאמר ג, סימן יה, עמוד תכב. ג'מון

ח: הקונה שדה בא"י כותבין עליו אונו אפילו בשבת, מאמר ב, סימן ט, עמוד רז. סימן סג, עמוד רסא.

יא: אם ירצה שלא לזון את עבדו רשאי, מאמר א, סימן ג, עמוד כד.

לר: נמגעו מלהשביעה התקין ר"ג שתהא גודרת ליתומים כל מה שירצו, ורש"י שם, מאמר ב, סימן קכד, עמוד שלד. לה. מה מי שנשבע על אמת כך על שקר עאכו"כ, מאמר א, סימן לב, עי מד. מד. מכרו חוץ ממלאכתו, מאמר ב, סימן עא, עמוד רסה.

מר. אבל הכא איסורא דרבגן הרא, מאמר ב, סימן עא, עמוד רסח.

מז. דגנך ולא דגן עכו״ם, מאמר ב, סימן לב, עמוד רלב.

מז. כיבוש יחיד לאו שמיה כיכוש, מאמר ב, סימן כב, עמוד רכ.

נו. ניפוק ונעביד שלמא בהדיהו לא שבקינהו, מאמר ב, סימן לא, עמוד רל. נט. מימות משה ועד רבי לא מצינו תורה וגדולה במקום אחר, זרש"י שם, מאמר א. סימן קנד, עמוד קנה. סימן קסט,

נס: ר' אמי ור' אסי כהני חשיבי דא"י, מאמר ב, סימן סא, עמוד רפא. ס. כיון דלא אפשר עת לעשות לה'

עמוד קסב.

הפרו תורתך, ורש"י שם, מאמר א, סימן קסט, עמוד קסב. מאמר ג, סימן ז, עמוד תיא. סימן מב, עמוד תמו.

סא. מחזיקין ידי נכרים בשביעית וכרי, מאמר א, סימן קיד, עמוד קכז.

עו: כי הוו מפטרו רבגן מהדדי בעכו הוו מיפטרי, מאמר ב, סיי פא, עמוד רפ. פח. צדקה עשה עמהם שהקדים שתי שנים לונושנתם, מאמר א, סימן קלא, עמוד קלו. מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלו.

סח. לא חרבה א"י עד שעבדו בה זי בתי דינים ע"יו, מאמר ב, סימן קכו, עמוד שלו.

# קידושין

סימן קנו, עמוד שסם.

כט. האב חייב בבנו וכרי ללמדו תורה ולהשיאו אשה וללמדו אומנות, מאמר ג, סימן ב. עמוד תד.

כס. כל מצות הבן על האב, מאמר ג, סימן א, עמוד תג.

כט: היכא דלא אגמרי אברי מיחייב איהו למיגמר נפשרי דכתיב ולמדתם, ורש"י שם, מאמר ג. סימן יא, עמוד תיד.

כס: הא לן והא להו, מאמר א, סימן קפא, עמוד קעב.

כט: עבר כי ולא נשא כל ימיו בהרהור עבירה, מאמר ג. סימן ב. עמוד חד. ל. אדידך על צוארי דבריך, מאמר ג.

סימן כ. עמוד חד. סימן מג, עמוד חמו. ל. בני בניכם מניין ח"ל והודעתם לבני בניך. סימן ל, עמוד חלג. ל: אשה אין סיפק בידה לעשות, מאמר

ל: אשה אין טיפק בירה לעשות, מאמר ב. סימן ז, עמוד רג.

לא: מאי לצאת מא"י לחו"ל, מאמר ב, סימן פא, עמוד רפ.

לא: איזה מורא לא עומד במקומו, מאמר ב, סימן קמו, עמוד שנט.

לז. יכול כל המצות לא יהו גותמין אלא בארץ, מאמר א, סימן צב, עמוד קז. לז: כל מקום שנאמר ביאה אינו אלא לאחר ירושה וישיבה, מאמר ב, סימן עא,

צמוד שלם.

לם: מחשבה רעה בע"א מצרפה למעשה, מאמר א, סימן צה, עמוד קט. מ: לעולם יראה אדם עצמן כאילו חציו

זכאי וחציו חייב, מאמר א, סימן מ, ע' גג. מ: גדול תלמוד שמביא לידי מעשה, מאמר ג, סימן כא, עמוד תכו.

מט: עשרה קבין עניות ירדו לעולם, מאמר ג, סימן ח, עמוד תיא. מט: על מנת שאני צדיק גמור וכרי

שמא הרהר תשובה בלבו, מאמר ב, סימן קכב, עמוד של.

סט: לא עלה עורא מבבל עד שעשאה

כסולת נקיה, מאמר א, סימן יב, עמוד לב. עא. בימי רבי בקשו לעשות בבל עיסה לא״י, מאמר א, סימן יב, עמוד לג. פא: אשה שנדרה בנזיר והיא לא ידעה שהפר לה בעלה צריכה כפרה, מאמר ב,

# בבא קמא

סימן כב, עמוד ריט.

ט: אלא מעתה אי מתרמי ליי תלתא מצותא ליתיב לכוליי ביתא, מאמר ב, סימן נט, עמוד רנו.

טז: הכשילם בבני אדם שאינם מהוגנים, מאמר ב, סימן קנח, עמוד שעא.

נב. כד רגיז רעיא על ענא, ורש״י שם,

מאמר א, סימן קנ, עמוד קנב. פ: כותבין עליו אונו אפילו בשבת,

מאמר ב, סימן סג, עמוד רסא. פג. לשון הקודש, מאמר ג, סימן יד,

עמוד תיח.

פז. גדול המצוה ועושה, מאמר ב, סימן סח, עמוד רסו. מאמר ג, סימן יב, עמוד תסו.

קב. בחרא מסכתא אין סדר למשנה, מאמר ג, סימן ב, עמוד תד.

# ככא מציעא

ל: לא חרבה ירושלים אלא שהעמידו דבריהם על דין תורה, מאמר ב, סימן קמט, עמוד שסב.

לג: בימי רבי נשנית משנה זו, מאמר ב, סימן קלח, עמור שנב. סימן קמה, עמוד שנח. מאמר ג, סימן יג, עמוד תיז. נס: תורה לא בשמים היא, מאמר א, סימן קנא, עמוד קנג.

נט: אמר הקב״ה נצחוני, מאמר א, סימן קנד, עמוד קנר.

פה: אנא עבידנא שלא תשתכח תורה מישראל, מאמר א, סימן קסט, עמוד קסב.

פה: כי מטא למערתא דר״ח איעלמא מיני׳, ורש״י שם, מאמר ב, סימן צח, עמוד שב.

פה: גזר רבי תעניתא אחתינהו לרבי חייא ובניו, מאמר א, סימן כט, עמוד מב. סימן נ, עמוד סד.

קיד: בארבעה לא מצינא בשיתא מצינא, ורש"י שם, הקדמה עמוד י. מאמר ב, סימן צח, עמוד שב.

קטו. פלוגתא דר"י ור"ש אי דרשיגן טעמא דקרא, מאמר ב, סימן מג, ע' רמג.

# בכא בתרא

ג: אי אמר מלכותא עקרנא טורא עקר טורא, מאמר א, סימן קמה, עמוד קמט. מאמר ב, סימן קנד, עמוד שסז.

ד. גלטייה מר וכו׳, מאמר א, סימן קלב, עמוד קלח.

ח. אני חומה זו כנסת ישראל, ורש״י שם, מאמר א, סימן י, עמוד ל.

ט. שקולה צדקה כנגד כל המצות, מאמר ב, סימן לר, עמוד רלד.

ט. גדול המעשה יותר מן העושה, מאמר ב, סימן קב, עמוד שח.

י: כל צדקה וחסד שעכו״ם עושים חטא הוא להם, ורש״י שם, מאמר ב, סימן ג, עמוד רנא.

טז. קשה צערו של שטן יותר משל איוב, מאמר א, סימן מו, עמוד פא.

טז: כל מלכי מזרח ומערב משכימין לפתחו של א"א. מאמר ג, סימן טז, ע׳ תכ. כא. ברם זכור אותו האיש לטוב וכו׳ שאלמלא הוא נשתכחה תורה מישראל שבתחלה מי שיש לו אב מלמדו וכו, מאמר ג, סימן ו׳ ז׳ ח׳ ט׳, עמוד תט־תיב. סימן מב, עמוד תמו.

כז. אימור דאמריגן לא דק לחומרא, מאמר ב, סימן עב, עמוד רעא.

מג. ספר תורה אין דנין בדייני אותה העיר, מאמר א, סימן קעב, עמוד קסה. נכ: מהו וכן, ורשכ״ם שם, מאמר ב, סימן פח, עמוד רצ.

נח. רבי בנאה הוה קא מציין מערתא, מאמר ב, סימן צח, עמוד שב.

ס: דין הוא שנגזור על עצמינו שלא לישא נשים, מאמר ג, סימן ב, עמוד תה.

עד. אוי לי שנשבעתי ועכשיו שנשבעתי מי מיפר לי, מאמר א, סימן מג, עי נו. צא. אין יוצאין מא"י לחו"ל, מאמר א, סימן ד, עמוד כד. מאמר ב, סימן ז, עמוד רג. סימן נה, עמוד רנה. סימן עו, עמוד ערה. סימן פג, עמוד רפג. סימן פו, עמד רפז.

צא. אלימלך מחלון וכליון גדולי הדור היו, מאמר ב, סימן פח, עמוד רצ.

צא: לא שנו אלא מעות בזול ופירות ביוקר, ורשב"ם שם, מאמר ב, סימן נח, עמוד רנז.

ק: המוכר מקום וכו' ורומן, מאמר ב, סימן צט, עמוד דש.

קיט: אם חולקין כבוד לתלמיד במקום הרב, מאמר ב, סימן קמו, עמוד שנט. קל: אין למדין הלכה לא מפי למוד וכוי, ורשב״ם שם, מאמר א, סימן נב, עמוד סו. מאמר ב, סימן לה, עמוד רלד. סימן סו,

קלד. שמונים תלמידים היו לו להלל הזקן שלשים מהם ראוים שתשרה עליהם שכינה, מאמר ב, סימן קנו, עמוד שסט. קסה. רובן בגזל וכו׳ והכל בלשון הרע, מאמר ב, סימן סח, עמוד רסו.

# שנהדרין

צמוד רסה.

ב. אין מוציאין למלחמת הרשות אלא עפ"י בי"ד של ע"א, מאמר ב, סימן יג, עמוד ריא. סימן יז, עמוד ריד.

ט. הנטפל לעושי מצוה כעושה מצוה, מאמר ב, סימן ז, עמוד רד.

טו. יועצין באחיתופל ונמלכין בסנהדרין ושואלין באו״ת, מאמר ב, סימן יג, ע׳ ריא. סימן יז, עמוד ריד.

יז. אין מושיבין בסנהדרין אלא. מי שיודע לטהר וכוי, מאמר א, סימן קנ, עמוד קנא.

יח. מלך לא דן ולא דנין אותו, מאמר א, סימן קעא, עמוד קסה.

יט: כבשו פניהם בקרקע, מאמר א, סימן קעא, עמוד קסה.

כא; אני ארבה ולא אסיר, מאמר א, סימן קכט, עמוד קלה.

כב. מה אעשה שתקנתם קלקלתם, ורש״י שם, מאמר א, סימן נד, עמוד סח.

כד. ש״ם בבלי בלול במקרא ובמשנה ובש"ם, מאמר ג, סימן כא, עמוד תכה. כה. ודילמא איערומי קא מערים, מאמר

ג, סימן מ, עמוד תמג. כו. קשר רשעים אינו מן המנין, ורש"י

שם, מאמר א, סימן קנג, עמוד קנד. סימן קעג, עמוד קסו.

כו. חזקיי ושבנא, ומהרש"א שם, מאמר א, סימן קנו, עמוד קנה.

לג: וחילופא למסית, מאמר א, סימן קפה, עמוד קעה.

לג: מנין ליוצא מבית דין זכאי וכו׳, מאמר א, סימן מ, עמוד נב־נג.

לח. שמע מינה מהרה דמארי עלמא תמני מאה וחמשין ותרתי הוו, ורש"י שם, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלז.

לח: אפיקורס ישראל כל שכן דפקר טפי, הקדמה עמוד טו.

מט: כל מקום ששנו חכמים דרך מנין אין מוקדם ומאוחר, ורש"י שם, מאמר ג, סימן ג, עמוד תה.

נח: לא ניתנה קרקע אלא לבעלי זרוע, ורש"י שם, מאמר ב, סיי עג, עמוד רעב. נס. עכו"ם שעוסק בתורה חייב מיתה, מאמר א, סימן קא, עמוד קיג.

נט: כל דבר שבמנין צריך מנין אחר להתירו, מאמר ב, סימן ה, עמוד רב. סד. תפסי ליה ליצרא דע"ז, מאמר ג, סימן יז, עמוד תכא.

סז. מסית ליחיד נקרא מסית, לרבים נקרא מדיח, מאמר ג, סימן כ, עומד תכד. עא: פיזור לרשעים הנאה להם והנאה לעולם, ורש"י שם, מאמר ב, סימן נג, עמוד רנג.

עה. מיום שחרב ביהמ״ק ניטל טעם ביאה וניתן לעוברי עבירה, מאמר ב. סימן קלה, עמוד שנב.

פו. סתם ספרא ר״ש הוא, מאמר ב, סימן לה, עמוד רלו.

צ. עשה בע"ו היכא משכחת לה, ונתצתם, מאמר א, סימן צד, עמוד קס. פס: אליי בהר הכרמל היכי סמכי. עליי ועבדי שחוטי חוץ, מאמר א, סימן קיח, עמוד קכט.

צ. אם יאמר לך נביא עבור על ד"ת

צח. זכו אחישנה לא זכו בעתה, מאמר א. סימן מ, עמור נג.

משה

צח. זכו עם ענני שמיא לא זכו עני ורוכב על החמור, מאמר א, סימן מ, עמוד נג.

צח. אין בין עוה"ו לימות המשיח אלא שעבוד מלכיות בלבד, מאמר א. סימו מב, צמוד גו.

צח. אימת אתי משיח היום אם בקולו תשמעו, מאמר א, סימן מב, עמוד נו. סימן עג, עמוד פט.

צח: ייתי ולא אחמיניי, מאמר א, סימן קיא, עמוד קכד.

צט. כל שאפשר לו לעסוק בתורה ואיגו עוסק, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלח. קא: אחרי השלוני טעה, מאמר א, סימן קס, עמוד קנז.

קכ. יהוא צדיקא רבה הוה, מאמר א, סימן קלח, עמוד קמב.

קב. תורתו של ירבעם לא היי בה שום דופי וכו׳, מאמר א, סימן קלד, צמוד קלם. קב. חזור בך ואני ואתה ובן ישי נטייל

בגן עדן, מאמר א, סימן קלד, עמוד קלט. קב: מאחר דחכימת כולי האי וכרי אי הות התם הות נקיטנא בשיפולי דגלימאי ורהטת אבתראי, מאמר א. סימן קמד, צמוד קמח. מאמר ב, סימן נא, עמוד רגב.

קב: קלות שעשה אחאב כחמורות שעשה ירבעם, מאמר א, סיי קלח, עי קמב. קב: מפני מה זכה עמרי למלכות, מאמר ב, סימן נ, עמוד רנא.

קב: אין לך תלם ותלם בא"י שלא העמיד עליו אתאב ע"ז, מאמר ב, סימו נא. עמוד רנב.

קב: מפני מה זכה אחאב למלכות וכרי מפני שכיבד את התורה, מאמר א, סימן קלא, עמוד קלו. מאמר ב, סימן קנה, צמוד שסח.

קב: אי אפשר דלא הוו בהון צדיקא, מאמר א, סימן קכה, עמוד קלג.

קג. בכבודי לא מחיתם על כבודו של בו"ד מחיתם, מאמר ב, סימן יג, עי ריא. קג: גדולה לגימה שמקרבת את הרחוקים מאמר ב, סימן מ, עמוד רמא. שמע לו חוץ מע"א. מאמר ב, סימן כ, עמוד ריז.

צא. כשבאו בני אפריקא לדון עם ישראל, ומהרש״א שם, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמד.

צג: וה׳ עמו שהלכה כמותו, מאמר א, סימן קנו, עמוד קנו.

צג: כיון דחויוהו דלא מורח ודאין קטלוהו, מאמר א, סימן לח, עמוד ג. סימן נב, עמוד סו. סימן נג, עמוד סו. צד: כל מי שאינו עוסק בתורה ידקר בחרב, ומהרש"א שם, מאמר ג, סימן מב. צמוד תמו.

צו. מדוע דרך רשעים צלחה בשכר ד׳ פסיעות, ורש"י שם, מאמר ב, סימן ג, עמוד רנא.

צז. דור שבן דוד בא בו וכר׳ יראי חטא ימאסו ופני הדור כפני הכלב והאמת נעדרת וכרי, ומהרש"א שם, מאמר א, סימן מ, עמוד נג. סימן קעה, עמוד קסח. מאמר ב, סימן מז, עמוד רמח. סימן קמט, עמוד שסב.

צו. דור שבן דוד בא בו העזות תרבה והיוקר יעות וכו׳ ויתמעטו התלמידים, ורש"י שם, מאמר א, סימן פ, עמוד ק. סימן קסט, צמוד קסג.

צו. אין בן דוד בא עד שתתהפך כל המלכות למינות, מאמר א, סימן קסט. עמוד קסג.

צז: כלו כל הקיצין ואין הדבר תלוי אלא כתשובה, מאמר א, סימן מ, עמוד נא. סימן מב, עמוד נו. סימן עג, עמוד פט. צו: דוו לאבל שיעמוד באבלו, ורש"י שם, מאמר א, סימן מ, עמוד נא.

צז: אם ישראל עושין תשובה נגאלין וא"ל וכוי, מאמר א, סימן מ, עמוד נא. צח. שתיק ר׳ אליעור, מאמר א, סימן מ. עמוך נא.

צח. אין לך קץ מגולה מזה וכוי, מאמר א, סימן סו, עמוד פב.

צח. אין ב"ד בא עד שתכלה מלכות הזלה מישראל, ורש"י שם, הקדמה ע' ח. צת. אין ב״ד כא אלא בדור שכולו זכאי או כולו חייב, מאמר א, סימן מ, צמוד נב.

קה. חוצפא מלכותא בלא תגא, ורש"י
שם, מאמר א, סימן קמח, עמוד קג.
קז. אמר דוד וכו' אי בעיא למכפיי
ליצרי, מאמר ב, סימן טז, עמוד ריב.
קז. ראויה היתה בת שבע לדוד מששת
ימי בראשית, מאמר ב, סיי כא, ע' ריט.
קט. מגדל שליש נשרף וכו', מאמר ג,
סימן יט, עמוד תכג.

קיג. לווטתא דמשה לא קא מקיימא וכרי, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלו.

קיג. כל עיר שיש בה אפילו מזוזה אחת אינה נעשית עיר הנרחת, מאמר ג, סימן י, עמוד תיג.

## שבועות

טו: אין בנין מקדש דוחה יו״ט, מאמר א. סימן סג, עמוד עז.

טו: אין בונין ביהמ״ק בלילה, מאמר א, סימן סד, עמוד עח.

כג: אין שבועה חלה על דבר איסור שמושבע ועומר מהר סיני, מאמר א, סימן עא, עמוד צג. סימן עס, עמוד צה. כט. שקולה מצות ציצית כנגד כל

המצות, מאמר ב, סימן לד, עמוד רלג. לו. ארור בו נידוי וכו׳ ומהרש״א שם, מאמר א, סימן עט, עמוד צד.

לט. דורות הבאים וגרים העתידים להתגייר עמדו על הר סיני, מאמר א, סימן לד, עמוד מה.

לט. כל מצות העתידין להתחדש קבלו בסיני, מאמר א, סימן לד, עמוד מה. לט. דעו שלא על דעתם אני משביע אתכם וכוי, מאמר א, סימן לה, עמוד מו. לט. בשבועה נפרעין ממנו וממשפחתו ומכל העולם כולו, הקדמה עמוד ו. מאמר

א, סימן לב, עמוד מד. סימן עח, עמוד צג. לט. אין לך משפחה שיש בה מוכס שאין כולה מוכסין מפני שמחפין עליו, מאמר א, סימן קמ, עמוד קמד. מאמר ב, סימן קלו, עמוד שנ.

לט. וכשלו איש באחיו. איש בעון אחיו. מאמר ב, סימן קלו, עמוד שנ.

# מכות

ה: ענש הכתוב לנטפל לעוברי עבירה, מאמר א, סימן ק, עמוד קיב.

ה: הרגו אין נהרגין, מאמר א, סימן קנ, עמוד קנא.

י: בדרך שאדם רוצה לילך מוליכין אותו. ומהרש"א שם, מאמר ב, סימן קיח, עמוך שכו.

יג: חייבי מיתות בי״ד אין בי״ד של מטה מוחלין להם, מאמר א, סימן עב, עמוד פז.

כג: תרי"ג מצות גאמרו לו למשה, מאמר כ, סימן ס, עמוד רגח.

## עדיות

פ״ב מ״ט, ובמספר הדורות לפניו הוא הקץ, ובראב״ד שם, מאמר א, סימן כא, עמוד לת.

# עבודה זרה

ד: לא היו ישראל ראוין לאותו מעשה, מאמר א, סימן קנ, עמוד קנב.

ה. לא קבלו ישראל את התורה אלא כדי שלא יהא מה"מ שולט בהם, מאמר א, סימו קג, עמוך קטו.

ה: ראה ז' מצות שקבלו עליהן ב"נ ולא קיימום, מאמר ב, סימן מו, עמוד רמז.

ז. בחרא מסכתא אין סדר למשנה, מאמר ג. סימן ב, עמוד תד.

ח. ישראל שכחו"ל עובדי ע"ו בטהרה הן, מאמר ב, סימן כז, עמוד רכו.

ט. יצאו מהן מה שיצאו, מאמר א, סימן נד, עמור סט.

ט: ארבע מאות לחורבן הבית אם יאמר לך אדם וכוי, מאמר א, סימן עא. ע' פו. י: כשם שא"א לעולם בלא רוחות כך א"א לעולם בלא ישראל, מאמר א, סימן יח, עמוד לו. מאמר ב, סימן קי, ע' שטז.

י: דלא יכלת להו לכולהו, מאמר ב, סימן קמא, עמוד שנה.

יב. מעיין המושך מים לפני ע"ז לא ישחה וישתה, מאמר א, סימן קז, ע' קיח. יג. הולכין ליריד של עכו"ם, מאמר ב, סימן צג, עמוד רצו. סימן צז, עמוד שא. יג. ומותר ליטמא ללמוד תורה ולישא

אשה. מאמר כ. סימן צד. עמוד רצז. יז. הרחק מעלי דרכך זו מיגות. מאמר

א, סימן קה, עמוד קטו.

יו. ניול אפיתחא דעכו"ם, ותוסי שם,

מאמר א, סימן קה, עמוד קיח. סימן קה, עמוד קיט. מאמר לג, עמוד רלג.
יח. ר"מ קם ערק אתא לבכל, ורש"י
שם, מאמר א, סימן צג, עמוד רצז.
יט. אשרי האיש זה אברהם שלא הלך
בעצת דור הפלגה, הקדמה עמוד טו.
כ. ונשמרת מכל דבר רע שלא יסתכל
אדם באשה, מאמר ג, סימן ב, עמוד תד.
כא. שדות אית ב"י תרתי איסור חני׳
והפקעה ממצות, מאמר ב, סימן ט, עמוד
רת. סימן יא, עמוד רט. סימן סג, עמוד
רסא. סימן יא, עמוד רט.

כו: המינין מורידין ולא מעלין, מאמר ב, סימן רג, עמוד רלג.

כז: שאני, מינות דמשכא, מאמר א, סימן פז, עמוד קד. סימן קמד, עמוד קמח. סימן קנג, עמוד שסז.

מג: ע"ז שוחק וזורה לרוח וכו', מאמר א, סימן צב, עמוד קח.

מה. אלהיהם על ההרים ולא ההרים אלהיהם, מאמר ב, סימן קכט, עמוד שלט. מה: כל מקום שאתה מוצא הר גבוה וכוי בידוע שעבדו שם ע"ז, מאמר א, סימן קכז, עמוד קלד.

מה: גידוע עכו״ם קודמין לכיבוש א״י, מאמר א. סימן צ, עמוד קו. מאמר ג, סימן יו, עמוד תכא.

נד: עולם כמנהגו נוהג ושוטים שקלקלו עתירין ליתן את הדין, ורש"י שם, מאמר א, סימן סו, עמוד פג.

נד: והלא יש בה ממש בע"ז, מאמר א, סימן מו, עמוד ס.

נה. והא חזינן גברי דאולי כי מתברי וכרי, מאמר א, סימן פז, עמוד קד. סימן קלו, עמוד קמא.

נה: הכא לטמא פותחין לו, מאמר א, סימן מה, עמוד נח. סימן קלו, עמוד קמא. מאמר ב, סימן קנג, עמוד שסז.

#### אבות

פ״א מ״א, והעמידו חלמידים הרבה, ורע״ב שם, מאמר ג, סימן לט, עמוד חמא. פ״א מ״י, ואל תתוודע לרשות, מאמר א, סימן עה, עמוד צ.

פ״ב מ״א, הוי מחשב הפסד מצוה כנגד שכרה, מאמר ב, סימן קב, עמוד שח.

פ״ב מי״ד, ודע מה שתשיב לאפיקורס, הקדמה עמוד טז.

פ״ג מי״ז, שחוק וקלות ראש מרגילין האדם לעבירה, מאמר ב, סי׳ מ, עמוד רמא. פ״ד מ״ב, הוי רץ למצוה קלה כבחמורה, מאמר ב, סימן לד, עמוד רלד.

פ״ד מכ״ט, על כרחך אתה מת, מאמר א, סימן קג, עמוד קטו.

פ״ה מ״ה, עשרה נסים וכו' שלא אירע קרי לכה״ג ביוה״כ, ותוס׳ יו״ט שם, הקדמה עמוד ט.

פ"ה מ"כ, כל מחלוקת שהוא לשם שמים סופה להתקיים, מאמר א, סימן קמב, עמוד קמה.

פ״ה מכ״ו. בן חמש למקרא, מאמר ג. סימן כא, עמוד תכה.

# אכות דר' נתן

ל, ד, כל המתדבק בעוברי עבירה אעפ״י שלא עשה כמעשיהם הרי זה מקבל פורעניות כיוצא בהן, מאמר א, סימן ק, עמוד קיב סימן קמ, עמוד קמד. לח, ג, שמא כשהיית יושב ודורש בהר הבית וכוי זחה דעתך עליך, מאמר ב, סימן יט, עמוד רטז.

#### הוריות

ד: כולן ראויין להוראה, ורש"י שם, מאמר א, סימן קנ, עמוד קנא.

י: אשרי הדור שהנשיא שלו מביא קרבן על שגנתו, מאמר א, סימן קנב, ע' קנד.

# מסכת סופרים

פס"ו ה"ט, לא יהיה דולג במקרא ובמשנה ויבא להש"ט, מאמר ג, סימן כא, עמוד תכה.

# מסכת דרך ארץ זומא

מאמר ב, סימן עו, עמוד ערה.

פ״ט, גדול השלום שאפילו עוע״ז ושלום ביניהם כביכול אין שכינה יכולה לגווע בהן, מאמר ב, סימן נג, עמוד רגג. זכחים

מה. דרוש וקבל שכר, ורש"י שם,

סב. קרא אשכחו ודרוש, מאמר א, סימן נח, עמוד עא.

סו. לא יבדיל אין צורך להבדיל, מאמר ב, סימן ה, עמוד רב.

קב. לעולם תהא אימת מלכות עליך, מאמר א, סימן טז, עמוד לה.

קיג. בקשו לגזור טומאה וכר׳ הוו ופנינהו, מאמר ב, סימן צו, עמוד ש.

# מנחות

לב. אם יבוא אליי ויאמר אין חולצין בסנדל אין שומעין לו, מאמר א, סימן קנא, עמוד קנג.

מא. בזמן דאיכא ריתחא ענשינן אעשה, מאמר א, סימן צא, עמוד קז.

מג: שקולה מצות ציצית כנגד כל מצות, מאמר ב, סימן לד, עמוד רלג.

מג: גדול עוגשו של לבן מעוגשו של תכלת, מאמר ג, סימן כט, עמוד תלב.

נב. הי מינייהו אחריתא, מאמר א, סימן לא, עמוד מג.

צט. מעלין בקודש ולא מורידין, מאמר ב. סימן עא, עמוד ער.

קט. כהן שהמיר דתו לא ישא כפיו, מאמר ב, סימן מה, עמוד רמו. **תוליו** 

ב. סוב שלא תדור משתדור ולא תשלם, מאמר ב, סימן עז, עמוד רעו.

ד: מומר לע"ז מותר לאכול משחיטתו, מאמר א, סימן קכא, עמוד קלא.

ד: יהושפט מלך יהודה גהנה מסעודת אחאב, מאמר ב, סימן נא. עמוד רגב. סימן קנה, עמוד שסח.

ד: מושל מקשיב על דבר שקר כל משרתיו רשעים וכו', מאמר א, סימן קנד, עמוד קנה. מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלו. סימן קלד, עמוד שמט.

ו. פשטא דקרא במה כתיב, מאמר ג, סימן טו, עמוך תיט.

 אין הקב״ה מביא תקלה על ידי צדיקים, מאמר א, סימן קנא, עמוד קנב.
 ז: גדולים צדיקים במיתתן יותר מבחייהן

מאמר ב, סימן צח, עמוד שב. ט. ת"ח צריך שילמוד, כתב שחיטה

ומילה, ורש"י שם, מאמר ג, סימן ג, עמוד תו.

י. חמירא סכנתא מאיסורא, מאמר ב, סימן כ, עמוד ריז.

יג. שחיטת עכו״ם נבילה, מאמר א, סימן קכח, עמוד קלה.

יג: גכרים שבחו"ל לאו עובדי עכו"ם הן אלא מנהג אבותיהם בידיהם, מאמר א, סימן קכח, עמוד קלה. מאמר ב, סימן קמט, עמוד שסא.

יג: אין מינין בעכו"ם, ורש"י ותוסי שם, מאמר א, סימן קה, עמוד קטז.

כד. כל תלמיד שאינו רואה סימן יפה במשנתו ה' שנים וכו' מאמר ג, סימן כא, עמוד תכה.

מג. אין מזכירין מעשה גסים, מאמר א, סימן מו, עמוד סא.

פג: כיסוי הדם נוהג בארץ ובחו"ל, מאמר ב, סימן צו, עמוד שא.

צא: מלמד שקפלה הקב״ה כל א״י והניחה תחת יעקב אבינו, מאמר ב, סימן קכט, עמוד שמ.

קלג. כל הלומד לתלמיד שאינו הגון כאילו זורק אבן למרקולים, מאמר ג, סימן לח, עמוד תמ.

קלט: יכול יחזור בהרים כדי שימצא קן, מאמר א, סימן צא, עמוד קז. מאמר ב, סימן ע, עמוד רסז.

קמ. לא אמרה תורה שלח לתקלה, ורש"י שם, מאמר א. סימן מט, עמוד רנ. מאמר ג, סימן יג, עמוד תיו.

קמא. מאי אולמיי דהאי עשה מהאי עשה, מאמר א, סימן ח, עמוד כז.

### בבורות

ב. הלוקח עובר חמורו של עכו״ם פטור מן הבכורה, מאמר ב, סימן לב, עמור רלב.

ג: כלו חיותא דרב מרי, מאמר ב, סימן עה, עמוד רעד.

לד: כל יומא ויומא מפקע ליי ממצות, מאמר ב, סימן עא, עמוד רסח.

## ערכין

טז: מצות תוכחה עד כדי הכאה, הקדמה עמוד יב.

לב: משה לא בעיא רחמי לבטל יצרא דע"ו, מאמר א, סימן יב, עמוד לב.

#### תמורה

ג: לא תיתני ומימר, מאמר א, סימן סה, עמוד פב.

טו. בימי אבלו של משה נשתכחו גי מאות הלכות, מאמר ב, סיי טו, עי ריב. תמיד

לב. שטנא נצח, ופיי רבינו גרשום שם, מאמר א, סימן מח, עמוד סב. מאמר ג, סימן כ, עמוד תכד. סימן כב, עמוד תכו.

# משניות מחרות

אהלות פט"ז מ"ד, הבודק בודק אמה על אמה, מאמר ב, סימן צה, עמוד רצט.
אהלות פי"ח מ"י, מדורות העכו"ם טמא אף בא"י, מאמר ב, סימן לא, עמוד רל.
פרה פ"ג מ"ז, מטמאין היו את כהן, מאמר ב, מומן היו את כהן,

מאמר ב, סימן קנא, עמוד שסג. מקואות פ״ח מ״א, א״י מקואותיה טהורות, מאמר ב, סימן לא, עמוד רכט. מאמר ג, סימן לח, עמוד תמא.

ידים פ"ג מ"ב, אין דנין דברי סופרים מד"ס, מאמר א, סימן ז, עמוד כז. מאמר ב, סימן צ, עמוד רצג.

ידים פ"ג מ"ה, מיום שניתנה תורה לישראל לא היה העולם כדאי כאותו היום שניתן בו שיר השירים, מאמר א, סימן קלא, עמוד קלז.

ידים פ״ד מ״ד, כבר עלה סנחריב ובלבל את כל האומות, מאמר ב, סימן כו, עמוד רכד.

# רש"י על ש"ם

ברכות כ. שב ואל תעשה שאני, אין ללמוד דחיית מצוה מלטמא למת מצוה, מאמר ב, סימן ה, עמוד רו. — כה: מן ההגיון, לא תרגילום במקרא יותר מדי, מאמר ג, סימן ה, עמוד תח. סימן יג, עמוד תיו.

שבת נו. ואדוני יואב, לאו אורח ארעא
לקבל עליו מרות אחרים בפני המלך,
מאמר ב, סימן קמו, עמוד שנט. —
קיט: מחרימין לשון חרבה ושממה,
מאמר ג, סימן י, עמוד תיג.

מאמר ג, סימן י, עמוד חיג. עירובין מה. הרי, מידי דאיסור והיתר לא משייל באו"ת, מאמר ב, סימן טו, עמוד ריב. — סג, ולא אשכחן לאחר מיתת משה דאצטריך ליי יהושע לאלעזר מאמר ב, סימן יד, עמוד ריב.

פסחים סו. בני בתירה, נשיאים היו, מאמר א, סימן קסט, ע׳ קסב. — סו. אם פסח דוחה שבח, התמידים שבכל השנה הם יותר ממאתים, מאמר א, סי׳ סד, ע׳ עט. סוכה מב. חייב בלולב, לחנכו מדבריהם, מאמר ג, סימן א, עמוד תנ.

ראש השנה יז. שפשטו ידיהם בזבול,
שהחריבו ביהמ״ק בעוונם, הקדמה ע׳ ט.
מועד קטן יג. דכל יומא מפקע לי׳ ממצות,
דכל זמן שהוא ברשות נכרי אינו עוסק
במצות, מאמר ב, סימן עא, עמוד רסח.
יבמות מז. דליכא טיבותא, שפסק זבת חלב
ידבש, מאמר ב, סימן מא, עמוד רמב.
ודבש, מאמר ב, סימן מא, עמוד רמב.
כתובות קיא. שלא ירחקו, בעונם, ל״א
שלא ידחקו וכר׳ שלא ירבו בתחנונים
יותר מדאי, מאמר א, סימן כז, עמוד
מא. סימן עט, עמוד צד. סימן פד, ע׳ קנ.
— קיא. בחומה, ביד חוקה, מאמר א,

נזיר כג. אשה הפרם, סליחה זו למה, מאמר ב, סימן כב, עמוד ריט. סוסה כא. שזכות תולה, תראה ותלמד בפ׳

סימן פו, עמוד קב.

סוטה שהזכות תולה, מאמר ג, סימן לד, עמור תלו. — מט: בעקבות המשיח, בסוף הגלות לפני ביאת המשיח, מאמר א, סימן מ, עמוד גג.

גיטין ב. המביא גט ממדינת הים, בר מבכל, מאמר א, סימן א, עמוד כא. — עו: מפטרו רבנן, בני מדה"י היו שאסור לצאת מא"י לחו"ל, מאמר ב, סימן פא, עמוד רפא.

בכא בתרא כא. יהושע בן גמלא, אחד מן הכהגים הגדולים שעמדו בבית שני, מאמר ג, סימן ו, עמוד תט. — נח. ר׳ בנאה, לפי שאדם גדול וחשוב היי, מאמר ב, סימן צח, עמוד שג.

סנהדרין מס: אין מוקדם ומאוחר, לא
דיקדקו להקדים במשנתן את המוקדם,
מאמר ג, סימן ג, עמוד תו. — נט: לכל
דבר שבמנין, אשמעינן קרא דכל דבר
שבמנין צריך מנין אחר להתירו, מאמר
א, סימן ע, עמוד פו. — צא: כאן
לימות המשיח, כשיכלה השעבוד, מאמר
א, סימן מב, עמוד נו. צו. היוקר
יעות, מכובד שבהו יהיי צותו ורמאי.

מאמר א, סימן קסט, עי קסב. -- צז: אין הדבר תלוי אלא בתשובה, אם כל ישראל חוזרין בתשובה יבא, מאמר א, סימן מ, עמוד גב. סימן מא, עמוד גה. -- צח. מלכות הזלה, שלא תהא להם שום שולטנות לישראל אפילו שולטנות קלה ודלה, הקדמה עמוד ת. מאמר א, סימן סט, עמוד פד.

עבודה זרק, יו: דנכים יצרי, נשחם יצרא
דע"ז, אנשי כנה"ג בקשו רחמים ונמסר
בידם והרגוהו, מאמר א, סימן קה, עמוד
קיט. מאמר ב, סימן לג, עמוד רלג.
— לט: אין לוקחין, שהחנונין שבסורי
חשודין, מאמר ג, סימן לט, עמוד תמב.
חולין ט. כתב, שידע לחתום שמו, מאמר
ג, סימן ג, עמוד תו.

נדה ז: הא קמ"ל, דאין למדין הלכה מפי הש"ס, מאמר א, סימן גב, עמוד סו. מאמר ב, סימן לה, עמוד רלה.

# תוספות

ברכות ז. ד"ה ההיא, מאמר א, סימן לג, עמוד רלג. — יו. ד"ה העושה, מאמר א, סימן קכב, עמוד שלג. — יט: ד"ה רוב, מאמר ב, סימן צט, עמוד דש.

שבת יג. ד״ה ופליגא, מאמר א, סימן עח, עמוד רעח. — לב: ד״ה בעון (תוספות ישנים), מאמר ב, סימן ח, עמוד רו. סימן סט, עמוד רסו. — גד: ד״ה הוי, מאמר ג, סימן לח, עמוד תמ. — נה. ד״ה ואע״ג, הקדמה עמוד יב. — נו. ד״ה רק, מאמר ב, סימן טו, עמוד ריב. — סג. ד״ה אין, מאמר א, סימן קיט, עמוד קל. — צה. ד״ה והרודה, מאמר א, סימן סא, עמוד עמ. ד״ה לא, מאמר ג, סימן ה, עמוד תח. — קנב: ד״ה עד, מאמר ג, סימן ה, עמוד תח. — קנב: ד״ה עד, מאמר ג, סימן ד, עמוד תח. — קנב: ד״ה עד, מאמר ג,

עירובין יג: ד״ה נוח, מאמר ב, סימן לז, ב, סימן לז, ב, סימן קסז, עמוד שכב. — קיב: ד״ה ואין, מאמר ב, סימן ח, עמוד רה. סימן סס, עמוד רסו. סימן עד, עמוד רעג. — קיד: ד״ה אחד, מאמר א, סימן נה, עמוד צ.

יומא ב. ד״ה וחכ״א, מאמר ג. סימן לט, עמוד תמב. – לם. (תוספות ישנים) ד״ה ואומר, מאמר א, סימן סד, עמוד עט. -- סו: ד"ה מהו, מאמר ב, סימן סמו, עמוד שנט.

סוכה יא. ד"ה דרב, מאמר ב, סימן לה, עמוד רלו. - כ. ד"ה עלה, מאמר א, סימן קסס, עמוד קסב. -- כד. ד״ה ר"י, מאמר א, סימן גב, עמוד סו.

ראש השנה טו: ד״ה כדי, הקרמה עמוד ט. – לג. ד״ה הא, מאמר ג, סימן מד, עמוד תמח. סימן מז, עמוד תנא. ביצה ג. ד״ה ר׳ יוחגן, מאמר ב, סימן פב, עמוד רפב. — ה. ד״ה הא, מאמר ב, סימן מא, עמוד רמב.

תענית ז. ד"ה וכל, מאמר ב, סימן ככב, צמוד שלג.

מגילה י. ד״ה דכו״ע, מאמר ב, סימן לא, עמוד רלא. -- יב: ד"ה זיל, מאמר ב. סימן כו, עמוד רכד. -- כא. ד"ה אלמלא, מאמר א, סימן קלו, עמוד קמא. מועד קטן ה. ד"ה הא, מאמר ב, סימן מה, עמוד רמו.

יבמות ו: ד"ה יכול, מאמר ב, סימן קמו, עמוד שנט. -- כב: ד"ה כשעשה, מאמר א, סימן עב, עמוד פח. -- מה: ד"ה כיון, מאמר א, סימן פט, עמוד קה. סג. ד"ה שאין, מאמר ב, סימו — עג, עמוד רעב. -- עו: ד״ה מנימין, מאמר ב, סימן כה, עמוד רכג. - פו: ד"ה מר, מאמר ג, סימן יג, צמוד תיז. - קט: ד״ה רעה, מאמר ב, סימן עח, צמוד רצח.

כתובות קי: ד"ה הכי, מאמר א, סימו ז, עמוד כז. -- קי: ד"ה הוא, מאמר ב, סימן סח, עמוד רסה. סימן עז, עמוד רעו. סימן עח, עמוד רעז.

נויר כג: ד״ה שמתוך, מאמר ב, סימן קכג, עמוד שלג. — נד: ד״ה ארץ, מאמר ב, סימן צד, עמוד רצח. סימן צו, ע׳ ש. סוטה יג. ד"ה סרח, מאמר א, סימן סב, עמוד סא. — כא: ד״ה בן עואי, מאמר ג. סימן לב, עמוד תלה ותלו. סימן לס, צמוד תמב. סימן מג, צמוד תמז. סימן מז, עמוד תנא. -- כב: ד"ה לעולם,

מאמר ב, סימן קכג, עמוד שלב. – לו: ד"ה אמר, מאמר א, סימן ק, עי קיב. גיטין ב. ד"ה ממדינת הים, מאמר א, סימן א, עמוד כא. -- ב. ד״ה אשקלון, מאמר א, סימן ה, עמוד כה. -- ח. ד״ה כיבוש, מאמר ב, סימן יג, צמוך רי. לה. ד"ה לא, מאמר א, סימן לב, — עמוד מד. -- מד: ד״ה נטייבה, מאמר עמוד רלה, סימן עה, עמוד רעה. --מג: ד״ה דלא, מאמר א, סימן נ, עמוד סג. - מג: ד"ה ואסור, מאמר א, סימו נד, עמוד סט.

מפתח

פסחים ג: ד"ה מאליי, מאמר א, סימן יב, עמוד לג. מאמר ב, סימן עס, עמוד רעט. סימן קד, עמוד שי. -- נ: ד"ה וכאן, מאמר ב, סימן קכג, עמוד שלב. - סח: ד״ה הכל, מאמר ג, סימן יב, עמוד תטו. — פה. ד״ה כשהוא, מאמר ב, סיי עא, עי רסח. -- מד: ד״ה לחו״ל, מאמר ב, סימן קו, עמוד שיא. - ס: ד"ה אתמוהי, מאמר ב, סיי כד, צ' רכב. - פה. ד"ה מאי קראה, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלז.

קידושין כט: ד"ה הא לן, מאמר א, סימן יג, עמוד לג. סימן קפא, עמוד קעב. מאמר ב, סימן מא, עמוד רמב. סימן פא, עמוד רפא. סימן צג, עמוד רצז. סימו קד, עמוד שי. - ל. ד״ה לא, מאמר ג, סימן כא, עמוד תכה. - לד. ד"ה גברא, מאמר ג, סימן ל, עמוד תלד. - לו: ד"ה כל, מאמר א, סימן צד, עמוד קט. – לז. ד״ה הכי גרסיגן, מאמר א, סימן צו, עמוד קט. - מא. ד"ה האיש, מאמר ג, סימן ב, עמוד תד. בכא קמא לח. ד"ה נשא, מאמר ב, סימו כד, עמוד רכד. -- צא: ד״ה אלא, מאמר ב, סימז יט, צמוד רטז.

בבא מציעא סד: ד״ה ולא, מאמר ב, סימן קטו, עמוד שכג. -- קיד: ד"ה מהו, מאמר א, סימן ג, עמוד סב.

בבא בתרא כא. ד"ה ולמדתם, מאמר ג, סימן ו, צמוד תט. -- כא. ד״ה כי מציון, מאמר ב, סימן ז, עמוד רה. סימן עס, עמוד רעט. מאמר ג, סימן ט, עמוד תיב. - ס: ד״ה דין, מאמר ג,

סימן ב, עמוד תה. -- סב. ד״ה ומודה, סימן מ, עמוד נא. -- ק: ד״ה ורומן, מאמר ב, סימן צט, עמוד דש.

סנהדרין יט. ד״ה ינאי, מאמר א, סימו קלג, עמוד קלח.

שבועות כב: ד״ה איבע״א, מאמר ג, סימן יב, עמוד תטו. — כט. ד״ה כשהשביע, מאמר א, סימן עח, עמוד צג.

עבודה זרה ה. ד"ה שאלמלא, מאמר ב, סימן לז, עמוד רלח. -- ז. ד"ה הנשאל, מאמר ב, סימן קנא, עמוד שסה. -- יז. ד״ה הרחק, מאמר א, סימן קה, עמוד קטז. -- כא. ד״ה כיבוש, מאמר ב, סימן יג, עמוד רי. סימן יו, עמוד ריד. סימו כא, עמוד ריח. — כב: ד״ה רגלא, מאמר ג, סימן כד, עמוד תכח.

זבחים מה. ד"ה הילכתא, מאמר ב, סימן עו, עמוד רעו.

מנחות מ: ד"ה תכלת, מאמר ב, סימן קטו, עמוד שכג. -- מא. ד"ה ענשיתו, מאמר ב, סימן ח, עמוד רה. סימן סט, צמוד רסו.

הולין ב: ד"ה אבל, מאמר ב, סימן עה, עמוד רעד. -- ה. ד״ה עפ״י הדיבור, מאמר א, סימן קכא, עמוד קלא. --ה: ד"ה צדיקים, מאמר א, סימן קנא, עמוד קנב. -- יג: ד"ה נכרים, מאמר ב, סימן קמט, עמור שסא. -- פו. ד״ה ור"י, מאמר ב, סימן לה, עמוד רלו. בכורות ג: ד״ה דקא, מאמר ב, סימן עה, עמוד רעד.

ערכין ב: ד"ה הכל, מאמר ב, סימן סס, עמוד רסו.

# תלמוד ירושלמי

ברכות פ"א ה"ג, מפגי מה לא החזיקו במצות תפלין כל היום מפני הרמאין, מאמר ג, סימן יט, עמוד תכג.

ברכות פ"א ה"ח, מפני מה אין קורין עשרת הדברות, מפני טענת המינין שלא יהו אומרין אלו לכדם ניתנו לו למשה, מאמר ב, סימן קמד, עמוד שנז.

ברכות פ"ב ה"ח, בר נש דאימי מבסרא לי וכו׳ להן ייזיל לי׳, מאמר ב, סימו צג, עמוד רצו. סימן קכו, עמוד שלו.

שביעית פ"ט ה"א. גוזר אני על העליונים שירדו ועל התחתונים שיעלו, מאמר ב, סימן צה, עמוד רצט.

חלה פ״ב ה״א, כל מה שכיבש יהושע כיבש זה, מאמר ב, סימן לא, עמוד רלא. שבת פ״א ה״ד, תחיית המתים מביאה לידי אלי׳ זל״ט, מאמר א, סימן ג, עמוד סג.

שבת פ״א ה״ד, כל מי שהוא קבוע בא״י ואוכל חולין בטהרה ומדבר בלשון הקודש וכו׳ מובטח לו שהוא בן עוה״ב, מאמר ג, סימן ג, עמוד תז. סימן יט, עמוד תכג.

שבת פ"א ה"ה, בו ביום גזרו על לשונן, מאמר ג, סימו יז, תכא.

שבת פ"ג ה"ב, בנין המשכן לשעה או לעולם ה", מאמר א, סימן סג, ע' עג. פסחים פ"ו ה"א, על ג' דברים עלה הלל לא"י, מאמר ב, סימן קד, עמוד שי. יומא פ"א ה"א, כל דור שאינו גבנה ביהמ"ק בימיו מעלין עליו כאילו החריבו, הקדמה עמוד ט.

סוכה פ״א ה״א, באותה השעה נגדעה קרן ישראל ועוד אינה עתידה לחזור עד שיבוא בן דוד, הקדמה עמוד ו. מאמר א, סימן נג, עמוד סז.

ראש השנה פ"ג ה"ה, דברי תורה עניים במקומן ועשירים במקום אחר, מאמר ב, סימן כט, עמוד רכח.

תענית פ״א ה״א, אם אין ישראל עושין תשובה הקב״ה מעמיד עליהם מלך קשה כהמן, מאמר א, סימן מ, עמוד נא. תענית פ״ד ה״ח, לא תסעוד ולא תכסוף, מאמר א, סימן לח, עמוד ג.

תענית פ״ד ה״ט, אילולי אלקי דקטלי׳ לבן כוזיבא מאן הוה יכיל לקטליה, מאמר א, סימן נג, עמוד סח.

מגילה פ"א הי"א, שהיו מדברים בלשון יחידו של עולם בלשון הקודש, ופ"מ שם. מאמר ג. סימן טו. עמוד תכ.

מבילה פ"א הי"ב, לכשיתעוררו הגליות שהן נחונות בצפון ויבואו ויבנו בית המקדש הגתון בדרום, מאמר א, סימן סב, עמוד עו.

מועד קטן פ"ג ה"א, חד כהן אתא לגבי

ר׳ חגינה, מאמר ב, סימן צג, ע׳ רצג. יבמות פס"ז ה"ג, אבי׳ נענש על שחישד את ירבעם ברבים, מאמר א, סימן קלד, עמוד קלט.

סוטה פ"ג ה"ד, בן עואי דלא כראב"ע, מאמר ג, סימן לב, עמוד תלה. סוטה פ"ג ה"ד, מטרונה אחת שאלה וכו" ישרפו ד"ת ואל ימסרו לנשים, מאמר

ג, סימן לט, עמוד תמב. סוטה פ״ח ה״ר, יכול הבונה בית בחו״ל יהא חוזר ת״ל ולא חנכו, ובקה״ע שם,

מאמר ב, סימן סד, עמוד רסב. קידושין פ"א ה"ז, בשעה שישראל עושין רצונו של מקום קרואין בנים, מאמר א, סימן קעז, עמוד קעא.

סנהדרין פ״ד ה״ב, אלו ניתנה התורה חתוכה לא היתה לרגל עמידה, ופ״מ שם, מאמר א, סימן קסו, עמוד קנט. סנהדרין פ״ו הט״ז, מסית אומר בלשון הקודש, ופ״מ ומה״פ שם, מאמר ג, סימן כ, עמוד תכג.

הוריות פ"ג ה"ב, מכאן ואילך בליסטייא היו נוטלין אותה, ופ"מ שם, מאמר א, סימן קלג, עמוד קלח.

# תוספתא

הגיגה פ״א ה״א, יודע לדבר אביו למדו שמע ותורה ולשון הקודש, ופי׳ חסדי דוד שם, מאמר ג, סימן א, עמוד תג. סימן ג, עמוד תז.

קידושין פ"א ה"ה, מצות אב על הבן למולו ולפדותו וללמדו תורה וללמדו אומנות ולהשיאו אשה, מאמר ג, סימן ג, עמוד תו.

עבודה זרה פ״ה ה״ב, כל המניח את ארץ
ישראל בשעת שלום ויוצא כאלו עובד
ע״ז, מאמר א, סימן יג, עמוד לג.
מאמר ב, סימן כח, עמוד רכז.
ערודה זרה פ״ז ה״ו. כל המכבד בשע

עבודה זרה פ"ז ה"ו, כל המכבד רשע הרי זה כעובד ע"ז, מאמר א, סימן קלג, עמוד קלח.

# מכילתא

בא — עד שלא גבחרה א"י היו כל הארצות כשרות לדברות, מאמר ב, סימן קנו, עמוד שסט.

בשלח — הגיע פרוזימא שלכם לחזור למצרים, מאמר א, סימן טו, עמוד לה.

בגי אפרים לא שמרו ברית אלקים ובתורתו מאנו ללכת, מאמר א, סימן כה, עמוד מד. כה, עמוד מ. סימן לב, עמוד מד. יתרו — שלשה דברים ניתנו על תנאי א"י וכוי, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמג. סימן מה, עמוד רמו. — לא תשא למה נאמר לפי שהוא נאמר ולא תשבעו וכוי, ומרכבת המשנה שם, הקדמה עי ה. משפטים מה הראשונים מסיני אף אלו מסיני, מאמר ג, סימן מכוי עמוד תטו. — אין הקב"ה מקפח שכר כל בריה, מאמר ב, סימן נג, עמוד תטו.

# תורת כהנים

תזריע — אין הבית מטמא אלא אתר כיבוש וחילוק, מאמר ב, סימן קכח, עמוד שלט.

תזריע — בשביל ג' הלכות עלה הלל מבבל לא"י, ופי הראב"ד שם, מאמר ב, סימן קד, עמוד שי.

אחרי — כמעשה ארץ מצרים, שהיו מקולקלין מכל האומות, מאמר ב, סימן קלא, עמוד שמב.

קרושים — ארץ ישראל אינה מקיימת עוברי עבירה, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמג.

בהר — מכאן אמרו כל היושב בא"י מקבל עליו עול מלכות שמים, מאמר ב, סימן כח, עמוד רכז.

בהר — כל היוצא לחו"ל כאלו עובד ע"ז, מאמר א' סימן ה, עמוד כה. סימן יז, עמוד לג. מאמר ב, סימן א, עמוד קצז. סימן פו, עמוד רפו. סימן פט, ע' רצב.

#### ספרי

נשא — והיה ביום כלת משה, שכל שבעת ימי המלואים היי משה מעמיד את המשכן, מאמר א, סימן סד, עמוד עת.

שלח — והייתם קדושים לאלקיכם, מכאן שהציצית מוספת קדושה לישראל, מאמר ב, סימן סס, עמוד רסז.

פנחס - לאלה תחלק הארץ מפני כשרים וצדיקים, מאמר בן סימו מג, צמוד רמג. דברים - מי אמר טובתה יהושע וכלב אעפי"כ ולא אביתם לעלות, מאמר א, סימו קעד. עמוד קסו.

ואתחנו -- ושננתם לבניר אלו תלמידיר. שהתלמידים קרויים בנים, מאמר ג. סימן לח, עמוד תמ. עקב - ולמדתם אותם את בניכם ולא

בנותיכם, מכאו אמרו כשהתינוק מתחיל

לדבר אביו מדבר עמו בלשון הסודש.

מאמר ג, סימד א. עמוד תג. סימו טו. צמוד תכ. סימן ל, עמוד תלג. עקב - כל המקום אשר תדרוך וגו׳, כל מקום שתכבשו חוץ ממקומות האלו הרי הוא שלכם, מאמר ב, סימן א, צמוד קצו.

עקב - שלא תהא ארץ ישראל מיטמא בגילוליהם ואתם חוזריז ומכבשיו חו"ל. מאמר ב, סימן טז, צמוד ריז.

עקב - דוד עשה שלא כתורה וכו׳, מאמר ב, סימן יב, צמוד רי.

עקב -- אם אתם עושין רצונו של מקום הרי לכם ארץ כנעז, ואם לאו אתם גולין מעליי, מאמר א, סימן קב, עמוד סיג. מאמר ב, סימן מג, עמוד רמג. עקב -- רשב"י אומר עתידה תורה שתשתכח מישראל, מאמר א, סימן קסח,

ראה - וירשתם אותה וישבתם בה, בשכר שתירש תשב, מאמר ב, סימו א, עמוד קצז.

עמוד קסא.

ראה -- מעשה וכרי וזכרו את ארץ ישראל וספו עיניהן וזלגו דמעותיהן וסרעו בגדיהן וקראו את המקרא וירשת וישבת בה ושמרתם לעשות, אמרו ישיבת ארץ ישראל שקולה כנגד כל המצות שבתורה. מאמר ב, סימן א, עמוד קצח. סימן עז, עמוד רעו.

ראה -- אשר אתם יורשים אותם את אלהיהם, שלא תעשר כמעשיהם ויבואו אחרים ויירשו אתכם, מאמר א, סימו צג, עמוד קח.

שופטים - אל השופט אשר יהיי בימים ההם, וכי תעלה על דעתר וכרי אלא

שופט שהוא כשר ומוחזק באותן הימים, מאמר א, סימן קס, עמוד קנז.

האזינו (בילק"ש רמז תתס"ה) – כשברא הקב"ה את עולמו לא בראו אלא במאמר ולא בשבועה, ומי גרם לו לישבע מחוסרי אמנה, מאמר א, סימו מג. עמוד נז.

# מדרש תנחומא

תולדות - אבא המלח מהו שתהא חייבת במעשר, מאמר ב, סימן נ, צמוד רנא. תולדות - הנה ישכיל עבדי וגו׳ ירום מאברהם ונשא ממשה וכוי, מאמר א, סימן לז, עמוד מח. וישב - ויוסף הורד מצרימה, אף הגוראות שאתה מביא עלינו בעלילה את מביאן,

מאמר ב, סימן יס, עמוד רטז. בא -- חלק משה כבוד למלכות, מאמר א,

סימן סז, עמוד לה. תצוה --- כל הכתובים קודש ושיר השירים

קודש קדשים, מאמר א. סימו לד. עמוד מה.

תשא - מעולם לא לן אדם בירושלים ובידו עון, כיצד תמיד של שחר מכפר וכוי, מאמר ב, סימן קנה, עמוד שסח. פקודי -- לעתיד לבוא אני אעביר את הגלות מכם, מאמר א, סימו קיד, עי שכ. תזריע - אמרה מדת הדין מה נשתנו אלו מאלו. הקדמה צמוד יב.

אחרי -- ישראל נושע בה׳ תשועת עולמים לשעבר לא היתה גאולה שלימה, מאמר א, סימן מח, עמוד סב.

בחקותי - אם אין עושין תשובה איגם גגאלין, מאמר א, סימן מא, עמוד נד. חקת --- לא פקדה תורה לרדוף אחר המצות, והשלום רודפהו, מאמר ב. סימן ה, צמוד רו.

מטות - אין הקב"ה מונע מן הצדיק מה שרוצה, מאמר ב, סימן קד, עמוד שי. מסעי - אמר להם הקב״ה לישראל למדו מפרו של אליי שלא רצה לילך לע"ז, מאמר א, סימן קכד, עמוד קלב.

דברים - מכתם זה דוד שנעשה מלד וקרא עצמו עני, תם שהלך בתמימות עם קונו, מאמר ב, סימו כד, עי רכא.

# מדרש רבה

# בראשית רבה

כב, צמוד ריט.

עמוד קכד.

כ, ו, נוח לו לאדם לגדל לביוז א׳ משל זתים בגליל ולא לגדל תינוס אחד בא"י, ויפ"ת שם, מאמר ב, סימן מא, צמוד רמב.

כה, ג, לא יצא אדם לחו"ל וכרי אימתי בזמן שאינו מוצא ליקח, מאמר ב, סימן פח, עמוד רצא.

כו, ח, כל פרצה שאינה מן הגדולים אינה פרצה, מאמר א, סימן קנג, עמוד קנד. מאמר ג, סימן לט, צמוד תמב. לה, ד, אין לך ז' לפגי החג שאין בהם שבת ויום הכיפורים וכוי, מאמר א, סימן סד, עמוד עט. מאמר ב, סימן

לח, ח, וימצאו בקעה, אם ללצים הוא יליץ, ויפ״ת שם, מאמר א, סימן מו, עמוד סא. מאמר ג, סימן יט, עמוד תכג. לח, טו, גתכנסו כל הארצות בראשי ההרים והיתה כל אחת בולעת אנשי מקומה ונזה"ק שם, מאמר ג, סימן יט, צמוד תכג. לח, טז, אין לך צרה באה לעולם שאין לאחרים ריוח בה, מאמר א, סימן קיא,

מ, ה, צא וכבוש את הדרך לפני בניך, מאמר ב, סימן ית, עמוד רטו.

מב, יג, אברם העברי שהוא מעבר הנהר, ויפ"ת שם, מאמר ג, סימן טו, צמוד תכ.

מד, כא, ידוע תדע, ידוע שאני מפזרן תדע שאני מכנסן וכו׳, מאמר א, סימן מה, עמוד נח. סימן עט, עמוד צה. מאמר ב, סימן קס, עמוד שטו.

מד, כא, ד׳ דברים הראה לו, גיהנם ומלכיות מתן תורה וביהמ״ק, מאמר ב, סימן קיג, עמוד שיח.

נג, יד, הכל בחוקת סומין עד שהקב"ה מאיר את עיניהם, מאמר ב, סימן קכא, עמוד שכט.

נו, ב, וירא את המקום מרחוק, עתיד המקום לירחק מבעליו, ולעולם, ת"ל זאת מנוחתי, מאמר א, סימן מב, עמוד נג. ס, יא, אם קדמאי כמלאכין, ויפ״ת שם, מאמר א, סימו קנא, עמוד קנב.

סד, י. בימי ריב״ח גזרה מלכות הרשעה שיכנה ביהמ״ק וכו׳, מאמר א. סימן נט, עמוד עב.

סט, ג, הארץ אשר אתה שוכב עליי וגרי

קפלה כפינקס ונתנה תחת ראשו, ומת"כ שם, מאמר ב, סימן קכט, עמוד שמ. עד, יג, בשעה ששלח דוד את יואב לארם נהרים ולארם צובה וכוי, וימ"ת ונוה"ק שם, מאמר ב, סימן כד, עי רכא. עו, ב, תאמר שהוא כא עלי מכח ישיבת ארץ ישראל, מאמר ב, סימן נ, עמוד רג. עו, ג, אם יבוא עשו אל המתנה האחת והכהו אלו אחינו שבדרום, מאמר א, סימן קיא, עמוד קכג.

צב, ג, ואני כאשר שכולתי בחורבן ראשון וכו' ובשני לא אשכל עוד, ויפ"ת שם, מאמר א, סימן נח, עמוד עא.

# שמות רבה

א, לא, מלך המשיח עתיד ליפרע מאדום, מאמר ב, סימן קס, עמוד שטו. ג, ו, אנכי שלחתיך, אנכי הוא סימן

ג. ו. אנכי שלחתיך, אנכי הוא סימן לגאולה, מאמר א, סימן ג, עמוד סג. כח, ד, כל מה שהגביאים עתידים להתגבאות בכל דור ודור קבלו מהר סיגי, הקדמה עמוד יז.

כח, ז, כל הנביאים קבלו נביאותן מהר סיני, מאמר א. סימן לד. עמוד מה. לא. ה. בעולם הזה הרשעים עשירים ונתונים כשלוה והשקט, מאמר ב. סימן קלט, עמוד שנג.

## ויקרא רכה

א, ד, י"ג מלחמות עשה דוד וכר, ויפ"ת שם, מאמר ב, סימן יז, עמוד רטו. ד, ב, כל עמל אדם לפיהו, כל מה שסיגל אדם מצות ומעש"ט אינו מספיק להבל היוצא מפיו, מאמר ג, סימן יח, עמוד תכב.

ו. ב, מעשה בשלטון אחד וכרי, מאמר א, סימן קטו, עמוד קכז.

ט, ו, מלך המשיח שנתון בצפון יבא ויבנה ביהמ״ק הנתון בדרום, מאמר א, סימן סב, עמוד עו.

יט, ה, אמרו לנמהרי לב, כבון אלו שדוחקין את הקץ, מאמר א, סימן עט, עמוד צח.

כא, ד, אם עשית חבילות עבירות תעשה חבילות מצות כנגדם, מאמר ב, סימן מז, עמוד רמח.

כה, א, למד אדם ולימד ושמר ועשה והיתה סיפק בידו למחות ולא מיחה וכוי הרי זה בכלל ארור אשר לא יקים, מאמר ג, סימן י, עמוד תיג.

## כמדכר רכה

ז, י, רבנן פתרין קריא בגלות, מאמר ב, סימן קט, עמוד שיד.

יב, יא, כל ז' ימי המלואים היה משה מעמיד המשכן ומפרקו בכל יום ב' פעמים, מאמר א. סימן סד, עמוד עח.

יג, יה, אעפ"י שאירע לשכטים שבא לידיהם מכירת יוסף וכו' צדיקים גמורים היו, מאמר ב, סימן יט, עמוד רטו.

סז. ה. על פי הי, המרגלים כולם צדיקים היו, מאמר א. סימן קעד, עמוד קסז. סז. ז. משל למלך שזימן לבנו אשה נאה. מאמר ב. סימן ז. עמוד רג.

יט, טז, אם באו לידך את מציוה עליהם, מאמר ב, סימן עג, עמוד רעב.

כב, א, לא תהיו סבורים שהותר לכם להשביע בשמי, אפילו באמת אין אתה רשאי להשבע בשמי אלא אם כן יש בך כל המדות הללו וכוי, מאמר ב, סימן עז, עמוד רעו. תוכן הענינים עמוד שפה. כג, ה, זאת הארץ ובוי מלמד שהראה הקב"ה למשל כל מה שהיי ועתיד להיות, מאמר ב, סימן קיג, עמוד שכ.

#### דכרים רכה

א. ב, אלה הדברים וש״ה מוכיח אדם אחרי חן, מוכיח זה משה וכו׳, מאמר א, סימן קעו, עמוד קסט. מאמר ב, סימן קמג, עמוד שנו.

א, יט, פנו לכם צפונה וכר׳ המתינו עד עכשיו מלך המשיח לבוא, מאמר א, טימן מב, עמוד נג. סימן צח, עמוד קי. א, יט, עד מתי משועבדים אנו בידו, א"ל עד שיבוא אותו היום שכתוב בו דרך כוכב מיעקב, מאמר א, סימן מב, עמוד נג.

ב, ה, אם אתה נקבר אצלם במדבר הן באים בזכותך ואתה בא בראשם, מאמר א, סימו ג, עמוך סר.

ב, יב, כל מה שהגדולים עושין עושה הדור וכו' מי גרם לכל הדור לחטוא הנשיא שחטא תחלה, מאמר א, סימן קנג, עמוד קנד. מאמר ג, סימן לט, עמוד תמב.

ג, ו, אין שבחה של מטרוניתא בזמן שהיא מתקלסת מקרובותיה אלא בזמן שהיא מתקלסת מרחוקותי, מאמר א, סימן סח, עמוד פד.

ג, סו, אמר הקב״ה למשה חייך וכו׳ כשאביא להם את אליהו שניכם באין כאחת, מאמר א, סימן נ, עמוד סד.

ו, ב, הקב״ה לא גילה לבריות מהו מתן שכרה של כל מצוה, מאמר ב, סימן נד, עמוד רנד.

#### שיר חשירים רבה

ב, יג, מנין לתינוק שקורא בתורה למשה משה ולאהרן הרן וכוי, מאמר ג, סימן כר, עמוד תכח.

ב, יח, השבעתי אתכם וגו' שלא יקשו עול על ישראל, מאמר א, סימן עט, עמוד צו.

ב, יח, שלא יעלו חומה מן הגולה, א״כ למה מלך המשיח בא, לקבץ גליותיהן של ישראל, ויפה קול שם, מאמר א, סימן יו, עמוד לו.

ב, יח, די שבועות השביען כנגד די דורות שדחקו את הקץ וכו' אחד בימי כוזיבא. ואחד בימי שותלח בן אפרים וכוי שלא האמינו בה' ולא בטחו בישועתו, על שעברו על הקץ ועברו על השבועה, הקדמה עמוד ו. מאמר א. סימן כד, עמוד לט. סימן כה, עמוד מ. סימן לב, עמוד מד.

ב, יח, עד שתחפץ, לכשתחפוץ מדת הדין מאליה אני מביאה בקולי קולות, מאמר א, סימן כד, עמוד לח. סימן ע, עמוד פו.

ב, יט, קול דודי הגה זה בא וכרי
זה מלך המשיח בשעה שהוא אומר
לישראל בחורש הזה אתם נגאלין וכוי,
מאמר א, סימן יט, עמוד לז. מאמר ב,
סימן קט, עמוד שיד. סימן קי, עמוד שטז.

ח, ט, אם חומה היא, אם מעמיד דברים כחומה, ומת"כ שם, מאמר א, סימן י, עמוד ל.

#### אכתר רכה

א, יג, לשעבר היתה מלכות בישראל כיון שחטאו גיטלה המלכות מהם וכוי, מאמר ב, סימן קנז, עמוד שע.

ז, ישנו עם אחד, אית רבנן בגוייהו, מאמר ב, סימן קלו, צמוד שנ.

#### רות רבה

א, א, אוי לדור ששפטו את שופטיהם, מאמר א, סימן קסו, עמוד קס. מאמר ב, קלה, צמוד שמט.

#### איכה רבה

פתיחה ב, אייתו לן נטורי קרתא והוון מייתו להון ריש מטרתא וסנטרא וכוי, מאמר ב, סימן קכה, צמוד שלה.

פתיחה ד, אדם הראשון וכו׳ ודנתי אותן בגירושין ושילוחין וכוי, מאמר ב, סימן סיב, צמוד שיח.

פתיחה לד, כמה חצופה היא א"י שעדיין עושה פירות, מאמר א, סימן סו, ע׳ פג. א, לב, עד דלית את מליף עלן סניגורא וכוי, מאמר א, סימן ס, עמוד עג.

ב, ד, עקיבא יעלו עשבים בלחייך ועדיין משיח לא בא, מאמר א, סימן נב, ע' סו. ב, ד, אלו לא קטליי אלקי לדין מאן הוי יכיל ליי, מאמר א, סימו וג, ע' סו. ג. יט, למחר כשיבוא הגאולה א"ל הקב"ה לישראל בני אני תמה מכם האיך המתנתם לי כל אותן השנים, הקדמה ע' ט. קהלת רבה

א, ד, כיון דאיתער בך חמרא דההוא רשיעא לית את יכיל שרי בארעא דישראל, מאמר ב, סימן קמ, עמוד שנד.

ז, מט, אלף נכנסין לתלמוד ואחד מהם יוצא להוראה, מאמר ג, סימן ח, צמוד חיב.

# ילקום שמעוני

בא רמז קצא, מי פרע לכם ממלכות רביעית נטרונא, וזי"ר שם, הקדמה עמוד ח. מאמר א, סימן מג, עמוד נז. סימן פד, עמוד קג.

בא רמז רח, קומו צאו, מלמד שהיי פרעה דופק על פתחיהן של משה ואהרן, מאמר א, סימן טז, עמוד לה.

משפטים רמז שנא, וגשיא בעמך לא תאור, אי נשיא כאחאב, ת״ל בעמך, מאמר א, סימן קלג, עמוד קלח. שמיני רמז תקכא, זה הדבר אשר צוה ה׳ תעשו אותו יצה״ר העבירו מלבבכם וכרי כשם שהוא יחידי בעולמו כך תהי׳ עבודתכם מיוחדת לפניו, מאמר ב, סימן קמו, עמוד שנט.

מפתח

דברים רמו תשצג, כל מי שיודע שחברו רשע ומחניף לו וכו׳ ראוי שיבואו עליו כל הקללות שבתורה, מאמר א, סימן קעו, צמוד קסט.

דברים רמז תשצג. אוהבו של אדם אומר לו השמר בעצמך, מאמר א, סימן קעו, צמוד קסט.

דברים רמו תשצט, אלו וכו ישראל כיון שעלו פרסות רגליהם מן הים היו גכנסין לא"י, מאמר ב, סימן ה, ע' רב. דברים רמו תתג, עלה רש, מיד עלה רש, מאמר ב, סימן ה, עמוד רב.

מלכים רמז קע, שלשה דברים נתגו על תנאי, מאמר ב, סימן מג, צמוד רמג. ישעיה רמו תצו, ותהי האמת געדרת הולכת ויושבת עדרים במדבר, מאמר א, סימן קעה, עמוד קסח.

יחזקאל רמו שלו, עד שלא נבחרה א״י היו כל הארצות כשרות לדברות, מאמר ב, סימן קנו, עמוד שסט.

תהלים רמז תשעז, מכתם זה דוד וכו׳. מאמר ב, סימן כד, עמוד רכא.

איכה רמז תתרלח, הלואי יהיון בגי עמי בא"י אעפ"י שמטמאין אותה, מאמר א. סימן קג, עמוד קיד.

מדרש פליאה: אין שלום אמר ה׳ לרשעים מכאן שהקב״ה אוהב את הרשעים, מאמר ב, סימן נג, עמוד רנג.

# זוהר הקרוש

בראשית כה. חמש מינין אינון בערב רב, מאמר א, סימן קמח, עמוד קנ. מאמר ב, סימן קכג, עמוד שלג. סימן קמה, עמוד שנח. מאמר ג, סימן כז, צמוד תל.

נח עה: כיון דאיתחלף לישנהון לא אצלחי בעובדא, מאמר ג, סימן ים, עמוד תכב.

עו: בגין דאינון בלבא חד ורעותא -חד וממללי בלה"ק וכו׳ ולית מאז דימנע עובדא דילתון, מאמר ג, סימן יט, צמוד תכג.

לך פא: כיון דנחת אברהם למצרים בלא רשו אשתעבידו בניו כמצרים ת׳ שנה, ואור החמה שם, מאמר ב, סימן יח, עמוד רטו.

וירא קיז. דאיהו יומא חד גלותא דכנסת ישראל ולא יתיר, מאמר א, סימן עא, עמוד פו.

תולדות קלט. ביהמ״ק קודם לקבוץ גליות ותחיית המתים אחרון שבכולם, מאמר א, סימן גו, עמוד ע.

וישב קפה. אמר ראובן טב למנפל לי׳ לגו גובא דנחשין ועקרבין ולא יתמסר בידוי דשנאוי דלא מרחמי עלי׳ וכו׳ זעירין אינון דיכלין לאשתובא, מאמר א, סימן קיא, עמוד קיג.

שמות יו. לית שלטנו לאומין עלייהו דישראל אלא יומא חדא לחוד דהוא יומו של הקב"ה והוא אלף שנים וכו׳ אי יתיר ישתעבדון לא על פום גזירת מלכא הוא אלא על דלא בעיין למיהדר לקבליה, מאמר א, סימן עא, עמוד פו. יתרו עט: זרעא קדישא לארעא קדישא סלקא ושכינתא באתרה יתבא, מאמר ב, סימן כט, עמוד רכח.

ויקהל קצח. אי רעיא איהו טב טב ליי טב למתא טב לעלמא, מאמר ב, סימן מג, צמוד רמד. סימן קלד, צמוד שמט. פקודי רמ. לא תוסיף קום מגרמה אלא קב״ה יוקים לה, מאמר א, סי׳ עה, ע׳ צא. ויקרא ו. בכלהו גלותא דגלו ישראל לכלהו שוי זמנא וכרי ואור החמה שם, מאמר א, סימן עה, עמוד צא.

תזריע מד. אין צור בכלהו כאלקינו דליי שלטנו, מאמר א, סימן ק, עמוד קיא. קדושים פד. ארץ עלאה אחרא אית ליי לקב"ה, מאמר ב, סיי קל, עמוד שמא. בהר קט: כל הדר בחו"ל דומה כמי שאין לו אלקי בגין דלית תמן קרבנין, מאמר ב, סימן כט, עמוד רכח. סימן קנה, עמוד שסט.

שלח קסג. זכאה דרא דא מכל דרין דעלמא,

מאמר א, סימן קג, עמוד קטו. מאמר ב, סימן ז, עמוד רו.

בלק קפו. בריחא דלבושייכו ידענא, מאמר א, סימן לו, עמוד מח.

פנחם רכ: אתא לקמי׳ חד חכים גוי א״ל סבא תלת בעינו בעינא למתבע מינד, מאמר א, סימן סב, עמוד עו. -- רכה. לית קרבנין בחו"ל ובג"ד אוקמוה רבנן הדר בחו"ל וכוי, מאמר ב, סימן כט, צמוד רכט. - רמ: והכי מתצרב שילה רציא מהימנא צם משיח, מאמר א, סימו לז, עמוד מח.

# זו"ח מדרש הנטלם

יג. באותה שעה בכה ר"ע, א"ל על מאי קא בכית וכו׳, מאמר א, סימן קסח, עמוד קסא.

לד. סילק את חנוך קודם זמנו קודם שיבאיש ריחו, מאמר א, סימן קסב, צמוד קנת.

לד. ושניהם לבדם בשדה, מלמד ששקולים הם, מאמר א, סימן קלד, עמוד קלט. מ. אי יחזרו בתשובה רישי כנישתא או כנישתא חדא בזכותא אתכניש כל גלותא, מאמר א, סימן עד, עמוד פט.

# תיקונים

תיקון יג. מאן מושב לצים ערב רב, מאמר א, סימן קכ, עמוד קלא. תיקון ל. עד שתחפץ שתהי העבודה מחפץ ורצון הלב, מאמר א, סימן עב, עמוד פו.

# פרקי דר׳ אליעזר

פרק כד, ירד הקב״ה וע׳ מלאכים הסובבים כסא כבודו ובלבל את לשונם לשבעים גוים ולשבעים לשון כל אחד ואחד גוי ככתבו ולשונו ומנה מלאד על כל אומה ואומה, מאמר ב, סימן קלז, עמוד שנא. סימן קנג, עמוד שסו.

פרק לד, לעתיד לבוא הקב״ה אותו בכנפות הארץ ישראל ומנער רשעים ממנה, מאמר ב, סימן מ, עמוד רמ.

פרק מ, המטה שנברא בין השמשות נמסר לאדם הראשון בגן עדן, הקדמה עי יז. פרק מא, כל אותו הדור ששמעו קולו של הקב"ה בהר סיני זכו להיות כמלאכי

השרת, מאמר א, סימו קג, עמוד קיד. פרק מג, אין ישראל עושין תשובה גדולה עד שיבא אליהו, מאמר א, סימן מא, צמוד נד.

מפתח

פרק מח, הלכו וקני ישראל אצל זקנתם סרח בת אשר וכו׳ כך שמעתי מאבא פקוד פקדתי אתכם וכוי, מאמר א, סימו מה, עמוד סא.

# פסיקתא

קודם ביאת המשיח בא אלי׳ ועומד על הרי ישראל, מאמר א, סימן נ, ע׳ סג. הואיל ואתם מתעסקים בו כאילו אתם בונים בו, מאמר א, סימן ס, עמוד עג. וימלא כבוד ה׳, מכאן שנגורה גזירה על ישראל שיהיו גולים ביו האומות. מאמר ב, סימן קי, עמוד שטז.

# תנא רבי אליהו

פרק ו, לא נתתי לאלו א״י אלא כדי שיקראו וישנו ויצסקו בתורה, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמג.

פרק ט, רל״ב מלכים בקשו למרוד באחאב וכו׳ הביא רל״ב בני מלכים לירושלים ונעשו יראי ה׳, מאמר ב, סימן נא, צמוד רגא.

פרק ט, במה הקב״ה מושיע את ישראל וכרי בבנים שהם משכימין ומעריבין לביהכ"ג, מאמר א, סימן קלח, ע׳ קמא. פרק י, בודאי בעל הבית יודע באיזה מקום יפקיד את בליו, מאמר ב, סימן קט, צמוד שטו.

פרק יד, בני הסבו שעה אחת עד שיגיע שעת הסעודה וכו׳ וכ״כ למה כדי למרק עונותיהן של ישראל, מאמר ב, סימן קט, עמוד שטו.

פרק יז, מה נשתנה ירבעם וכר׳ שבא על ידו ישועה לישראל, מאמר א, סימן קלח, עמוד קמג.

פרק כד, עשו כולם אגודה אחת וכרתו ברית לגמול חסד זה עם זה שלא ילכו וילמדו לשון מצרים, מאמר ג, סימן כג, עמוד תכז.

פרק כד, למה נדמה עשו וכו׳ וירבעם

לאחד שמצא כסות בדרך, ופרי זיקוקין זנורא שם, מאמר ב, סימן נב, ע' רגב. פרק ל, אין ביהמ"ק נבנה ביד אדם אלא בידו של הקב"ה, ופי׳ זקוקין דנורא שם, מאמר א, סימן סה, עמוד פא. פרק זי, אליי זוטא, מכאן אמרו מגלגלין זכות על ידי זכאי, מאמר א, סימן קלח, צמוד קמג.

# רמב"ם

## היד החוקה

בהקדמה: דרך עמוקה הוא דרך הגמרא, מאמר ג, סימן יד, עמוד תיח. - לשון ארמי היתה ברורה לכל אנשי שנער בעת שחוברה הגמרא, מאמר ג, סימן יד, עמוד תיח. 🕂 בומן הזה אבדה חכמת חכמינו ובינת נבונינו נסתרה, מאמר ג, סימן סו, צמוד תיט.

הלכות יסודי התורה: פ״ד הי״ג, לידע האסור והמותר דבר קטן הוויות דאביי ורבא, מאמר ג, סימן לו, עמוד תלח. --פ״ה ה״ב, בכסף משנה שם, אף לדעת הרמב"ם אדם גדול מותר למסור נפשו, מאמר א, סימן קו, עמוד קיז. --פ״ה ה״ד, אין מלקין ואין ממיתין אלא לעובר ברצונו וכו׳ לא אנוס וכו׳, מאמר א, סימן לב, עמוד מג. סימן עו, עמוד צב. -- פ"ו ה"ח, אפיקורס ישראל שכתב ס״ת וכו׳ מצוה לשורפו כדי שלא להגיח שם לאפיקורסים ולא למעשיהם, מאמר ג, סימן כג, עמוד תכז. -- פ"ו ה"א, אין הנבואה חלה אלא על חכם גדול בחכמה וכוי, מאמר א, סימן לח, עמוד מט. --לא כל העושה אות ומופת מאמינים לו שהוא נביא אלא אדם שהיינו יודעין בו מתחלתו שהוא ראוי לנבואה, מאמר א. סימן מו, עמוד נט. מאמר ג, סימן מ, עמוד תמג. -- פ״ח ה״ג, מופתים אפשר שיהיו בלט ובכשוף, מאמר א, סימן מו, עמוד ס. -- פ״ט ה״נ, אם יאמר לנו הנביא לעבור על א' מכל מצות האמורות בתורה לפי שעה מצוה לשמוע לו, מאמר א, סימן קיח, עמוד קכט. מאמר ב, סימן כ, עמוד ריז. — פ״י ה״א, אפילו נפל דבר קטן בידוע שהוא נביא שקר, מאמר א, סימו לח, עמוד מט.

הלכות דעות: פ״ה הי״א, דרך בעלי דיעה שיקבע לו אדם פרגסה המפרגסת אותו תחילה וכו׳, מאמר ג, סימן ב, עמוד תד. -- פ"ו ה"א, צריך אדם להתחבר לצדיקים ולישב אצל החכמים, מאמר ב, סימן צא, עמוד רצד. — פ"ו ה"א, אם היו כל המדינות וכו׳ נוהגין בדרך לא טובה וכו׳ ילך למערות ולחוחים ולמדבריות שלא להתערב עם אנשים רעים וחטאים, הקדמה עמוד ט. מאמר א, סימן פ, עמוד ק. מאמר ב, סימן קלג, עמוד שמה. סימן קנג, עמוד שסז. -- פ״ו ה״ז, חייב אדם להוכיח עד שיכהו החוטא, הקדמה ע׳ יב. הלכות תלמוד תורה: פ"א ה"א, קטן

אביו חייב ללמדו תורה, מאמר ג, סימן ז, עמוד תי. -- פ״א הי״ב, לא ילמד אדם את בתו תורה מפני שרוב הגשים אין דעתן מתכוונת להתלמד, וכ"מ שם, מאמר ג, סימן ל, עמוד תלג. סימן מב, עמוד תמו. - פ"ב ה"א, מושיבין מלמדי תינוקות בכל עיר ועיר וכר׳ וא״ל מתרימין אותה, ולח"מ וכ"מ שם, מאמר ג, סימו ז, עמוד תי. סימן י, עמוד תיב. -- פ"ג ה"י, כל הנהנה מדברי תורה נוטל חייו מן העולם, מאמר ב, סימן קכג, עמוד שלב. -- פ"ד ה"א, הלומד תורה לתלמיד שאינו הגון כאלו זרק אבן למרקולים, וכ"מ שם, מאמר ג, סימן לח, עמוד תמ. -- פ״ה ה״ד, כל תלמיד שלא הגיע להוראה וכו׳ עליו נאמר רבים חללים הפילה, מאמר ג, סימן לט, עמוד תמב.

הלכות עבודה זרה: פ"ה ה"ב, המסית לרוב אגשי העיר הרי זה מדיח ולא נקרא מסית, ולח"מ ה"א, מאמר ג, סימן כ, עמוד תכד. -- פ"ז ה"א, מצות עשה לאכד עכו"ם וכו׳, מאמר א, סימן צ, עמוד קו. פ״י ה״א, האפיקורסין מישראל הי׳ ---דין לאבדן ביד וכו׳ שמסירין העם מאחרי ה׳, מאמר א, סימן קח, עמוד קיט. מאמר ב, סימן י, עמוד רח. סימן לג, עמוד רלג. - פ"י ה"ו, בזמן שיד ישראל תקיפה אסור להניח עכו״ם בינינו, מאמר ב, סימן ט, עמוד רח. -- שם, שנאמר לא ישבו בארצך, והשגת הראב"ד שם, מאמר ב, סימן י, צמור רח.

התשובה וכו' ויעיד עליו יודע תעלומות שלא ישוב לזה החטא לעולם, מאמר ב, סימן מז, עמוד רמח. -- פ"ג ה"ב, אין שוקלין אלא בדעתו של א"ל דעות, מאמר ב, סימן לד, עמוד רלד. - פ"ג ה"ו, אלו שאין להם חלק לעוה"ב אלא נכרתים וכו׳ המינין והאפיקורסין והכופרים בתורה ובתחה"מ ובביאת הגואל, הקדמה עמוד ט. -- פ"ז ה"ה, אין ישראל נגאלין אלא בתשובה, מאמר א, סימן מ, עמוד נא. סימן פ. עמוד צט, עמוד קא. מאמר ב, סימן קס, עמוד שיד. -- פ"ז ה"ז, כמה מעולה מעלת התשובה, אמש היי זה מובדל וכו׳ ועושה מצות וטורפין אותן בפניו, מאמר ב, סימן מו, עמוד רמז. --פ"ט ה"ב, מלך המשיח יהי' בעל חכמה יותר משלמה ונביא גדול הוא קרוב למשה רבינו, מאמר א, סימן לח, עמוד מט. --פ"ט ה"ב, מלך המשיח ילמוד כל העם ויורה אותם דרך ה׳, מאמר א, סימן פ, עמוד ק. -- פ"ט ה"ב, יבואו כל הגוים לשמעו של משיח, מאמר א, סימן סח, עמוד פד. סימן פו, עמוד קד. -- פ״י ה"ד, שמא תאמר אני לומד תורה בשביל שאהיי עשיר וכרי, מאמר ב, סימן קכג, עמוד שלב.

מפתח

הלכות תשובה: פ״ב ה״ב, ומה היא

הלכות תפלה: פ״ב ה״א, בימי ר״ג רבו האפיקורסין בישראל וכו׳ עמד ר״ג ובית דינו והתקין ברכה אחת וכו׳ לאבד האפיקורסין, מאמר א, סימן קפז, עמוד קעד. -- פ"ד ה"ג, אין מחייבין אותו לחזור לאחוריו אלא עד מיל, מאמר ב, סימן לג, עמוד רלג. — פי״ב ה״י, מימות עזרא נהגו שיהא שם תורגמן מתרגם לעם, מאמר ג, סימן טו, עמוד תכ.

הלכות נשיאת כפים: פט"ו ה"ג, כהן שהרג את הנפש או המיר דתו אעפ"י שעשה תשובה לא ישא כפיו, מאמר ב, סימן לח, עמוד רלח. סימן מה, עמוד רמו. -- פט"ו ה"ו, אין אומרים לאדם רשע הוסף רשע והמגע מן המצות, מאמר ב. סימן לח, עמוד רלח. סימן מה, עמוד רמה. סימן מו, עמוד רמז.

הלכות תפילין: פ"ד הכ"ו, מצות תפלין

ללובשן כל היום, מאמר ג, סימן יט, צמוד תכג.

הלכות ספר תורה: פ"ז ה"א, מ"ע לכתוב וכו׳ ס״ת, מאמר א, סימן קסד, עמוד קנח. -- פ"י ה"ב, אין מוכרין ס"ת וכר׳ אפילו אין לו מה יאכל, מאמר ג, סימן ב, עמוד תה.

הלכות מילה: פ"א ה"ב: כל יום שלא מל כשהגדיל מבטל מ"ע ואינו חייב כרת. והשגות הראב"ד שם, מאמר ב, סימן טז, צמוד ריג.

הלכות שבת: פ"ב ה"א, דחורי היא אצל סכ״נ, וכ״מ שם, מאמר ב, סימן קטו, עמוד שכב. -- פ"ת ה"ז, החולב, ומגיד משנה שם, מאמר א, סימן סא, עמוד עה. - פ"י הי"ג, מגבן את הגבינה הוא תולדה דבונה, מאמר א, סימן סא, ע׳ עה.

הלכות אישות: פי"ד ה"ג, נושא אדם כמה נשים וכו׳ והוא שיהי׳ יכול ליתן וכוי, מאמר ג, סימן ב, עמוד תה. -פט"ו ה"ב, עבר כ׳ ולא נשא הרי זה עובר ומבטל מ"ע, מאמר ג, סימן ב, עמוד תד. -- פט"ו ה"ב, אם מתיירא מליקח אשה כדי שלא יטרח במזונות וכו׳ ויבטל מן התורה מותר להתאחר, מאמר ב, סימן קכא, עמוד שכח.

הלכות סוטה: פ"ג ה"א, אין משקין את הסוטה אלא בבי"ד הגדול, מאמר ג, סימן ל, עמוד תלג. -- פ"ג הי"ט, בבית שני בטלו הסנהדרין את מי המרים, שם. הלכות איסורי ביאה: פכ"ב הי"ם, אין אתה מוצא קהל בכל זמן וזמן שאין בהן פרוצין בעריות, מאמר ב, סי׳ סח, ע׳ רסו. הלכות מאכלות אסורות: פ"ג הכ"א, חזקת כשרות הוא בומן שא"י כולה לישראל, מאמר ב, סימן עס, עמוד רעט. מאמר ג, סימן לח, עמוד תמ.

הלכות נדרים: פי"ג הכ"ג, מי שנדר נדרים כדי לכונן דעותיו הרי זה זרין ומשובח, מאמר ב, סימן עז, עמוד רעו. הלכות נזירות: פ"ד הי"א, האומר הריני נזיר ביום שב"ד כא מותר בשבת ויו"ם, וכ"מ ולח"מ שם, מאמר א, סימן נא, עמוד סד. -- פ״ה הט״ו, נזיר שנטמא לוקה, מאמר ב, סימן צח, עמוד שב. מס. - פי״ב ה״ב, קודם מלחמת גוג

ומגוג יעמוד נביא ליישר ישראל ולהכיו

לבם, מאמר א, סימן מא, עמוד נד. --

פי"ב ה"ב, יש מן החכמים שאומרים

שקודם ביאת משיח יבא אליי וכל אלו

הדברים וכיוצא בהם לא ידע אדם איר

שיהיו עד שיהיו, גם החכמים אין להם

קבלה בדברים אלו, מאמר א, סימן מט,

עמוד סב. סימן נא, עמוד סד. סימן סא,

עמוד עה. סימן סח, עמוד פד. – פי״ב ה״ד, מלך המשיח יכוף כל ישראל לילך

בחקה ולחזק בדקה, מאמר א, סימן מא,

עמוד נה. סימו פ, עמלד קא. - פי״ב

ה"ה, בימות המשיח יהיו כל המעדגים

הלכות כלאים: פ"י הל"ב, כלאים בבגדי כהונה לא הותרו אלא בשעת עבודה, מאמר ב, סימן קטז, עמוד שכג.

הלכות תרומות: פ"א ה"ג, ארצות חו"ל שכבש דוד אינן כא"י לכל דבר מפני שכבש אותן לפני שכבש כל א"י, מאמר ב, סימן יב, עמוד רי.

הלכות בית הבחירה: אינו דומה פלטרין שיש עליו שומרים לפלטרין שאין עליו שומרים, מאמר ב, סימן קמ, עמוד שנד. הלכות מעילה: פ״ו ה״ד, אין מועל אחר מועל במוקדשים, וראב״ד וכ״מ שם, מאמר ב, סימן לה, עמוד רלה.

הלכות טומאת מת: פ"ג ה"ג, טומאה שאין הנזיר מגלת עליי אינה דין תורה, מאמר ב, סימן צח, עמוד שג. — פי"א ה"ז, מקום ששכנו בו כותים בא"י הרי זה מטמא כארץ העמים עד שיבדוק, מאמר ב, סימן צד, עמוד רצד. — פי"א ה"ח, תרומה וקדשים שנטמאו מחמת מדור העכו"ם חולין לא אוכלין ולא שורפין, מאמר ב, סימן לא, עמוד רל.

הלכות מקואות: פ"י ה"ה, כל המקואות הנמצאים בא"י בחזקת טהרה, וכ"מ שם, מאמר ב, סימן לא, עמוד רל. סימן עט, עמוד רעט. מאמר ג, סימן לח, עמוד תמא. הלכות סנהדרין: פ״ב ה״ה, מלכי ישראל אין דנין ואין דנין אותם לפי שאין נכנעין לד״ת שמא תבא מהן תקלה, מאמר א, סימן קעא, עמוד קסה. -- פ"ב ה"ז, בית דין של ג' וכר' צריך שיהא בכל אחד מהן ז' דברים, חכמה, ענוה וכרי, מאמר א, סימן קנ, עמוד קנא. --פי"א ה"ה, מסית שיצא מבי"ד זכאי ואמר אחד יש לי ללמוד עליו חובה מחזירין אותו, מאמר א, סימן קפה, עמוד קעה. - פכ״ה ה״ב, משרבו בתי דינים שאינם הגונים וכו׳ ואפילו הגונים אינם חכמים כראוי הסכימו וכו׳ כדי שלא יאמר כל הדיוט לבי מאמין לדבר זה, מאמר א, סימן קכו, עמוד קלד. מאמר ג, סימן מ, עמוד תמד. -- פכ"ו ה"ז, כל הדן בדייני עכו"ם ובערכאות שלהן הרי זה רשע וכאלו חרף וגדף והרים יד בתורת משה רבינו, מאמר א, סימו קא, צמוד קיג.

הלכות מלכים: פ״ה ה״ד, מ״ע להחרים שבעה עממיו וכוי וכבר אבד זכרם. מאמר ב. סימן כה, עמוד רכג. -- פ״ה ה״ט, אסור לצאת מא"י וכרי ואם המעות ביוקר מותר, וכ"מ ולח"מ שם, מאמר ב. סימו פח, עמוד רצ. -- פ"ה ה"ט, ואעפ"י שמותר לצאת מא"י וכרי אינה מדת חסידות, מאמר ב, סימן פג, עמוד רפג. -- פ"ה ה"ט, מחלון וכליון מחמת צרה גדולה יצאו ואעפי"כ נתחייבו כליי למקום. מאמר ב, סימן צג, עמוד רצז. -- פ״ה הי"ב, כשם שאסור לצאת מא"י לחו"ל כך אסור לצאת מבכל לשאר ארצות, וכ"מ שם, מאמר א, סימן ט, עמוד כט. -- פ״ן ה"א, אין עושיו מלחמה עם אדם בעולם עד שקוראין לו שלום וכרי, מאמר ב, סימן לב, עמוד רלא. -- פ״ו ה״א, כל העם הגותר מן האמורי ויעלם שלמה למס עובד עד היום הזה, מאמר ב, סימן כה, עמוד רכג. -- פ"ז ה"ד. במלחמת מצוה

הכל יוצאין אפילו חתן מחדרו וכלה

מחופתה, ורדב"ז שם, מאמר א, סימו

קלה, צמוד קמ. - פ״ח ה״ט, ציר

שהשלימה אין כורתין לה ברית עד

שיכפרו בע"ז, מאמר א, סימן צד, עמוד

קט. - פ״ח הי״א, כל המקבל צליו

ז' מצות הרי זה מחסידי אוה"ע אבל אם

עשאן מפני הכרע הדעת אין זה גר תושב

ולא מחכמיהם, מאמר ג, סימן יב, עמוד

תטו. -- פי"א ה"א, כל מי שאינו מאמין

בביאת המשיח וכו' הוי כופר בתורה

ובמשה רבע"ה, מאמר א, סימן מב, עמוד

נה. -- פי"א ה"ג, אל יעלה בדעתך שמלך

המשיח צריך לעשות אותות ומופתים וכוי,

מאמר א, סימן לז, עמוד מט. סימן לט,

עמוד נ. -- פי"א ה"ג, ר"ע וכל חכמי

דורו דימו על בן כוזיבא שהוא משיח,

מאמר א, סימן נב, עמוד סו. - פי״א

ה"ג, בן כוזיבא נהרג, וראב"ד וכ"מ

ולח"מ שם, מאמר א, סימן נז, עמוד

סז. -- פי"א ה"ד, אם יעמוד מלך מבית

דוד וכוי, מאמר א, סימן נה, עמוד

סט. - פי"ב ה"ג, בימי מלך המשיח

כשתתיישב ממלכתו יתקבצו אליו כל

ישראל וכו׳, מאמר א, סימו לח, צמוד

מצויין כעפר, מאמר א, סימן סו, ע' פב. ספר המצות

בהקדמה. ספר היד כולל כל דיני התורה, מאמר א, סימו לא, צמוד מג. - שורש א׳, הזהירגו ית׳ מעבור מכל מה שתקנו אותו או גזרו ואמר לא תסור מן הדבר, מאמר ב, סימו ו, צמוד רב. -- שורש ג׳, שאין נוהגין שאין נוהגין לדורות, מאמר ב, סימן ב, עמוד קצח. שורש ה׳, לא תטמא את הארץ אינו --לאו בפ"ע, מאמר ב, סימן מד, עמוד רמה. שורש י"ד, ידוע שהמלחמות וכיבוש --הארצות לא יהיו אלא במלך ובעצת סנהדרי גדולה וכה"ג, מאמר ב, סימו יב. עמוד ריא. -- מ"ע זי, הנשבע ירצה לומר באלקי משה או במי ששלח משה, מאמר ב, סימן קנז, עמוד שם. - מ״ע ט׳, ואעפ"י שבא עלינו מכריח וכו׳ נמסור עצמגו למיתה ולא נתעהו לחשוב שכפרנו ואעפ"י שלבנו מאמין בו יתעלה, מאמר א, סימן עו, עמוד צב. סימן פח, עמוד קד. -- מ"ע קנ"ג, אילו אפשר דרך משל שבני א"י יעדרו מא"י חלילה לא"ל מעשות זאת כי הוא הבטיח שלא ימחה אותות האומה, מאמר א, סימן מ, עמוד גב. מאמר ב, סימן קטו, עמוד שכא. - מ״ע קפ״ה, לאבד ע"ו מ"ע דונתצתם, מאמר א, סימו צד, עמוד הט. -- מ"ע קפ"ז, טעם החרם תחרים שלא נלמד מכפירתם, מאמר ב, סימן טז, עמוד ריג. -- שם, היא מצוה לדורות כל זמן שימצא שיהיי אפשר בו

הצוי ההוא, מאמר ב, סימו ה, צמוד רא. שם, וכן עשינו עד אשר תמו ונכרתו -בימי דוד ונתפזרו הנשארים ונתערבו באומות, מאמר ב, סימן י, עמוד רט. סימן כה, צמוד רכג.

## פירוש המשניות

הקדמה לסדר זרעים, כגוז מה שאמר במאמר הכתוב פרי עץ הדר אולי יהיו רמונים וכו׳ שהאתרוג היו לוקחים עם הלולב בכל שנה אבל חקרו על הרמז, מאמר א, סימן קסט, עמוד קסג. מאמר ב, סימן פט, עמוד רצב. - שם, ר׳ יהודה הנשיא רבץ תורה בישראל, מאמר א, סימו קסט, עמוד קסב. -- ברכות פ״ד מ״ד, ר׳ נחוניא בן הקנה התפלל שלא יבא מכשול על ידו, וזה חובה על כל מי שיכנס לביה"מ לקרות, מאמר א, סימו קו, צמוד קיז. - תרומות פ״א מ״א, זו המלה מלשונות העבריים שהם שמעו הלשוו, מאמר ג, סימן יז, עמוד תכא. -- סוטה פ״ג מ״ה, כשיש מחלוקת בין החכמים בסברת אמונה אין תכליתו מצשה מז המעשים שאין אומרים שום הלכה כפלוני, מאמר א, סימן מ, עמוד נד. -- פרק חלק יסוד י"ג, כשנתקלקל לאדם יסוד מאלה היסודות הרי יצא מן הכלל וכפר בעיקר, מאמר א, סימן עו, עמוד צב. -- ימות המשיח הוא זמן שתשוב המלכות לישראל וכו׳ וישלימו אתו כל האומות ויצבדוהו כל הארצות, מאמר א, סימו לח, צמוד ג. סימן מא, עמוד נה. סימן פ, עמוד ק. סימן קיט, עמוד קל. -- כל מחלוקת בין החכמים שהוא אמונת דבר בלבד איו צד לפסוק הלכה כאי מהם, מאמר א, סימן מ, עמוד נד. -- השתלשלות לידת שלמה ומשיח, מאמר ב, סימן טז, עמוד ריג. -- הרבה בנ"א מתרחקים מן הגדול שבתענוגי הגוף מיראתו שתשיגהו מזה חרפה ובושה מבנ"א, מאמר ב, סימו קמא, עמוד שנה. -- ע"ז פ"א מ"ד, אסור לדור בעיר שיש בה ע"ו אבל אנחנו תחת ידיהם בעונותינו ושוכנים בארצם אנוסים, מאמר א, סימן קו, צמוד קיח. מאמר ב, סימן כז, עמוד רכו. סימן קנג, עמוד שסו. ע"ז פ"א מ"ט, אסור לעבוד ע"י נכרי ---

בשבת במרחץ מפני חילול השם, מאמר א, סימן קיד, עמור קכו. -- עדיות פ״ח מ"ז, אליי יקדים ליישר הארץ, מאמר א, סימן נ, עמוד סג. -- אבות פ״א מי״ן, בשני פיוטים גרועים העברי נמאס יותר. מאמר ג, סימן יח, עמוד תכב. -- תמיד פ״ה מ״א, בדין הי׳ שקורין עשרת הדברות בכל יום ויום אלא וכו׳ מפני המינין שלא יהיו אומרים אלו לבדם נתנו למשה בסיני. מאמר ב, סימן קמד, עמוד שנו. מורה נכוכים

מפתח

בפתיחה, לא יהרום ויקפוץ להשיב על דברי, מאמר א, סימו לא, צמוד מג. --ח"א פס"ז, צור שם משתתף הוא שם ההר וכרי, מאמר א, סימן ק, צמוך קיא. -ח"ג פכ"ט, אברהם אבינו כאשר חלה על דעת בנ"א כולם היו מקללים ומגנים ומכזים אותו התועים ההם, הקדמה צמוד יב. -- ח"ג פל"ו, איסור ההגאה בע"ו מבואר מאוד וכו׳ אפשר שיקרה לאיש אחד שתצליח סחורתו וכו׳ ויחשבו לסבה, מאמר א, סימן קיב, עמוד קכה. מאמר ב, סימן קלג, עמוד שמז. -- ח"ג פמ"ה, לא התבאר בתורה ולא נזכר בפרט אבל רמז אליו ואמר אל המקום אשר יבחר, מאמר ב, סימן קל, עמוד שמא.

#### אגרת תימן

ומה שזכרת מדבר הפושע שהכנים בלבות העם שמלת במאד מאד הוא נאמר על המשגע דברים אלו כבר נדחו, הקדמה עמוד יז. -- הקץ על דרך האמת לא יתכן לשום אדם לדעת אותו לעולם, מאמר א, סימן מב, עמוד נז. - אסור לעבור על השבועה אף כשמענים ביסורים, מאמר א, סימן עה, עמוד צ. -- יצמוד איש שלא נודע קודם הראותו, מאמר א, סימן ע, עמוד פה. -- כשיחשבו העכו"ם שאומה זו לא יהי לה ממשלה לעולם וכרי אז יגלה המשיח, מאמר א, סימו סט, עמור פד. -- המכזב כמו שהוא מכזב בלשונו מכזב בקולמוסו, מאמר א, סימן קפה, עמוד קעה. - אם תלכו עמי קרי אם תחשבו שאינם באים עליכם אלא דרך מקרה, מאמר א, סימן מה, עמוד נח. --מעלתו תהיי מעולה יותר ממעלת הגביאים

זולת משה רבע"ה, מאמר א, סימו לו, עמוד מז. -- והריחו ביראת ה׳ וגו׳, מאמר א, סימן עז, עמוד צג. -- בשעה שיתגלה יבהלו כל מלכי ארץ משמעו וכו׳ ויאמינו בגדולתו, מאמר א, סימו לז, צמוד מט. סימו פו, עמוד קד. -- טרם ביאת המשיח תחזור הנבואה, מאמר א, סימן נ, עמוד סד. -- קרוב לדעתי והוא האמת שהאיש ההוא השתטה ונפסד ציורו ורעיונו, מאמר א, סימן מו, עמוד נט. -- עמד איש בעבר הנהר ואמר שהוא משיח ונתחדשו עליהם בגללו צרות, הקדמה עמוד ה. -- לפי שידע שלמה ברוה"ק שהאומה הזאת בארר זמו גלותה תפצר להתנועע בלא עתה וכוי ויבואו עליהם צרות והזהיר מלעשות זאת, והשביע האומה על דרך משל, מאמר א, סימן כד, צמוד לט. סימו לא, צמוד מג. סימן לג, עמוד מה. סימן לו, עמוד מד. סימן ע, עמוד פו. סימן עח, עמוד צד. - כשיתוודע למלכות יהי׳ מזה צרות ולא גאולה ואפ"ה אסור לעבור על השבועה, מאמר א, סימן פג, עמוד קב. -- התחרט על חיבוריו שכ׳ בל׳ ערבית, מאמר ג. סימן ג, עמוד תז. -- מאמר קידוש השם, הדר בין הכופרים הוא כמותם, מאמר ב, סימן כז, עי רכו. - שם, קיום התורה לא תלוי בביאת המשיח, מאמר א, סימן מ, עמוד גב. -- תשרי לקהל מרסייל, על האיש שאמר ע"ע שהוא משיח, מאמר א. סימן לא, עמוד מג.

# רמב"ו

בפתיחה על התורה, כל מסתכל בספר זה וכרי במכוסה ממך בל תשאל, מאמר ב, סימן כח, עמוד רכז. -- לך, ויהי רעב בארץ, רמז אליו שיהי׳ כן בבניו, מאמר ב, סימן יה, עמוד רטו. -- שם, ודע כי א"א חטא חטא גרול בשגגה שהביא אשתו הצדקת במכשול וכרי ועל המעשה נגור על זרעו הגלות באר״מ, מאמר ב, סימז יח, עמוד רסו. סימן כג, עמוד רכ. --וירא, וגדעה אותם, ודע כי משפט סדום היי למעלת א"י, מאמר ב, סימן ה, עמוד רא. סימן לו, עמוד רלז. סימן סח, עמור רסו. -- תולדות, ויבז בעיניו, איז חפק

בכסילים רק שיאכלו וישתו וכוי, מאמר א. סימו כלה. עמוד כמ. -- וישלח. המחנה הנשאר לפליטה, רמו שלא יגזרו עלינו בני עשו למחות את שמנו, מאמר א, סימו קיא, עמוד קכג. - וישלח, האבות לא סיימו כה״ת רק בא״י, מאמר ב, סימו ג, צמוד רנא. - ויגש, הכנענים דברו בלשוז הקודש, מאמר ג, סימן טו, עמוד תכ. --בא. אין לאדם חלק בתורת משה עד שנאמין בכל דברינו ומקרינו שכלם נסים, מאמר א, סימן מה, עמוד נח. סימן עו, צמוד צב. -- תשא, מועטים היו במעשה העגל ורוב במחשבה, הקדמה עמוד ו. --תשא, בשקל הקורש, לשון הקודש הוא הלשון שהקב"ה יתעלה שמו מדבר בו עם נביאיו, מאמר ג, סימן כח, עמוד תלא. --פקודי, תקים את משכז, ויתכז שכל זה רגילות, מאמר א, סימן סד, עמוד פ. --תזריע, נגעי בגדים אינם דרד הטבע, מאמר ב. סימן קכח, צמוד שלט. -- אחרי, ותקיא הארץ, ארץ ישראל שהיא נחלת השם הנכבד תקיא כל מטמא אותה ולא תסבול עובדי ע"ז, מאמר ב, סימן ה, עמוד רו. סימן כח, צמוד רכו. -- וחי בהם, הצושה מצות שלא לשמן וכו׳, מאמר ב, סימן קכג, צמוד שלב. -- קדושים תהיו, אל יהי נבל ברשות התורה, מאמר ג, סימו לא, עמוד תלה. -- הקדמה לס׳ במדבר, אינו דומה פלטרין של מלך שיש עליו שומרין וכוי, מאמר ב, סימן קמ, עמוד שנד. --תפקדו אותם, רחוק הוא אצלי שלא יוהר דוד במה שאה״כ ולא יהי׳ בהם נגף בפקוד אותם, מאמר ב, סימן יו, עמוד ריד. --שלח, ולמה הי, והעם מרו את פי הי כשלא ירצו לעלות, מאמר ב, סימו ו, עמוד רג. שם, למה ישמעו לשנים ולא יאמינו -לעשרה, מאמר א, סימן קעד, עמוד קסו. ארץ אוכלת יושביי, שהיי דבתם רעה --על הארץ, מאמר ב, סימן קלא, עמוד שמג. - מסעי, והורשתם, על דעתי זו מ״ע היא, מאמר ב, סימן ה, עמוד רא. סימן ז, עמוד

רה. --- לשכים בעיניכם, כי ינקרו עיגיכם

להטעות אתכם, מאמר א, סימן קכט, עמוד

כלה. -- פתיחה לס׳ דברים, לא יאמר אדם

לא נוכל לרשת את הארץ וכרי, מאמר א,

סימן קג, עמוד קיד. -- ואתחנן, ועבדתם שם אלהים, כבר פיי סודו כי היושב בחו"ל וכרי, מאמר ב, סימן כח, עמוד רכז. --בכל לבבר, אם יחטאו לא יירשו את הארץ, מאמר ב, סימו מג, צמוד רמד. - עקב, ולדבקה בו, הנסים לא יעשה לטובה או לרעה רק לצדיקים גמורים או לרשעים גמורים, מאמר א, סימן מה, עמוד נח. --כל המקום, דוד כיבש סוריא ברצון נפשו, מאמר ב, סימן כג, עמוד רכ. - שופסים, כאשר זמם, ולא כאשר עשה, מאמר א, סימן קנ, עמוד קנא. -- ואם ירחיב, התנה בזה כי תשמרו את כל המצוה, מאמר ב, סימו מג, עמוד רמד. --- כי תקרב אל עיר, אף ז׳ עמים שקבלו ז׳ מצות החיוב לקרוא לשלום, מאמר ב, סימן כה, עמוד רכג. סיי לב, עי רלא. -- תצא, לא תסגיר עבד, ינצל מעבוד היושבים על אדמה טמאה, מאמר ב, סימן ז, עמוד רד. - תבוא, ארור אשר לא יקום, ביד המבטלים אותה, הקדמה עמוד יא. מאמר א, סימן ק, עמוד קיב. מאמר ג, סימן י, עמוד תיג. - ישיבתנו בגלות הוא ההבטחה שאמר לנו ואף גם זאת בהיותם בארץ אויביהם ולא מאסתים וגו׳, מאמר א, סימז יד, עמוד לד. מאמר ב, סימן ב, עמוד קצח. סימן קיד, עמוד שכ. סימו קמא, עמוד שנה. - שיר השירים, ברשיון מלכי האומות ובעזרתם ילכן לא"י, מאמר א, סימו סח, עמוד פד.

# השגות לספר המצות

שורש חמישי, פליג על הרמב״ם, ומג״א שם, מאמר ב, סימן מד, עמוד רמה. — גם בלי ישראל בא״י לא בטלו המועדים והחדשים, מאמר א, סימן מ, עמוד נב. — סוף סה״מ מצוה י״א. בעבירה בשעת מלחמה גורמים סילוק השכינה מן המהנה, מאמר ב, סימן טז, עמוד ריג. — מל״ת י״ז ששכח הרמב״ם, ולפני אלעזר הכהן עמוד ריא. — מצוה די נצטוינו לרשת יצחר, מאמר ב, סימן א, עמוד קצז. — זכרו א״י ובכו ואמרו ישיבת א״י שקולה כנגד כל המצות, מאמר ב, סימן לד, עמוד רלג. — שקולה ישיבת א״י כנגד כל מצות בשורה והמצות שמה הם יותר בשביל שהתורה והמצות שמה הם יותר

מבחו"ל, מאמר ב, סימן לו, עמוד רלו.
מאמר הגאולה, סוף שער ראשון, בימי
כורש לא עלו כולם, מאמר א, סימן יב,
עמוד לא. מאמר ב, סימן ב, עמוד קצח.

שם, עלי בחומה הוא ענין דחיקת
הקץ, מאמר א, סימן פ, עמוד קא. — שער
הגמול, הקב"ה פוסק שלוה לרשעים לנסות
בהם אנשי רשע, מאמר א, סימן קי, עמוד
ברם אנשי רשע, מאמר א, סימן שבועה על
זולדים, מאמר א, סימן לד, עמוד מה. —
זידושי רמב"ן ב"ב סב. בענין שבועה על
הוי כהודאה, ובמלחמות פ"א דסוכה, מאמר
א, סימן מ, עמוד נא וגב. — מלחמות
ביצה פ"א, בענין בי ימים ר"ה לבני א"י,
מאמר ב, סימן קיא, עמוד שיח.

# מור שולחן ערוך ונו״כ אורח חיים

ב"י בהקדמה, הבוחר בספרי הקיצורים זו דרך קצרה וארוכה, מאמר ג, סימן לו. צמוד תלט. - סיי אי ס״ה, מחבר, אסור לומר עשרת הדברות בצבור, ומג"א שם סק"ם, מאמר ב, סימן קמד, צמוד שנו. -- סיי י"ו ס"ב, מחבר, ציצית אינו חובת גברא, מאמר ב, סימן ע, עמוד רסו. - סיי כ״ד ס״א, מחבר, טוב ונכון להיות כ״א זהיר ללבוש טלית קטן, מאמר ב, סימן עב, עמוד רעא. -- סיי ל"ז, ב"י, לא החזיקו להנית תפלין כל היום מפני הרמאיז, מאמר ג, סימן יט, עמוד תכג. - סיי ל״ח מג״א סק״ח, עושה להשתכר לא מקרי עוסק במצוה, מאמר -ב, סימן קכב, צמוד שלא. -- סיי מ״ו, מג״א סק״י, לפמ״ש המקובלים שמברכיו על יציאת נשמתו בלילה שלא נדבק בה נשמת עכו"ם או עבד גם גר יכול לברך, מאמר ג, סימו כז, צמוד תל. -- סיי מ"ז ס"ד, מהבר, המהרהר בד"ת א"צ לברך ברכה"ת, מאמר ג, סימן יא, עמוד תיד. -- סיי מ"ו סי"ד, מחבר, נשים מברכות ברכה"ת, ומג"א שם, מאמר ג, סימן מד, עמוד תמח. סיי פ״ה ס״ב, מחבר, דברים של חול מותר לומר במקום הטינופת בלה"ק, ומ"א שם, מאמר ג, סימן יו, עמוד תכא. -- סיי צ"ב ס"ר, יותר ממיל אינו חוזר, מאמר קה, עמוד קסו. -- שם ס״א רמ״א, צריך

ב, סימן לג, עמוד רלג. -- סיי ק״ח, שכח או נאגם ולא התפלל שחרית, וטו״ו שם, מאמר ב, סימו קטו, עמוד שכב. -- סיי קכ״ח, סור, כל כהן שאין בו אי מן הדברים המעכבים צריך לישא כפין, ומג"א סקנ"ו, מאמר ב, סימן לח, עמוד רלח. --שם במחבר, אם אינו עולה לדוכו וכוי. מאמר ב, סימן מה, עמוד רמו. -- שם מג"א סקכ"א, אם נשא כפיו שלא כלה"ק אף בדיעבד לא יצא, ושם סקכ״ו, ה״ה מי שקורא לחתין ההין לא ישא כפיו, מאמר ג, סימן כד, עמוד תכח. -- סיי קמ"ה, סור, מכאן סעד למנהג שלנו שאין אנו רגילים לתרגם, מאמר ג, סימן טו, עמוד תכ. -- סיי קנים, בייי, כדאשכחנא בפסקי גאון בפירוש דחינן הוכחה אחרת להיפך, מאמר א, סימן ט, עמוד ל. --שם, כיון דאיכא פלוגתא דרבוותא נקטינן לקולא, מאמר א, סימן פא, עמוד קב. --סיי קצ"ט מג"א סק"ב, רשע בפרהסיא גרוע מע״ה בזמן, התלמוד, מאמר ב, סימן קמב, עמוד שנה. -- סיי ר״ח, שור, אין לומר ונאכל מפריי וכרי שאין לחמוד הארץ בשביל פריי וטובה, וב"ח שם, מאמר א. סימן סו, עמוד פג. מאמר ב, סימן קו, עמוד שיב. -- סי ר"ט, טור, ברכה אחרונה מעין ג׳ מסמיך אקרא, וב״י ופרישה שם, מאמר ב, סימן פט, עמוד רצב. -- סיי רכ״ד ס״ג, מחבר, הרואה ככל הרשעה אומר ברוך שהחריב וכוי, מאמר א, סימן עה, עמוד צ. -- סיי רמ״ד ב"י, לשון היי מתיר משמע שחור בו. מאמר ב, סימן פד, עמוד רפד. -- סיי רמ"ח ס"ד, העולה לא"י הוי דבר מצוה לענין להפליג בספינה, מאמר ב, סיי פו, עי לא סק״א, לא ביין סק״א, לא גזרינן אדם זה בשביל אחר, מאמר ב, סימן עז, עמוד רעו. -- סיי ש"ו סי"א מחבר, מותר לקנות בית מעכו"ם בא"י בשבת, ורמ"א שם, מאמר ב, סימן סג, עמוד רסא. סימן פו, צמוד רפז. -- סיי ש"ו מג"א סקכ"ט, אם מותר לחלל שבת להציל בתו מעבירה, מאמר ב, סימן עא, עמוד רסת. -- סיי ש"ז ס"ה, שבות דשבות מותר בדבר מצוה, מאמר ב, סימו

סג, עמוד רסא. -- סר ש"ו סט"ו, אסור

לקרות בשיחת הולין בלע"ז, וטו"ו סקי"ו, ומג"א סקכ"ד, מאמר ג, סימן ה, צמור תת. -- סרי תל"ד מג"א סק"ה, בדיקה וביטול חמץ, מאמר א, סימן צא, עמוד קז. -- סיי תקל"א ס"ד טור, לטייל אסור לצאת מא"י לחו"ל, מאמר ב, סימן פו, עמוד רפט. סיי תקס"א אשל אברהם סק"א. ירושלים של מטה על תלה בנורי וכרי, מאמר ב, סימן קכב, צמוד שלא. -- סרי תק"ע עס"ז, ותקע"א באה"ט, כל מעשים שאדם עושה בעודו רשע מוסיף כח בקליפה, מאמר ב, סימן מז, עמוד רמז. - סיי תקפ"ב טו"ו סק"ג, רובו ככולו. מאמר א, סימן יא, עמוד לא. סימו מ, עמוד נכ. מאמר ב, סימן עה, עמוד רצר. סר תקפ"ח טו"ו סק"ה, טעם דגוריבן --בתק"ש שמא יעבירנו, מאמר ג, סימן ל, עמוד תלד. -- סיי תקצ"א מג"א סק"ו. אין לעשו חלק בארץ, מאמר ב, סימן ג, עמוד רנא. -- סיי תרנ"ו, ב"י, המבובו אל יבובו וכו' שלא יבוא לידי פוני שהפוני כמיתה, מאמר ב, סימן נט, עמוד רנו.

מפתח

# יורה דעה

סרי אי פמ"ג שפ"ד סקל"ה, שויא חתיכא ראיסורא איסור דאורייתא הוא, מאמר ב, סימן קנא, עמור שסד. -- סר ניו, פור, סמאי הוי חכימי ובקיאי בבדיקה, וב"י וד"מ שם, מאמר ב, סימן צה, עמוד רצט. - סיי ק״ב ש״ך סק״ז, למה כתב המחבר לשון יש מי שאומר, ופמ"ג שם, מאמר ג. סימן מד, עמוד תמח. -- סרי קל"ב ב"י, רמב"ם סירכא לישנא דגמרא נקט, מאמר ג, סימו ב, צמוד תה. -- סיי קמ"ו ב"י. ז"ל הרמב"ם מ"ע לאבד אליל ומשמשי, מאמר א, סימן צ, עמוד קו. -- סיי קמיט סור, אסור ליכנס לחצר אליל, וב״ח שם, מאמר א, סימן קה, עמוד קטו. סימן קו, צמוד קיח. -- סיי קנ"ב נקה"כ סיא, לאכול בסעודת עכו"ם היא דרבנן וקרא אסמכתא בעלמא, מאמר ב, סימו ל, עמוד רכט. -- סרי קנ"ז טור, אסור לומר שהוא עכו"ם כדי שלא יהרגוהו, מאמר א, סימו עו, עמוד צב. סימן פח, עמוד קה. -שם, מי שנתחייב מיתה מציל עצמו לברוח לבית אליל, וב״ח שם, מאמר א, סימן

ליתו הכל ולא יעבור לא תעשה, מאמר ב, סימן נט, עמוד רנו. -- שם שיך סקיב, אדם גדול ויר"ש מותר למסור נפשו, מאמר א סימן קו, עמוד קיז. - שם ש"ך סק"י, אביזרא דע"ז הוא ביהרג ואל יעבור, מאמר א, סימן צח, עמוד קי. — סיי קנייח טור, המינים וכרי והאפיקורסים מורידין אותם בידים, מאמר ב, סימן לג, עמוד רלב. --סרי ר"א, ב"י, האידנא דין א"י שוה לארץ העמים, מאמר ב, סימן לא, עמוד רל. שימן עט, עמוד רעט. -- סיי רייג, טריין סק"א. נודר למה נקרא רשע, מאמר ב, סימן עה, עמוד רעד. -- סיי רייג סיין, מחבר, מי שנדר כדי לכונן דעותיו וכר הרי זה זריו ומשובה, מאמר ב, סימן עו, עמוד רער. -- סיי רכ״ח סל״ה, א״א להשביע הנולדים, וביאור הגר״א שם, מאמר א, סימן לה, עמוד מה. -- שם סלייה מי שגדר לעלות לא"י יש לו התרה, מאמר ב, סימן צב, עמוד רצה. — סיי ריים סייב, מחבר, איזו מורא שלא יעמוד במקומו, מאמר ב, סימן קמר, עמוד שנם. - שם רמ"א סכ"ב, הרואה רבו עושה מעשה, מאמר ב. סימו לח, עמוד רלט. - שם סי לי רמ"א, רבו מי שלמדו פסק הלכה, מאמר ג, סימן לו, עמוד תלח. - שם סל"א, חכם שהתיר אין חבירו רשאי לאסור, מאמר ב, סימן קנב, עמוד שסה. שם ש"ך סקנ"ם, דשויי חתיכא דאיסורא — מאמר ב, סימן קנא, עמוד שסד. -- שמ ש״ך קיצור הנהגת הוראת או״ה אות ח׳, אם נמצא לפעמים תשובת גאון וכרי, מאמר ב, סימן סה, עמוד רסג. -- סרי רמ״ה, טור, מהרימין אנשי הפיר עד שמושיבין מלמדי תינוקות, מאמר ג, סימן י, עמוד חיב - שם בייח, שלא כדין גוהגין העולם שלא ללמוד עם בגיהם תנ"ך וש"ך סק"ה, מנהגן של ישראל תורה היא, מאמר ג, סימן כא, עמוד תכה. -- סיי רמ"ו, טור, לא ילמד את בתו תורה, מאמר ג. סימן ל, עמוד תלג. -- שם, רוב נשים אין דעתן מתכחנת להתלמד, מאמר ג. סימן לט, עמוד תמב. -- שם, הלומד תורה לתלמיד שאינו הגון כאלו זורק אבן למרקולים, ופרישה שם, מאמר ג, סימן

לח, צמוד תמ. סימן לט, צמוד תמג. --

שם ס״א מחבר. מי שא״א לו ללמוד וכו׳ יספיק לאחרים הלומדים, מאמר ב, סימו קב, עמוד שז. -- שם ס"ו, נשים דעתו קלות, מאמר ג, סימו מב, עמוד תמו. -שם רמ״א, האשה חייבת ללמוד דינים וכוי, מאמר ג, סימו לב, צמוד תלה, סימו מא, עמוד תמד. סימן מג, עמוד תמח. --שם ס״ח, אסור ללמוד מרב שאינו הגוז, וש"ך סק"ח, מאמר א, סימן קו, צמוד קיז. מאמר ג, סימן יג, עמוד תיז. -שם סי"ח, ת"ת שקול כנגד כל המצות, מאמר ב, סימן ה, עמוד רז. - שם טו"ן סק"ד, היתר תושב"כ וכו׳, מאמר ג, סימו לג, עמוד תלו. -- שם ש״ך סק״ח, גדול בזה"ו לא עדיף מקטן מומן הש"ם, מאמר א, סימן קמג, עמוד קמו. -- שם גליון מהרש"א, מנהג טוב שנתקן ע"י אדם רשע אין לנהוג בו, מאמר ג, סימן כו, עמוד תכט. -- סי רנ"ד, טור, אסור לישראל ליקח צדקה מעכו״ם, מאמר ב, סימן ג, עמוד רנא. -- סיי רס"ו טור וב"י, בדין עבד שרוצה לעלות, מאמר א, סימן ב-ג, עמוד כב-כד. -- שם, מכר עבר חוץ ממלאכתו, וב״ח וש״ך ס״ק ק״ז, מאמר ב, סימן עא, עמוד רסח. -- סיי ע"ר, אין למכור ס"ת אפילו אין לו מה יאכל, וב"י שם, מאמר ג, סימן ב, עמוד תה. - שם סור, אין כותבין את התורה פרשיות וכוי, וב"י וב"ח שם, מאמר א, סימן קסד, עמוד קנח. -- סי׳ רצ״ד טור, הרמב"ם עשה ס' היד אחר פיה"מ ועשאו לפסק הלכה, מאמר ג, סימן ד, עמוד תח. -- סיי ש״כ טור, בזה״ז מצוה לשתף עם נכרי באזנו, מאמר ב, סימן עה, עמוד רעד. -- סיי של״ב טור, האידנא אין

אכן עורא

וירא -- בתוך העיר, שהם יראים את ד׳

שמות --- וילך איש מבית לוי, בערים

רבים היו ישראל יושבים, מאמר ב,

בשלח - ביד רמה, לא יצאו כדמות

בורחים, מאמר א, סימן עס, עמוד צו.

בפרהסיא, הקדמה עמוד טו.

סימן כא, עמוד ריח.

נוהגין וכרי לפיכך איני רוצה להאריך בהם, הקדמה עמוד י. -- סיי של"ד ב"י, מה שנפרש בלשון הגמרא יכולין לפרש בלי הרמב"ם, מאמר ג, סימו ב, עמוד תה. - סיי שס״ט טור, כל ארץ הצמים אסור לכהן ליטמא בהם, ופרישה שם סק"ג, מאמר ב, סימן צג וצד, עמוד רצו ורצז. שם טו"ז סק"ר וש"ר סק"ב, בומן שא"י --בטהרה, מאמר ב, סימן צו, עמוד שא. -- סי׳ שפ״ו ב״ח, ילמד סתום מן המפורש בירושלמי, מאמר ב, סימז צג, עמוד רצו.

# אכן העזר

סי אי טור, לא יעבור עליו כי בלא אשה, בי״ד כופין לישא אשה, נושא אדם כמה נשים וכו׳, מאמר ג, סימן ב, עמוד תה. -- סיי א' ס"ג מחבר, אם עוסק בתורה וכר׳ מותר להתאחר, ושם ברמ״א ובזה"ז נהגו שלא לכוף, מאמר ב, סימו קכא, צמוד שכח. -- סיי כ״ה טור, הבא על אשתו שלא כדרכה, מאמר ב, סימן מא, עמוד רמא. -- סיי ע"ה ב"ח, בוה"ו איכא דוחק פרנסה בא"י, מאמר ב, סימן מא, עמוד רמב. -- סיי ע"ה ס"ד רמ"א, צריך לשלם לה כתובתה, מאמר א, סימן ז, עמוד כו. – שם ד"מ סק"ו, עכשיו וכר׳ אינו יכול לכופה, מאמר ב, סימן סה, עמוד רסג. סימן קנד, עמוד שסח. שם דרישה סק"ג, אין חילוק בין --זה"ו לוה"ב, מאמר א, סימן ד, עמוד כד. -- באה"ט סקי"ט, בוה"ז אין מצוה לעלות, מאמר ב, סימן קב, עמוד שח. שם פ״ת, ישוב א״י אם דאורייתא הוא. מאמר א, סימן ג, עמוד כג. -- סי׳ צ״ו ב״ח, כשהרא״ש סותר עצמו מפסקיו לתשוי, מאמר א, סימן לא, עמוד מג. --

סיי קס״ה טור, יבמה אם נוהג בוה״ו. מאמר ב, סימן עט, עמוד רעט. -- סיי קע״ח ס״ט רמ״א, חיישינן שמא עיגיו נתן באחרת, מאמר א. סימן ז, עמוד כז.

# חושן משפמ

סיי ב׳ טו"ז, אין כח ביד חכמים לגזור אלא מה שאינו מפורש בתורה, מאמר ג, סימן ל, צמוד תלג. -- סיי ג׳ ס״ד, בי"ד של אנשים שאינם מהוגנים לא הוי בכלל בי"ד, מאמר א, סימן קעג, עמוד קסו. - סיי זי סי"ב, בעיסקא מס אין דניז בדייני אותה העיר, ופ״ת שם, מאמר א, סימן קעב, עמוד קסה. -- סי י״ד ס״א, אלם בעירו מוציאין אותו לדון בעיר אחרת, מאמר א, סימן קמה, עמוד קמח. סי׳ ט״ן טור, משרבו בתי דינים שאינם -הגונים במעשיהם וכו׳, מאמר ג, סימו מ, עמוד תמד. -- שם, האידנא לית ליי לדיין למימר קים לי בגויי, מאמר א, סימן קכו, עמוד קלד. מאמר ב, סימן עת, עמוד רעת. -- סי׳ כ״א ש״ך, אונסא כמאן דלא עביד, מאמר א, סימן צא, עמוד קז. מאמר ב, סימן ס, עמוד רגס. סיי כ״ב ש״ך סקט״ו, המקבל עליו לדון בדיני עכו"ם וכו׳, מאמר א, סימן קא, עמוד קיג. - סיי כ״ו טור, כל הדו בדיניהם הרי הוא רשע וכוי, מאמר א, סימן קא, עמוד קיג. -- סי׳ לי ב״ח אות ח׳, כ״מ שאמרו לשון וכן משמע לא זו אף זו, מאמר ב, סימן פח, עמוד רצ. סי׳ פ״ד ב״ח, הרא״ש מצרף טעמים --לרווחא דמילתא, מאמר ב, סימן ז, עמוד רה. -- סי׳ רל״א סכ״ו, מחבר, אין מוציאין פירות א"י לחו"ל, מאמר ב, סימן פו, עמוד רפח.

# טל סדר הא"ב:

יתרו - שאלני ר׳ יהודה הלוי מנ״כ למה הזכיר אנכי כרי ולא אמר שעשיתי שמים וארץ, מאמר א, כימן מה, עמוד נט. - לא תשא, אילו לא היי בישראל רק זאת העבירה לבדה תספיק להאריך הגלות, מאמר א, סימן לב, עמוד מד. פקודי - ביום החודש הראשון, משה היי סותרו ובונה להרגיל הכהגים, מאמר א,

סימן סד, עמוד פ. ואתחנו -- וביד חזקה, ביד רמה, מאמר א, סימן טז, עמוד לה. סימן עט, עמוד צו. ראה -- כי מנסה ה״א, טעם שמנסה בעבור שעובו ולא המיתו, הקדמה עמוד ח. מאמר א, סימן מו, עמוד ס. תצא -- לא יהי׳ כלי גבר, תבוא בדרך

לידי זנות, מאמר א, סיי קלה, עמוד קמ.

#### אור החיים

ויגש, אנכי ארד עמך מצרימה, הרבה דרגין בהשראת השכינה, מאמר א, סיי סד, עמוד פ. - ויחי, משיח יהיי נשמת משה ודוד, הקדמה עמוד יח. מאמר א, סימן לז, עמוד מח. -- ראובן בכורי אתה, יעקב נשא ב׳ אחיות ע״ם נבואה, מאמר ב, סימו כ, עמוד ריז. - לו ישטמנו יוסף, הלואי שיהיי כן, מאמר ב, סימן יט, עמוד רטז. יתרו, לא יהיי לך, שבאמצעות העובד --הוא ממציא הויי אחר, הקדמה צמוד ח. --משפטים, כי הרס תהרסם, בהעדר ההרס עובר על תעברם, מאמר א, סימן צו, עמוד סי. – תשא, למה מנה דוד את ישראל, מאמר ב, סימן יז, צמוד ריד. -- קדושים, כי תכואו אל הארץ, כונת הביאה אל הארץ תהיי לחיבוב ולנשק הארץ, מאמר ב, סימן קכה, צמוד שלה. -- קדושים, ולא תקיא, תסיא גם השומרים על שלא מיחו בשלא שמרו, מאמר ב, סימן קלג, צמוד שמה. סימן קלו, עמוד שנ. -- בהר כי ימוך אחיך, הגלות לברר הניצוצות, מאמר א, סימן יט, עמוד לז. מאמר ב, סימן קי, עמוד שיו. -- בחקותי, סיול זה הוא מדרגה שאין למעלה הימנה, מאמר א, סימן קלד, עמוד קלט. ואתכם אזרה בגוים, אם יעלו בחומה תהיי חרב מרוטה, מאמר א, סימן יז, צמוד לו. והתודו את צוגם. מאמר א, סימן טו, עמוד לד. והארץ תעוב, בלי תורה אין חשק לארץ בישיבה בה, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמד. - שלח, איך טעו המרגלים, מאמר א, סימן קמז, עמוד קמט. סימן קנ, עמוד קנא. סימן קעד, סימן קסז. -- קרח, אל תפו אל מנחתם, מאמר ב, סימן נג, עמוד רנג. - בלק, וקם שבט מישראל, אם לא יזכו יבא בדרך הטבע עני ורוכב על החמור, מאמר א, סימן ע, עמוד פה. -- והורשתם. רש"י פי שזהו הבטחה, מאמר ב, סימן ה, עמוד רא. סימן ז, עמוד רה. -- ואתחנן ומשלם לשונאיו אל פניו, מאמר ב, סימן מו, עמוד רמז. -- עקב, אבוד תאבדון, הפסק הנבואה גרוע מכל הקללות, מאמר ב, סימן קנו, עמוד שסט. - ראה אנכי, מאמר א, סימן קב, עמוד קיג. שמור

ושמעת, מאמר א, סימן קו, עמוד קיו. כי יקום בקרבך, מאמר א, סימן קמ, עמוד קמד. -- שופטים, ואם ירחיב, מאמר ב. סימן מג, עמוד רמד. -- בפי ראשוו לציון על משלי א. טו, אל תלך בדרך אתם, מאמר א, סימן קט, עמוד קכב. אלשוד

מפתח

גה, אין אדם זוכה לדירת א״י אלא אם הולך אליי בגללה, מאמר ב, סימן קכד, עמוד שלה. - ויקהל, למה יגרע בנין ביהמ״ק מכל קרבנות ציבור שדוחין את - .שבת, מאמר א, סימן סד, עמוד עט. בחקותי, והארץ אזכור זה עיקר טעם הגלות, מאמר ב, סימן עא, עמוד עח. סימו קה, עמוד שיג. -- שיר השירים הוא מסיני, הקדמה עמוד יו. -- משלי א, י, בני אם יפתוך הטאים אל תאבה, הקדמה עמוד יב. מאמר ב, סימו קמב, צמוד שנו. א, סו, בני אל תלך בדרך אתם, מאמר א, סימן קס, עמוד קכא. סימן קיז, עמוד קככ. ד, יד, באורח רשעים אל תבוא, מאמר א, סימן קכ, עמוד קלא. אריז"ל

שער הפסוקים ואתחנו, מאמר א, סימו קמח, עמוד קנ. - שער המצות ראה, במצרים נתבררו כל הנשמות, מאמר א, סימן, יט, עמוד לו. -- שם, חילוק ביו גאולת מצרים לשאר הגאולות, מאמר ב, סימן קי, עמוד שטז. -- כ"א צריד להיות במקום השייך לשורש נשמתו, מאמר ב, סימו קיד, עמוד שכא. סימו קכו, עמוד שלו. -- הנשמות הנטמעין ג״כ נקראים גרים, מאמר ב, סימן קי, עמוד שטו. --השתלשלות מלכות בית דוד היי בהכרח באופן שהיי, מאמר ב, סימן טז, עמוד ריג. -- בברכת השיבה יש כ׳ תיבות. מאמר א, סימן כב, עמוד לח. - לפי שא"י ומקום המקדש היי תמיד עם ישראל לכן הותר להם להקריב קרבנות במדבר, מאמר ב, סימן קכט, עמוד שמ. --האריז"ל ידע מה בחשוכא, מאמר ב, סימן צה, עמוד רצט. -- טעם שמברכיו שלא עשני גוי, שלא נתחלפה נשמתו בלילה, מאמר ג. סימן כז, עמוד תל. -רמ"ק: אי אפשר לומר הילכתא למשיחא

לפי שאין יודעין באיזו מדה יהי, מאמר א, סימן סא, עמוד עה. -- רח"ו בהקדמה תחלת ס׳ עץ החיים, שבועה של דחיקת סץ הוא עד תשלום אלף שנה, מאמר א. סימן ע, עמוד פה. -- הבונה בתי כנסיות שלא לשמה ע"ז נאמר נוח לו שנהפכה שלייתו על פניו. מאמר ב, סימן קכג, עמוד שלג. -- שבחי האריז״ל, האריז״ל הכיר בריח הבגדים כינוקא דבלק, מאמר א. סימן לז, עמוד מח.

## רבינו בחיי

וירא, המחליף קמץ בפתח וכוי או יבא לידי כפירה, מאמר ג, סימן כד, צמוד תכח. - שמות, ג' כתות אין להוכיחם, לצים כסילים ורשעים, הקדמה עמוד יב. מקום המקדש נתקפל, מאמר ב, סימן -קכט, עמוד שלט. -- ברכה, ד׳ מדריבות יש בנבואה, מאמר ג, סימן טו, עי תיט. בית שמואל

אה"ע סיי ע"ה סק"כ, פלוגתא אם בזה"ז מצוה לדור בא"י ואם כופיו לעלות. מאמר א, סימן ב, עמוד כב. מאמר ב, סימן סו, עמוד רסד. סימן סד, עמוד רסב. סימו קכא, עמוד שכח.

## הגר"א

אדרת אליי ראה, כי יקום בקרבר, מאמר א, סימן מו, צמוד סא. -- משלי כה, שמים לרום וארץ לעומק, מאמר ב, סימן קנד, עמוד שסח. --- משלי כה, ושומרי תורה יתגרו בם, מאמר א, סימן קפב, עמוד סעד. - או״ה סיי י״ז נשים פטורות ממ"ע שהז"ג דא"א לומר וצונו, מאמר ג, סימן מה, עמוד תמט. סימן מו, עמוד תנ. יו"ד סיי ק"נ, מאמר א, סימן קז, — צמוד קיח.

## הפלאה

פנים יפות ויקרא, אשר נשיא יחטיא. מאמר א, סימן קנ, עמוד קנב. - מעם שאין נוהגין בנשיאת כפים בכל יום לפי שאין ידוע לנו קריאת האותיות, מאמר ג, סימן כד, צמוד תכח. -- הפלאה כתובות קי: הכל מעלין, מאמר א, סימן א, צמוד

כא. — כתובות קיא. כל הדר בא"י דומה כמי שיש לו אלי, מאמר א, סיי נה, עי רנד. חובת הלכבות

בהקדמה, אל יטרידו אותו בשאלה נכרית, הקדמה עמוד י. - שער הבחינה פרק ה, כל תנועותיך נקשרות בחפץ הבורא יתעלה, מאמר ב, סימן קיח, עמוד שכה. -- שם, מדת הבושה הרבה תועלתה ותקנתה, מאמר ב, סימן קמב, עמוד שנה. -- שער עבודת אלקים פ״א. האדם חייב בעבודת השי"ת גם מצד הערת השכל, מאמר ג, סיי לא, עי תלה. - שם פ"ג, מצוות השכל איז להם תכלית, שם. - שער הבטחוו פ"ג, לכל גזירות הקודמות סיבות, מאמר ב, סימן קיח, עמוד שכה. -- שער הפרישות פ״ב, עניו הגברת התאוה על השכל, מאמר ג, סימן לט, עמוד תמב. -- שער אהבת ה׳ פ״ה, מפסידי אהבה, מאמר א, סימן קעח, עמוד קעא. - אם יש לו פרנסה יעסוק בתורה, מאמר ב, סימן פו, עמוד רפח.

## חיד"א

ברכי יוסף או״ח סי׳ לב, מאמר ב, סימן טו, עמוד ריב. - או״ה סיי מ״ו. מאמר ג, סימן ל, עמוד תלג. סימן מה, עמוד תמט. - יוסף אומץ סי׳ י״ט, מאמר ב, סימן קב, עמוד שח. סימן קו, עמוד שיג. סימן קכז, עמוד שלח. --יוסף אומץ סיי נ"ב, מאמר ב, סימן פה, צמוד רפה. -- יוסף אומץ סיי צ"ט, מאמר ב, סימו קכא, צמוד שכט. --יעיר אוזן מערכת כ׳ אות כ״ג, מאמר א, סימן קכז, עמוד קלד. - מערכת הי אות י"ג, מאמר א, סימן מ, עמוד נג. מערכת יי סיי הי, מאמר ב, סימן גו, עמוד רנה. -- מערכת א' סימן קיג, מאמר א, סימן פא, עמוד רפא. -- שמחת הרגי, על הגדה, מאמר א, סימן עב, עמוד פז. - שמחת הרגל על רות, מאמר ב, סיי מז, עמוד רמט. — כסא רחמים על אדר"נ פי י"ב, מאמר ב, סימן נג, עמוד רנג. -פי החיד"א על ס' חסידים, מאמר ב, סימן קכג, עי שלג. -- שם הגדו 'ים אות א' סיי ר"ט, מאמר א, סימן עא, עמוד פז. אות ח סיי סה, מאמר ב, סיי קכה, צי שלח.

#### חכם צבי

תשו' סי יד, המהרייק כשמביא ראי לדבריו הוא העיקר, מאמר א, טימן לא, עמוד מג. — סי קכ"ד, תלמיד חבר מדשתק אודוי אודי ליי, מאמר א, טימן מ. עמוד נא. — סי קל"ד, אין לחדש ולבדות מלבינו מחלוקת בין תנאים ואמוראים, מאמר א, טימן נא, עמוד טה. מאמר ג, טימן ל, עמוד תלג. — סי קמ"ב, המשניות והברייתות סומכות זו על זו, מאמר ב, סימן כט, עמוד רכט. סימן צג, עמוד רכט. סימן

# חרדים

בהקדמה, מי שמלוכלך בחטאים טורפין לו מצותיו בפניו, מאמר ב, סימו מו. עמוד רמז. -- פ"א מצות התלויות בארץ אות ט"ו, מצות ישוב א"י הוא מתרי"ג לרמב"ו ורשב"ץ, מאמר ב. סימו ס. צמוד רנח. -- הבאים לא"י ואין שמים על לב שהם בהיכל המלר, מאמר ב, סימן מ, עמוד רמ. סימן קיט, עמוד שכו. סימן קכז, צמוד שלח. סימן קמ, צמוד שנד. - פ״ב ממצות תשובה, מעשה שגרשו מא"י בעל עבירה, מאמר ב, סימו מא. עמוד רמא. -- פ״ב מל״ת, טעם סמיכת פי עמלק לביאת א״י, מאמר ב, סימן קמה, עמוד שנה. -- פ"ר אות מ"ב, המחזיק במחלוקת עובר בלאו, מאמר ב, סימן גג, עמוד רנג. -- פ"ד סי" מ"ג, מי שאינו מחזיס במחלוסת על המתייצבים על דרך לא סוב נענש מפשעיוום, מאמר ב, סימן קלג, צמוד שמה.

# חת"ם סופר

בנין לשעה לא הוי בנין, מאמר א, סימו סג, צמוד צו. -- או״ח סי׳ ר״ח, שבט אחד אי מקרי קהל, מאמר א, סימו סד. עמוד עט. -- אה"ע סיי קל"ב, בלי פרנסה מוכנת אין לעלות לא"י, מאמר א, סימו ג. עמוד כג. מאמר ב, סימן מב, עמוד רמג. סימן נח, עמוד רנז. -- אה"ע ח"ב סיי י״א, הקדמונים בכוונה שבשו הלשונות, מאמר ג, סימן יו, עמוד תכא. -- ח״ר סי׳ נ״ב, ריבית נוי אסור משום גדר דלא תלמד לעשות וגו׳, מאמר ג, סימן לא, עמוד חלד. סימן מדע עמוד תמט. --יו״ד סי׳ רל״ג, הגביא העיד על הר המורי׳ שבתחלה לא היי שם הר. מאמר א. סימן קכז, עמוד קלד. -- יו״ד סיי רל״ג ורל״ר, היושב בירושלים מקיים מצוה יותר מבשאר א"י, מאמר א, סימז ו. עמוד כה. -- יו״ד סיי רל״ד, אין שום בי"ד בא"י שאינו נוגע בדבר בענין הדו"ד שהיי בין אנשי ירושלים וצפת, מאמר א, סימן קעב, עמוד קסה. -- יו״ד טי׳ רל״ד אין לחלק בין זה"ב לזה"ז לענין כפיי. מאמר א, סימן ב, עמוד כב. - יו״ד סיי רמ״ת, אם מועיל רוב במ״ע, מאמר ב, סימן ס, עמוד רנט. - יו"ד סיי של"ז, אחר החורבן מה לי א"י ומה לי חו"ל לענין טומאת כהנים, מאמר ב, סימו צו, עמוד ש. -- יו"ד סי׳ שנ"ו, קיום התורה אינו תלויי בביאת המשיח, מאמר א, סימו מ, עמוד נב. -- יו"ד סיי שנ"ו, מי שמפקפק בגאולה האחרונה הרי הוא כופר בעיקר האמנת התורה, מאמר א, סימן מב, עמוד נה. -- חידושים עמ"ם ביצה בסוגיא דמתוך, מאמר א, סימן סג, עמוד עז. -- חידושים עמ"ס בבא בתרא, מאמר ג, סימן ז, צמוד תי. -- ליקוטי שו״ת סיי צ״ח, מילתא דלא שכיח הוא שיחיש למשיח לפני בשורת אליי, מאמר א, סימן נג, עמוד סת. – בצוואה, אל תאמר נשתנו העתים וכוי, מאמר א, סימן קמג, צמוד קמו.

# יעב"ץ

מגדל עוז עליית היראה גנזך כ"ג, אל תשגיח בכל האותות והמופתים שיעשו מסיתים ומפתים להגיא לבבך מדרך

התורה וכו׳ אף ממופתים כהעמדת חמה של יהושע בן נון וכרי, מאמר א, סימן מו. עמוד סא. סימן קנח, עמוד קנו. סימן קעד, צמוד קסו. סימן קעה, צמוד קסח. -- א"א דבר בב׳ לשונות, מאמר ג, סימן טז, עמוד תכ. -- מור וקציעה י׳ ש״ו, דוד כבש חו״ל תחלה מפני שהתגרו בו, מאמר ב, סימן כ, עמוד ריו. -- שם, מצות ישוב א״י הוא גזירת מלך, מאמר ב, סימן ז, עמוד כד. -הגהות עמ"ם עירובין צו: אין לדחוק דברי התוס׳, מאמר ג, סימן מו, עמוד תנא. - בהקדמה לסידורו, אל יחפוץ לרדוף בא"י אתר הבלי העולם, מאמר ב. סימו מא, עמוד רמא. סימו פו, עמוד רפח. שם, אין הלכה כר"י דכל העולה מבבל לא"י עובר בעשה, מאמר א, סימן ט, עמוד כט. -- שם, אין א' מני אלף מתעורר להחזיק בה לדור בא"י, מאמר ב, סימן קד, עמוד שט. -- הושענא בארבע שבועות, שהשבעתגו שלא לדחוק הקץ, מאמר א, סימן פב, עמוד קב. -בהרהור יוצאין יד"ח ולמדתם, מאמר ג, סימן יא. עמוד תיד.

#### יפה תואר

ב"ר פכ"ו, תחיית המתים יהי׳ בתחלת ימות המשיח, מאמר א, סימו ג, צמוד סג. - ב"ר פכ"ו, כיצד מלבישן לעת"ל, הלא יהי׳ משה ואהרן עמהם, מאמר א, סימן נה, עמוד ע. -- שמו"ר פ"ג, אין זו שלי אלא של זקנים וכרי, שהיי מסתפק אם מותר למסור להם הס"ת מפני הסכנה, מאמר א, סימן קלא, עמוד קלו. -- יפה קול על שה"ש, בני אפרים לא האמינו באלקים ע"י שחשבו וטעו, מאמר א, סימן מב, עמוד נו. סימן עו, עמדו צב. - שם, טעם השבועה שלא לעלות בחומה, מאמר א, סימן עס, עמוד צה. -- שם, מלך המשיח יקבץ נדחינו, מאמר ב, סימן קט, עמוד שטו.

#### יראים

סי פ"ו לא ישבו בארצר, שלא יניחו לשבת שם אנשים רשעים, מאמר ב, סימו י, עמוד רח. -- בלאו דפן יחטיאו אותך לי נכללו כל המחסיאים, מאמר ב, סימן

קלג, צמוד שמח. -- המחניף לרשעים מטמא את הארץ וגורם לשכינה שתסתלק מישראל, מאמר ב, סימו מד, עמוד רמה. סימן קלו, עמוד שמט.

מפתח

#### ישמח משה

לר, סודם ביאת אליי יעשו תשובה תתאה ואח"כ תשובה צילאה, מאמר א. סימו מא, עמוד נד. מאמר ב, סימן קט, עמוד שטו. - וירא, עפ"י הדיבור ידעו שהר המוריי לא נעבד בו ע"ז, מאמר א, סימן קכז, עמוד קלד. - בשלח, תביאמו ותטעמו, שמתחלה יבוא הבית שנגנו ואח"כ יבוא בגוי ומשוכלל, מאמר א, סימן סא, עמוד עו. מאמר ב, סימן קיד, עמוד שכ. -- משפטים, כי השוחד יעור וגו׳, אף שיושבים עמהם נקיים וצדיקים שאינם מקבלים שוחד הם מבלבלים ומסלפין את דבריהם, מאמר א, סימן קעג, עמוד קסו. בענין דאין הקב״ה מביא תקלה ע״י -צדיקים, מאמר א, סימן קנא, עמוד קנב. --תשא. כל כללי הלכות אינם אלא בדינים הנהוגין בינינו, מאמר א, סימן מ, עמוד נד. -- שמיני, ראוי להיות שצריקים לא יטמאו וכו׳ אין להתנהג בזה כלל, מאמר א, סימן עב, עמוד פח. מאמר ב, סימן צס, עמוד שה. -- כוונת משה בסירוב השליחות הי כדי שתהיי הגאולה ע״י הקב"ה, הקדמה עמוד יח. -- נשא, צריד לרדוף אחר השלום, מאמר ג, סימן ח, עמוד רז. - קרח, ביהמ״ק של מעלה מכחן כנגד ביהמ״ק של מטה, מאמר ב, סימו קכב, עמוד שלא. - בלק, ההיזק של ההתחברות עם רשעים, מאמר א, סימן קכ, עמוד קלא. -- חקת ופ׳ ואתחנן, בענין נבואה ודיבור, מאמר ב, סימן כ, עמוד ריח. -- הפטורת ראה, מדריגה היותר גרולה היא שלא לדבר ולהתנועע כ"א ברצון השי"ת, מאמר ב, סימן קכ, עמוד שכז. -- תצא, מצחת שנעשין שלא לשמה שובה הסט"א, וכשעושה אח"כ לשמה מחזיר הכל אל הקדושה, מאמר ב, סימן מז, עמוד רמח. -- תבוא רוב בני ישראל בדורו כשרים ושומרי תומ"צ ומרוע לא בא בן דוד, מאמר א, סימן קמח, עמוד קנ. -- האזינו, תשובת רבים

אף מיראה יש לה דין תשובה מאהבה, מאמר א, סימו עד, עמוד פט, -- תפלה למשה מזמור כט, ה׳ יברך את עמו בשלום, מאמר ב, סימו ח, צמוד רז. -מזמור לד, בקש שלום ורדפהו, מאמר ב, סימן עג, עמוד רעג. -- מזמור מה, אומר אני מעשי למלד, מאמר ב, סימו מז, עמוד רמט. -- מזמור קכז, שוא לכם משכימי קום מאחרי שבת, מאמר א, סימו כח, עי מא. - מומור קמג, למדני לעשות רצונך, מאמר ב, סימן קיג, עמוד שים. --שו״ת השיב משה או״ח סי׳ כ, כל המדרגות שהיי לשאר בני עליי חוץ ממלך המשיח הכל היי למשה רבע"ה, מאמר א, סימן לז, עמוד מח. - מכתב שנדפס בליקוטים, שלא ליסע לא"י אם יפסיד בשביל זה מצוה אחרת, מאמר ב, סימן קב, צ' שח.

#### כל בו

סיי קכ"ז תשובת הר"ם, אינו דומה מורד במלכות בפלטין למורד חוץ לפלטין, מאמר ב, סימן מ, עמוד רמ. מאמר ב, סימן קלב, עמוד דשמ. סימו קלב, צמוד שמה. סימן קמ, עמוד שנד. - שם, מעלת הדירה בא"י רק למי שמתנהג שם בקדושה, מאמר ב, סימן קכב, עמוד שלב. שעם למה לא הלכו גדולי ישראל לא״י. מאמר ב, סימן קד, עמוד שט.

# כלי יכר

בהקרמה, על מצב דורו, מאמר א, סימן קנח, עמוד קנו. -- בראשית, לא היי צריך להתחיל התורה וכו׳ לפי שדבר זה גורם כפירה בעיקר, מאמר א, סימן מד, עמוד גז. - תולדות, כי עתה הרחיב ה' לנו ופריגו בארץ, בבית שני יצאן רבים וכן שלמים מא"י, מאמר ב, סימן קנו, עמוד שע. - בהר ושבתה הארץ. הארץ תקפיד שתתגלגל על ידה לחזק האמונה, מאמר ב, סימן קמת, צמוד שסא. - דברים, פנו לכם צפונה, יצפינו הכל בפני עשו, מאמר א, סימן ס, עמוד עד. כנפת הגדולה

# הגהות הסור סי׳ כ״ח סק״ג, מאמר ב,

סימו צו, עמוד שא. -- אה"ע סיי ע"ה הגהות הב"י אות כ"ה, מאמר ב, סימן

סו, עמוד רסד. — שם ס״ק כ״ח, מאמר ב. סימן עו, עמוד ערה. — יו״ד ס״ רל״ט הגה״ט אות ל״ג, מאמר ב, סימן נו, עמוד רנה. — כללי התלמוד ס״ ס״ח, מאמר ב, סימו צג, עמוד רצו.

#### מבר"מ

ח"ב ס"ר רי"ו, מקומות שסוחרים אינם נמנעים ללכת אינו מקום סכנה לענין עליי, מאמר ב, סימן עח, עמוד רעז. — ח"א ס" רמ"ה, דעת רח"כ, מאמר ב, סימן סה, עמוד רסג. — אנן נקטיגן דלא כר"ח ורמינן אנפשין וכר' ולפום צערא אגרא, מאמר ב, סימן סח, עמוד רסה. — אם יוצא זכאי בדין זה נקרא צדיק, מאמר א, סימן מ, עמוד נג.

# מהרי"ם

ח"א סיי מ"ו, עוה אם יש לו דין א"י לענין הכל מעלין לא״י, מאמר ב, סימן ז, עמוד רד. -- ח"א סיי פ"ו, בענין ספק שתיקה כהודאה, מאמר א, סימן מ, צמוד נב. - ח"א סיי קל"א, חייש להא דרח"כ, מאמר ב, סימן פה, צמוד רפו. - ח"ב סיי כ״ח, חולק על רבו מהר״ש סאגוש, מאמר ב, סימן צב, עמוד רצה. - שם, טעם דהכל מעלין בשביל ישוב א״י, מאמר ב, סימן ז, עמוד רג. - שם, מ"ש ר"ח בתוסי הגהת תלמיד הוא, מאמר ב, סימן סה, עמוד רסג. -- ח"ב יו"ד סיי מי, אם מכר עבדו אי קנסינן ליי, מאמר ב, סימן עא, עמוד רסט. -- סוף כתובות, אסור לצאת מבבל לשאר ארצות אבל לא"י מותר, מאמר א, סימן ט, עמוד כט. -- סוף כתובות, לית דחש להא דרח"כ, מאמר ב, סימן סה, עמוד רסג.

#### מהרי"כ

תשובה סיי קט"ז, רבו הוא מי שלמדן פסק הלכה, מאמר ג, סימן לו, עמוד תלח. — עשה דוחה לא תעשה ולא הותרה, מאמר ב, סימן קסז, עמוד שכב. — כל כללי הש"ס לקבוע הלכות הם רק על מון הוה, מאמר א, סימן מ, עמוד גג. — פ"ב מה' תרומות הי"ח, דרך הרמב"ם להביא אף מה דאידתי בש"ס, מאמר ב, סימן מה, עמוד רמט.

## מהר"ל מפראג

נצח ישראל פכ״ר, אף אם יהיו רוצים להמית אותם בעינויים קשים לא יהיו יוצאים מן הגלות, מאמר א, סימן כ, עמוד לח. סימן לב, עמוד מד. סימן עו, צמוד צא. סימן פג, צמוד קב. סימו פו, עמוד קג. - שם, שלא ידחקו את הקץ להביא את הקץ שלא בזמנו, מאמר א, סימן כו, עמוד מ. -- שם, השביען שלא יגלו הקץ כי כאשר יגלו הקץ הרי יש כאן גאולה, מאמר א, סימן מא, עמוד נה. -- בהגדה, סעם פתיחת הדלת קודם שפוך חמתך, לפרסם שיבא אליי לפני משיח לבשר הגאולה, מאמר א, סימן מט, עמוד סב. - מדוע אין עושין כסדר המשנה בן חמש למקרא וכו׳, מאמר ג, סימן כא, עמוד חכה.

# מהר"ם שיק

חאו״ח סי׳ קכ״ה, במ״ע אינו מועיל
רוב, מאמר ב, סימן ס, עמוד רנט. —
או״ח סי׳ ש״ד, בספק חשש אפיקורסות
הוי ספיקא דאורייתא לחומרא ול״ש ספק
נפשות להקל, מאמר א, סימן עו, עמוד
צב. — שם, אסור ליכנס לבתי הרעפארם,
מאמר א, סימן קט, עמוד קכ. — חיו״ד
סי׳ ר״צ, דוקא בציצית ענשינן בעידן
ריתחא, מאמר ב, סימן עב, עמוד רעב.

— יו״ד סי׳ של״ה, אסור לילך במקום
סכנה לנפש, מאמר ב, סימן קנד, ע׳ שסו.
מדורש״א

והיינו דמדמי להו בחלמא לחצבא דמליין קיטמא, מאמר ג, סימן לח, עמוד תמא. אף אם הוא ברפוי ובדרך ארעי, מאמר ב, סימן ע, עמוד רסז. — מגילה לא: כדי שתכלה שנה וקללותי, לעתיד יהיו נגאלים ע"י התשובה כמפורש בפ' נצבים ושבת עד ה', מאמר א, סימן מ, עמוד נא. — נדרים סב. שלא לשמה הגמורים שאמרו בל תעשם עסרה ואל תעשם קרדום, מאמר ב, סימן קבג, עמוד שלג. — סוסה כב. בזורות הללו אותן שמורין הלכה מתוך בלותות הללו אותן שמורין הלכה מתוך

שו"ע וכו׳ הרי הן בכלל מבלי עולם,

מאמר ג, סימן לה, עמוד תלת. - ב"מ

ברכות כח: כל ת״ח שאיז תוכו כברו.

פה: מטא למימר מתיי המתים רגש עלמא. אפשר שזהו התחלת התחיי, מאמר א, סימן ג, עמוד סד. -- ב"ב כא. אלמלא הוא נשתכחה תורה מישראל, ממי שאין לו אב, מאמר ג, סימו ז, צמוד תי. -- סנהדריו צג: בר כוזיבא טעה בו רבי עקיבא מתחלה, מאמר א, סימו לט, צמוד ג. --שם צד: תינוק ותינוקות היו בקיאין בטומאה וטהרה שהוא דבר ההוה תמיד, מאמר ג, סימו מא, צמוד תמה. -- שם צו: אם ישראל צושיו תשובה היינו תשובה רצונית מצד עצמם, מאמר א, סימו מא, צמוד נה. - שם צח. אין לך קץ מגולה מזה דלעתיד אילנות מוציאין פירות בכל יום, מאמר א, סימו סו, עמוד פב. --מכות י: בדרך שאדם רוצה לילך, בורא לו מלאד לפי ענינו, מאמר ג, סימו כב, עמוד תכז. - שם כג: נמנו וגמרו היינו שמנו את העשין והל"ת שהל"ת מרוביו, מאמר ב, סימן לז, עמוד רלח. -- ע"ו י: ע"י פיזור ישראל בד" רוחות נתפרסם בכל העולם אמונתו, מאמר ב, סימו קי, עמוד שטו. - שם יח: ובדרך חטאים לא עמד זה א"א שאף במקום שה" ראוי לעמוד עמהם לא עמד, הקדמה עמוד טו. מנחות מא. אין טצדקי לצדיקים למפטר --נפשייהו ממצות, מאמר ב, סימן ע, עמוד רסו. -- חוליו ה. מבי טבחי דאחאב הותר לו עפ"י הדבור, מאמר א, סימו סכב, עמוד קלב.

# מעיל צדקה

תשוי סיי כ"ו, ישיבת א"י הוא מ"ע ובלבד שיהי לו פרנסה בריות, מאמר א, סימן ג, עמוד כג. מאמר ב, סימן מב, עמוד רנג. מאמר ב, סימן מב, עמוד רנג. סימן נח, עמוד רנג. שמה. — כל הזמנים שוים לקיום מצות ישוב א"י, מאמר ב, סימן סב, עמוד רכ. נודע בידורה

תשוי סיי ל״ה, אינו מועיל תשובה לחייבי בי״ד, מאמר א, סימן עב, עמוד פז. — סיי ר״ו, בעלי התוספות סברי כר״ח ולכן לא עלו לא״י, מאמר ב, סימן סו, עמוד רסד. — אה״ע מהד״ת סיי קכ״ט, אחר התורבן אין שייך כיבוש מלחמה,

מאמר א, סימן צ, עמוד קו. - אין לומר לשם יחוד, מאמר ב, סימן מו, צמוד רמט. -- בדיני ב"נ לא שייך אחרי רבים להטות, מאמר א, סימן פו, עמוד קב. ממ"נ

בהקדמה לסי העשין, א"ל הקב"ה למשה איני רוצה שיאמינו בך ע"י אות או מופת אלא ע"י שישמעו באוניהם שאני מדבר עמך, מאמר א, סימן מו, עמוד נט. --שם, מלאכי הוא אחרוז הגביאים ועד שיעמוד אלי לא יהיי נביא, מאמר א, סימן נ, עמוד סד. -- מצות תוכחה עד כדי נזיפה, הקדמה עמוד יב. -- נשים מחוייבות ללמוד דינים השייכים לה, מאמר ג, סימן לב, עמוד תלו. סימן מג, ע׳ תמח. -- הסמ"ג לא מנה מצות ישוב א"י, מאמר ב, סימן נו, עמוד רנו.

# ספר החינוך

מצוה ע"ח, אחרי רבים להטות רק כששתי כתות החולקות יודעות בחכמת התורה בשוה שאין לומר שכת חכמים מוצטת לא תכריע כת בורים מרובה, מאמר א, סימן קנה, עמוד קנה. -- מצוה ש"ם, בהעלות כל איש מעשר בקר וצאו שנה שנה במקום שעסק התורה והחכמה שם והיא ירושלים וכו׳ ילמוד שם, מאמר א, סימן ו, עמוד כו. מאמר ב, סימן מה, עמוד רמו. -- מצוה שפ"ח, אינו דומה פלטרין שיש עליו שומרים, מאמר ב, סימו קמ, עמוד שנד. -- מצוה תי"ט, מ״ע ללמוד חכמת התורה וללמדה, מאמר ג, סימן לו, עמוד תלח. -- מצוה תכ"ה, להחרים ז' עממים ואף כי כבר עשינו בהם המחוייב ע"י דוד מלכנו שהשחית וכרי, מאמר ב, סימן כה, עמוד רכג. --שם, ואם בא לידו א׳ מהם ולא הרגו בטל עשה זו מלבד שעבר על לאו, מאמר ב, סימן כו, עמוד רכד. - מצוה תל"ו, ונתצתם הוא מ״ע, מאמר א, סימן צד, עמוד קט. — מצוה תס״א, אם אתה יודע חובה למסית אי אתה רשאי לשתוק, מאמר א, סימן קפה, עמוד קעה. -- מצוה תקכ״ח, לא תחיי כל נשמה, ואעפ"י וכרי אבד זכרם עדיין נשארו מהם קצת שטבעו בין האומות, מאמר ב, סימן כו, עמוד רכד.

## ספר חסידים

סיי נ״ם, לא תנחשו קאי על ניחושי בני אדם, מאמר א, סימן מו, עמוד ס. - סי שייג, חייב אדם ללמד לבנותיו פסקי הלכות, מאמר ג, סימן לב, עמוד תלו. סימן מא, עמוד תמד. סימו מג, עמוד תמח. -- הבינו ארמית יותר מלשוז הקודש, מאמר ג, סימן יד, עמוד תיח. סיי ת"ו, מעשה באשה אחת שנדרה -וכוי, מאמר א, סימן עח, עמוד צג. --סיי תתל״ה (דפוס בולוגיא) סודי התורה אין מלמדין לאשה, מאמר ג, סימן לג, עמוד -תלו. - סיי תתרנ״ד, אדם רע מצליח יותר כשעושה רע מבעושה טובה כדי לטורדו מן העולם, מאמר א, סימן מה, צמוד נח.

מפתח

# עקידת יצחק

וישלת, נסעה ונלכה וגו׳ ודפקום יום אחד, מאמר א, סימן קלו, צמוד קמב. --בחקותי, והארץ אזכור, זהו ציקר טעם הגלות, מאמר ב, סימן עא, צמוד ער. סימן קמ, עמוד שנג. -- ואתחנן, עד מתי אתם פוסחים על שתי הסעיפים וגו׳, הקדמה עמוד יג. - נצבים שער צ"ט. איד תחול שבועה על בנים מכח קבלת האבות, מאמר א, סימן לה, צמוד מו. שם שער ק׳, קודם ביאת המשיח תהיי --תשובה ואח"כ תשובה יותר גדולה, מאמר א, סימן מא, עמוד נד.

# פני יהושט

מגבו לומן רב חייב משום בונה. אבל גבינה לאכול לאלתר מותר, מאמר א, סימן סג, עמוד עז. -- יומא ט: למה לא עלו כולם בימי עזרא, מאמר א, סימן יב, עמוד לב. -- כתובות קיא. הדר בא"י, דוקא שדר שם לשם מצות ישוב א״י, מאמר ב, סימן קכב, עמוד של. -- חזקת כשרות הוא מחמת רוב, מאמר א, סימן קמח, עמוד קנ.

# קרבן נתנאל

ביצה, שתיקה כהודאה לחומרא הוא רק בדאורייתא, מאמר א, סימן מ, עמוד נב. - סוף יומא, אחר החורבן היי להם אפר פרה, מאמר ב, סימן צח, עמוד שב.

סוף כתובות, עבד שברח לא"י נוהג --בוה"ז, מאמר א, סימן ג, עמוד כג. --שם, טעם רח"כ דאין נוהג מצות ישוב א"י, מאמר ב, סימן סו, עמוד רסד. ראב"ד

עדיות פ״ב מ״ס, לימות המשיח וכוי יוליד אותם למדבר העמים, מאמר א. סימן כא, עמוד לח. סימן מא, עמוד נו. מאמר ב, סימן קט, עמוד שטו. -- עדיות פ״ח מ״ז, אלי׳ יבוא לבשר ביאת הגואל מאמר א, סימן ג, עמוד סג. -- צדקרי והסנהדרין נענשו על שהתירו לנבוכדנצר נדרו שלא בפניו, מאמר א, סימן ל, עמוד מב. סימן נג, עמוד סז. -- העונש למצרים היי בדין ובמשפט, מאמר א, סימו לו, עמוד מז. - אני קצפתי מעט והמה עזרו לרעה, ונעגשו בני אפרים על עברם על השבועה, מאמר א, סימן עה, עמוד צ.

# 2011 25

ברכות פ"א, מדשביק טעמא אחרינא ש"מ דנקט טעמא קמא להלכתא, מאמר ב. סימן לה, עמוד רלו. - פ"ג סיי כי, מאמר ג, סימן מד, עמוד תמט. -- פ"ד סיי כ"ב. ברכת הטוב קאי על הרוגי ביתר, מאמר א, סימן מה, צמוד נח. -פ"ה סיי ב', לשון ארמי מגונה אצל המלאכים, ומעדני יו"ט שם, מאמר ג, סימן כה, עמוד תכח. - יומא פי יוה"כ סיי י״ר, שבת הותרה אצל חולה, מאמר ב, סימן קטז, עמוד שכב. - מגילה פי הקורא עומד, הטעם למה אין מתרגמין עכשיו, מאמר ג, סימן טו, עמוד תכ. --מוע"ק פי ואלו מגלחין סיי פ. יש לחזור לקיים המצוות, מאמר ב, סימן ח, עמוד רו. - מו״ק, בשביל קושיא לא יסתור דין, מאמר ב, סימן קו, עמוד שיב. -סוף כתובות סי׳ י״ו, אין יוצאין מא״י רק בזה"ב, מאמר ב, סימן פח, עמוד רצא. - גיטין פי השולח, עבד שברח, מאמר ב, סימן קו, עמוד שיא. -- קידושין פ"א סיי י"ט, נשים מברכות על מ"ע שהו"ג, מאמר ג, סימן מד, עמוד תמח. - קיצור פסקי הרא"ש, מו"ק י"ד ע"א, מאמר ב, סימן פז, עמוד רפט. -- קיצור פסקי הרא"ש סוף הלי טומאה, אסור לכהן

ליכנס לביה״ק, מאמר ב, סימן צז, עמוד שא. — תשובת הרא״ש כלל ה׳ אות ד׳, א״א להשביע הנולדים רק באלה, מאמר א סימן לד, עמוד מה. — תשו׳ כלל י״ב, מי שנדר לעלות לא״י יש לו התרה, מאמר ב, סימן צב, עמוד רצה. — תשו׳ כלל י״ט סי׳ י״ז, מותר להציל בעכו״ם כשאין עילוי להם, מאמר א, סימן קז, עמוד קית. — תשו׳ כלל ל׳ סי׳ ט׳ כל המורים הלכות מדברי הרמב״ם ואינם בקיאין בגמ׳ טועין להתיר האסור, מאמר ב, סימן לא, עמוד מג. סימן פא, עמוד מג. סימן פא, עמוד קה. מאמר ג, סימן לה, עמוד תלו.

## רבינו יונה

שערי תשובה: שער ג' מדרגה ב' אות כב, אם אין לו בגד אין מחוייב לקנות בשביל ציצית, מאמר ב, סימן סס, עמוד רסו. — שער ג' סיי נ"ט, מי שאינו מחזיק במחלוקת על המתייצבים על דרך לא טוב נענש מפשעיהם, מאמר ב, סימן קלג, עמוד שמה. — פי' על אבות: והעמידו תלמידים הרבה, דמלמדין לכל אדם, מאמר ג, סימן מ, עמוד תמג. — היי זהירין ברשות, דא"א לירד לסוף דעתו, מאמר ב, סימן קנד, עמוד שסח. — אל תתחבר לרשע, מאמר א, סימן ק. עמוד קיב.

#### ררב"ו

תשובת הרדב"ו: סיי שס"ב, חכם שאסר איז חבירו רשאי להתיר משום דשויא חתיכא דאיסורא, מאמר ב, סימן קנא, עמוד שסך. -- ח״ב סי׳ תתל״ט, תרי תחיות יש, מאמר א, סימן נ, עמוד סד. -- ח"ג סיי תרמ"ז, סמכינו על האמוראים, מאמר א, סימן נב, עמוד סו. -- ח"ד סי׳ אלף צ״ג, אם נסתפק כדין דרבנן נלך לבקש הדין או כיון שהוא ספק נעשה ואח"כ נבקש הדין, מאמר ב, סימן לח, עמוד רלט. -- ח״ד סי׳ צ״ב, ישמעאלים הם בכלל עוע"ז, מאמר א, סימן קד, עמוד קטו. - ח"ו סיי כ"ה, סמכינן על תשובת הרמב"ם אם חולק על פסקיו. מאמר א, סימן לא, עמוד מג. – ללשונות הרמב"ם מי רפ"ט, כמ"פ חזר הרמב"ם

ממה שפיי בפיה"מ, מאמר ג, סימן יח, עמוד תכב. — אם כל בני עירו קורין לחתין ההין מותר לישא כפיו, מאמר ג, סימן כד, עמוד תכה. — כלל גדול דרש"י פרשן הוא ולא פסקן, מאמר ג, סימן ד, עמוד תח.

## רר"ק

יהושע י"א ט"ו, ארץ גושו, אין זה גשו של ארץ מצרים, ובדרש אומר כי גושו של אר"מ היא ונבלעת בתור ערי ישראל. מאמר ב, סימן קכט, עמוד שמ. -- יהושע ט"ו, ס"ג, יבוסי זה אינו משבעה אומות. מאמר ב, סימו יב, צמוד רי. -- מלכים אי י״ב לי, מתחלה לא אמר ירבעם כי לשם ע"ו הוא עושה אותם, מאמר א, סימו קלד, עמוד קלט. - שמואל א' כ"ו, י"ט, כי מגרשים אותי מנחלת ה' לגור ביו העכו"ם, מאמר ב, סימן פו, עמוד רפז. ישעי נ״ט ט״ו, וסר מרע משתולל. ---אינו נמצא כאלו שללו ובוזו אותו מז העולם, מאמר א, סימו קצה, צמוד קסח. ירמי ה׳ א׳, שוטטו בחוצות, כי --החסירים שהיו בירושלים היו מתחבאים בבתיהם, הקדמה צמוד טו. - ירמי׳ י״ד י"ג. יש אנשים שישפע אליהם הכח השכלי בכזו המדמה עד שידברו עתידות ויחלמו חלומות צודקות ומזה הכת היי נביאי הבעל ומפני זה היו מאמינים בהם, הקדמה עמוד יד. -- יחזקאל ל"ג כ"ה, והארץ תירשו, איך תירשו את הארץ ותעשו אלה המעשים שאינם טבע הארץ, מאמר ב, סימן מג, צמוד רמה. -- פיי הארוך על תהלים, סותר דעת הנוצרים, הקדמה עמוד יו. -- סוף תהלים, ישראל זכו לגסים לפי שבטחו בגלות בהי״ת לבדו, מאמר א, סימן סס, עמוד פד. -- בהקדמה לטפר המכלול, נאבדו מאתגו כמה ספרים ולא נמצא רק כ"ד ספרי תנ"ד, מאמר ג, סימן יז, עמוד תכא. סימן כח, עמוד תלא. w//519

תשוי סיי מ"ד, המורה מדברי הרמב"ם בלי בקיאות בלשונו סועה, מאמר א, סימן לא, עמוד מג. — סיי ק"א, אף שישוב א"י מצוה מ"מ מי שהגלם אינו מניתם לשוב ואסור לעלות בחומה, מאמר

ב, סימן ג, עמוד קצט. סימן קיד, עמוד שכא. — שם, הקונה שדה היא מצוה גדולה מן העליי, מאמר ב, סימן ט, עמוד רז. סימן יא, עמוד רט. — אין עצם ההליכה לא״י מצוה אלא מכח עוסק במצוה, מאמר ב, סימן קיח, עמוד שכה. — סי׳ שע״ט, דין חתיכא דאיסורא, מאמר ב, סימן קנא, עמוד שסה.

## רומב"א

יומא ל״ח, בוה״ו לג שייר לאו דלא תשוב למצרים, מאמר א, סימו ד. עמוד כד. מאמר ב, סימן ד, עמוד קצט. סימן סב, עמוד רס. - יומא ע״ג הלומד שלא לשמה, מאמר ב, סימו קכג, צמוד שלב. רבי יהושע בו גמלא שתיקו להושיב --מלמדים לתשב"ר אינו אותו יהושע בן גמלא שבזה"ב, מאמר ג, סימו ו. צמוד תט. -- קירושין ל"ו עקירת ע"ו אינה אלא בא"י, מאמר א, סימו צב, עמוד קח. - שכחת התורה, מאמר א, סימן קסט, עמוד קסב. - ציצית שאני דשקולה כנגד כל המצות, מאמר ב, סימן לד, עמוד רלד. ענין אסמכתא, מאמר ב, סימן פט, --עמוד רצב. -- דת ישמעאלים ע"ז גמורה לעניו יהרג ואל יעבור, מאמר א, סימו קד, עמוד קטו.

#### רמ"ע מפאנו

תשובות: סיי ק"ח צא ולמד כמה ראוי לגדור במקום בקעה שאפילו להקל באיסור התירו בכגון זה, מאמר ב, סימן קוב, צמוד שסה. -- סיי קי"ו פיהמ"ש לרמב"ם קטנותא הוא ולא מקשינן ליי מיניי, מאמר ג. סימן ד, עמוד תח. -- עשרה מאמרות: מאמר חקור דיו פ״ב, איו למדיו מו הכללות, מאמר א, סימן קכה, עמוד קלג. מאמר חק"ד ח"ב פ"ז, יגער ה' בך השטן וגו׳ הבוחר בירושלים, שמתגבר כנגד הפכו, ופיי יד יהודה שם, מאמר ב, סימו סח, עמוד רסו. סימן קמט, עמוד שסא. - מאמר חפ״ר ח״ר סי׳ י״ג, למחי׳ שלחם אלקים בגלות לסהר המקומות אשר נפוצו שמה, מאמר ב, סימן קי, עמוד שיז. --מלך נכנס לדין תחלה, לפי שהכל נמשכיו אחר המלוכה, מושל מקשיב על דבר שקר, מאמר א, סימן קכה, צמוד קלג. מאמר ב.

סימן נא, עמוד רנב. סימן קלד, עמוד שמט. -- גרים מינן אידחו, מאמר א, סימן לד, עמוד מו. -- כנפי יונה ח"ד סי׳ י״ב, הדר בא״י בחורבנה דומה כמי שאין לו אלוקי, אבל בבנינה דומה כמי שיש לו אלוקי, תוכן הענינים עמוד שעח.

#### 7117

ראש השנה פ"ד, נשים פסורות ממ"ע שהו"ג אבל עושות ומקבלות שכר, מאמר ג, סימן מד, עמוד תמט. - גדרים כג. מדר"י נשמע לרבנן דבהאי לא פליגי, מאמר ג, סימן ל, עמוד תלג. -- נדרים סה. המודר הנאה מחבירו אין מתירין לו אלא בפניו, מאמר א, סימן ל, עמוד מב. סימו נג, צמוד סז. -- ריש סידושיו, למה הקדים כסף לשטר, מאמר ג, סימן ג, עמוד תו. - ע"ז ז' חכם שאסר אין הבירו רשאי להתיר דשויי התיכא דאיסורא מאמר ב. סימו קנא, צמוד שסד. -- צ"ו י"ם, לשלש תלמודו לשלשה לימודים, מאמר ג, סימן כא, עמוד תכה. -- ע"ו כא. לפי שלא הסכימו הסגהדרין קרי ליי כיבוש יחיד, מאמר ב, סימן יז, עמוד ריד. תשרי סיי ל״ח, הכל מעליו וכופין רק — אם נתגרש, מאמר א, סימן ב, עמוד כב.

#### בשב"א

סוכה כ״ה, בדין עוסק במצוה פסור מן המצוה, מאמר ב, סימן קטז, עמוד שכג. -- שם, לשון ד׳ יצחק אמר אעפ״י דלא פליג, מאמר א, סימן קסח, צמוד קסא. -- תשוי סיי ר"ע ור"פ, מאמר א, סימן קם, עמוד קכא. -- תשר תי"ד, מי שדרש דברי מינות וכו' האיש ההוא העיד ונאמן על עצמו יותר ממאה ערים שאינו מזרע של אברהם וכרי רק מאותן שדין ורוחין, מאמר ג. סימן כו, צמוד תל.

# רשב"ם

עקב, כי הארץ הזאת טובה מכל הארצות לשומרי מצותיו. מאמר ב, סימן קלג, צמוד שמז. -- פסחים קו: אגריפס מלך כשר הרי, מאמר א, סימן פט, עמוד קה. -בבא בתרא סד: ד"ה אלא, מאמר ג, סימן ל, צמוד תלג. – צא: אין יוצאין מא"י בשביל שמפקיע עצמו ממצות, מאמר ב,

סימן ז, עמוד רג. סימן נו. עמוד רנו. -קיז. לאלה תחלק הארץ לכשרים וקדושים, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמג. -- קל: אין למדין מן ההלכות ולא מן התוספתות אלא מן הגמרא, מאמר ג, סימן ד, עמוד תז. שכות ינקב

מפתח

שו"ת ח"א סיי פ"ה, תמה מדוע פסקו דאין דין טומאה על ארץ העמים, מאמר ב, סימן צד, עמוד רצו. סימן צו, עמוד שא. -- סיי צ"ח, ויכות עם א' מחכמי פראג, מאמר ב, סימן צד, עמוד רצח. --עיון יעקב על ב"ב י ע"ב, חסד לאומים חטאת ויש להם זכות בעוה"ז, מאמר ב, סימן נ, עמוד רנא. של"ה

לך, צריך להיות בא"י בבחי גר כי א"י מכלה הרוצים לישב בה בתוקף, מאמר ב, סימן מ, עמוד רמא. -- לך, המרגלים הוציאו דברי קדושה לחולין חולין הוא להם, מאמר ב, סימו כלב, עמוד דשמ. -- ויחי, מקום שיעקב אבינו נסתלק עליו היי אייי, מאמר ב, סימן קכט, עמוד שמ. -- מסעי, כל אלו המסעות וכר שיהיו משולחים ומתפורים בכל העולם היא לטובה, מאמר ב, סימן קיא, עמוד שיז. -- שער האותיות אות אי, אין חיוב להדר אחר מ"ע, מאמר ב, סימן עג, עמוד רעב. - שער האותיות אות קי, מי שדר בא"י ואינו מקיים מה שמחוייב הוא פושע, מאמר ב, סימן מ, עמוד רמא. - שם, כל הדר בחו"ל וכוי מיירי אף בזה"ז, מאמר ב, סימן לא, עמוד רכט. -- שם, כל הנוסע לא"י נוסע בשביל לקדש את עצמו, מאמר ב, סימן מס, עמוד רנ. סימן עד, עמוד רעג. סימן קים, עמוד שכו. סימן קכז, עמוד שלח. -- בשם התה"ד דהערביים רשעים מבלבלים העובדי ה׳, מאמר ב, סימן פג, עמוד רפג. -- עשרה מאמרות מאמר ב, איך אפשר להשביע הנשמות, מאמר ב, סימן קכס, עמוד שמ. -- שם, ישראל מוכרחין לקיים התורה כי זהו חיותם, מאמר א, סימן לה, עמוד מו. -- מאמר ביהמ״ק בית אחרון, האותיות והתיבות הקדושות כולם רוחניות, מאמר ג, סימן

כה, עמוד תלא. -- מס׳ שבועות, לשנות דין אחד חייב למסור עצמו למיתה שלא לומר כן, מאמר א, סימן עו, עמוד צא. - הגלות הוא הכרח לטובת הקב"ה ולטובת ישראל, מאמר ב, סימן קיד, צמור שכא. -- שוטטו בחוצות, כי אלו לא היו יראים לגלות האמת בחוצות היו מנינים עליהם, הקדמה עמוד טו.

# תומת ישרים

תשרי סיי ס"ו, דעת הסמ"ג כרח"כ. מאמר ב, סימן נס, עמוד רנח. -- שם, הדר בא"י אסור לצאת, מאמר ב, סימן עו. עמוד ערה. -- שיטת הר״ח כהר״ם דיש חילוק בין וה"ב לוה"ו לענין כפיי, מאמר ב, סימן סו, צמוד רסד. - סיי ע"ב, אין לדחות הירושלמי אלא היכא דפליג אגמרא דידן, מאמר ב, סימן צג, עמוד רצו.

## תוספות יום מוב

מעשר שני פ"ה מ"ב, בנין ביהמ"ק קודם למלכות בית דוד כדאיתא בירושלמי, מאמר א, סימן נה, עמוד סס. - יומא פ״ה מ״ה, כשיבנה ביהמ״ק ב״ב כבר בא אליהו והתיר כל הספקות, מאמר א, סימן נח, עמוד עא. - שם, בנין יחוקאל דלעתיד לא פיי עפ"י חכו"ל, מאמר א, סימן ס, עמוד עב. -- יבמות פס"ו מ"ו, בת קול הוא מחודש מהבורא יתברך, מאמר ג, סימן טו, עמוד תיט. -- עדיות פ״ח מ״ז, אלי׳ יבוא יום אחד קודם משיח לבשר על ביאת הגואל, מאמר א, סימן ג, עמוד סב. -- אבות פ"א מ"ג, בשם מהר"ל דהעובד על מנת לקבל פרס הוי עדיין צדיק גמור, מאמר א, סימן עב, עמוד פח. -- פ״ה מ״ה, לא אירע קרי לכה"ג ביום הכיפורים, שאו מתגבר הס"מ, הקדמה עמוד יח. -- פתיחה למס׳ מדות. כשנוכה לבנין העתיד יגלה הקב"ה עיגינן וכרי להבין הסתום ברברי יחזקאל, מאמר א, סימן נה, עמוד עא. -- פרה פי״א, הרמב"ם סומך עצמו עמש"כ במקום אחר, מאמר א, סיי ח, עי כח. -- ידים פ"ר מ"ה, לשון עברי הוא לשון הקודש, מאמר ג, סימן סז, עמוד תכ. -- בפרי על הפטורה פי תצוה, אלי עתיד לדרוש ענינים מבנין

תרומת הדשן

הבית שאין אנו מבינים עכשיו, מאמר א. סימן נח, עמוד עא.

#### תניא

שו"ע ס" מ"ז סעיף י', נשים מברכות ברכה"ת שחייבות ללמוד מצות שלהן, מאמר ג, סימן מט, עמוד תנב. — ה' ת"ת פ"א ס"א, בימיהם היו מספרים הרוב בלשון הקודש, מאמר ג, סימן טו, עמוד תיט. — פ"ב סי"ב, בהרהור אינו יוצא ידי חובת ולמדתם אותם, מאמר ג, סימן יא, עמוד תיד. — פ"ג בקו"א, שגי מצות

אברבנאל, ישועות משיחו, יש ג׳ זמנים

יש בת״ת, מאמר ג, סימן לו, עמוד תלח.

— לקוטי אמרים בהקדמה, ביודעי ומכיריי
קא אמינא, מאמר א, סימן קפא, עמוד
קענ. — פ״א, בינונים מחצה זכיות ומחצה
עבירות, מאמר א, סימן מ, עמוד נג. —
פ״א, העובר אפילו על איסור קל של
דברי סופרים מקרי רשע, מאמר ב, סימן
קכז, עמוד שלח. — ת״א פכ״ח, לא נאמרו
דברים ההם אלא לצדיקים, מאמר א, סימן
קפא, עמוד קעד. — בסידור, בענין הקפות,
מאמר א, סימן קפ, עמוד קעב.

סדר הא"ב: בית שלמה יו"ד ח"ב סיי צ"ד, מצות

ת״ת דוחה ישוב א״י, מאמר ב, סימן קב, עמוד שז.

כתבים ופסקים סיי פ״ח, דע שבודאי

מעלה גדולה לדור בא"י מ"מ כיון שיש

שם בני ברית מערביים נחשבים לרשעים

גמורים וכוי, מאמר ב, סימן פג, עמוד

רפג. סימן קכז, עמוד שלז. סימן קלג,

עמוד שמה. -- עזה אין הפרש בקדושתה

בר ממעשרות, מאמר ב, סימן ז, עמוד

רד. -- כשהרמב"ם מאריך בטעם הוא

העיקר, מאמר א. סימן לא, עמוד מג.

שו"ת יו"ד ח"ב סיי קטו, מ"ע ספקו להקל, מאמר ב, סימן ס, עמוד רנט. — בנין ציון שו"ת סיי אי, בענין קרבנות, מאמר ב, סימן כט, עמוד רכח.

בעלי התוספות דברים, משל דמשה ובלעם, מאמר א, סימן קעו, עמוד קסט. ברוך מעם, סוגיא דקנין פירות, בענין מ״ע ספיקו להקל, מאמר ב, סימן ס, עמוד רגט.

כרטנורא, אבות פ"א מ"ה, המתחבר לרשעים אעפ"י שאינו עושה כמעשיהם וכוי, מאמר א, סימן קמ, עמוד קמד. גופי הלכות, מה שלא הוזכר בגמרא משבשתא הוא, מאמר ב, סי' לד, עמוד רלה. מאמר ג, סימן ד, עמוד תז.

גליון הש"ם לרעק"א, חולין ד: אין למדין מן הכללות, מאמר א, סימן קכה, עמוד קלג.

דברי היים שו"ת או"ח ס" כ"ג, איסור מאשין מצות, וח"ב או"ח ס" א", איסור מאשין ציצית, מאמר א, סימן קמג, עמוד קמו. — השמטות פי ויקהל, הרוב הם מערב רב, מאמר א, סימן קמח, עי קנ. דברי יחזקאל, בגנות האומרים ליטע לא"י לילך שם בשרירות לבם, מאמר ב, סימן נד, עמוד רנד. סימן קמד, עמוד שנח. — תשו" א' בענין קברי צדיקים אין מטמאין, מאמר ב, ס" צח, עי שג. דרך פקודיך, לומר לשם יחוד, מאמר ב, סימן מז, עמוד רמו.

סימן קיב, עמוד קכה. מאמר ג, סימן כו, עמוד תכט.

כו, עמוד תכט.

אור האמת הקדמה, עוובי תורה יהללו
רשע וגוי, מאמר א, סימן קעח, עי קעא.
אור החיים להיעב"ץ, הקדמה עמוד ה.
אור זרוע תשוי סיי תשנ"ד, התלמוד
שלנו כמה גירסות משונות יש בו,
מאמר ב, סימן לה, עמוד רלה. — שם,
אין לסמוך על שום ברייתא דלא הובאה
בש"ס, מאמר ג, סימן ד, עמוד תז.
בש"ס, מאמר ג, סימן ד, עמוד תז.
ב, סימן מז, עמוד רמה.

אור לישרום, אוסף מכתבים, מאמר א, סימן קיז, עמוד קכח. אלה מסטי, מששה במלר של חמד שאוה

אלה מסעי, מעשה במלך של חסד שצוה לבנות ביהמ״ק על הוצאותיו, מאמר א, סימן סה, עמוד פב.

שולט בכל העולם ונוסף ע"ז בא"י שם אלקים הויי, מאמר ב, סימן לו, עמוד רלז. ארעא דרכנן, הנשבע שלא לדור בא"י. מאמר ב, סימן נו, עמוד רנה. מאמר ב, סימן נו, עמוד רנה. ארץ החיים, אם הגאולה תהיי בעתה

יהיי תחה"מ וביאת ומשיח ובנין בהמ"ק בפ"א, מאמר א, סימן סא, עמוד עה. באר שבע, הורית ב. דרכו של רש"י

להביא הפשט היותר פשוט, מאמר ג,

סימן ד, עמוד תח. בית אפרים שו״ת יו״ר סיי נ״ד, ברין הפקעה, מאמר ב, סימן עא, עמוד רסט.

לביאת המשיח, מאמר א, סימן עא, עמוד כו, פו. — בדה"י לרומיים יש אריכות בענין אור בן כוויבא, סיי קלט, ע׳ קמג. — משמיע רש ישועות, רבנן דנו את בן כוויבא למיתה ונהרג ע״י אוה"ע, סימן נג, עמוד סח. מנ"ג, מאמר אל סימן טו, עמוד לה. — יו"ד סי מא א, סימן טו, עמוד לה. — יו"ד סי מא תנ"ד, מאמר א, סימן ח, עמוד כו. סימן לה, עמוד מו. מאמר לה, עמוד מו. מאמר ב, סימן ב, עמוד בן קצת. סימן לה, עמוד רלת. סימן נ, עמוד בן רנ. סימן קו, עמוד רלת. סימן נ, עמוד מו.

ב, סימן קו, ע' שיא. סיי קכב, ע' של. אגרא דכלה בהקומה, ע"י עסק התורה יתקן מדותיו, מאמר ב, סימן מז, עמוד

רמה. — קרח, להבחין אם תשוקתו לדבר הוא מצר הקוושה או מצד היצר, מאמר ב, סימן קג, עמוד שסג. אגרת שמואל, אלימלך לא ברח

תנ"ז, מאמר א, סימן פו, ע' קג. מאמר

מחברת פרוצים ובבוא אליו צרה לגוף
וילך, מאמר ב, סימן קלה, עמוד שמט.
אהבת יונתן, הפטורת ואתחגן, אף
אם כל האומות יסכימו שיהי קיבוץ
גלויות חלילה שתלך שמה, מאמר א,
סימן טז, עמוד לה. מאמר ב, סימן
קט, עמוד שיד. — הפטורת בלק, הי
יציל את ישראל ממלחמת גוג ומגוג,

מאמר ב, סימן קט, עמוד שיד.

אחל יעקב סי עי, לבטל מנהג שהנהיג

הש"ץ לישא כפים בכל יום, מאמר א.

האלף לך שלמה אה"ע סיי ק"ו, מ"ע

ישוב א"י לא חל בזה"ז, מאמר ב, סימן

סד, עמוד רסב. — סיי קי"ח, בזה"ז

אין מצוה ליסע לא"י, סימן קד, עמוד

שי. — סיי ק"כ, אם מכוין לכונה אחרת

אינו יכול לכוף לעלות, סיי קכב, עי של.

הגחות אשרי מו"ק פ"ב, בדין כותבין

עליו אונו, מאמר ב, סיי סג, עי רסא.

הגהות מיימוגיות מלכים פ"ה, בשם

ר"א ממיץ, מאמר ב, סיי נז, עמוד רנו.

הגהות מרדכי סוף כתובות, בשיטת

רו"ב, מאמר ב, סימן סה, עמוד רסג.

רו"ב, מאמר ב, סימן סה, עמוד רכג.

זכות אכות, מעשה שהיי בשאלת חלום שהשיבו מן השמים שאסור למרוד, מאמר א, סימן עה, עמוד צא.

ורע קורש, משפטים, לא תקח שוחד, מאמר א, סימן קנס, עמוד קנו. — תצא, כי תבנה בית חדש, ע"י עבודת הצדיקים נבנה ביהכמיק של מעלה, הקדמה ע" י. — פסח, מי שאינו שונא את הרשע אינו יכול לאהוב את הצדיק, מאמר א, סימן קעח, עמוד קעא.

חבת הארץ, מאמר ב, סיי קה, עי שיג. חוות דעת סיי קייי, אין ליפטור מכח ס"ם מקיום מצוה, מאמר ב, סימן ס, עמוד רנח. — הקדמה לפיי פלגי מים על איכה, הקדמה עמוד ה. -- שם, חטא חטאה, מאמר ב, סיי מז, עמוד רמז. חוות יאיר סיי ס״ו, אפשר לא חייבה התורה לשלח האם רק כשרוצה ליקח הבנים, מאמר ב, סימן עא, עמוד רעא. סיי ר״י, מדוע לא עלו גדולי ישראל — לא"י, מאמר ב, סימן קד, עמוד שט. היי אדם כלל ס״ח אות י״ט, אם מחויב לילד לעיר אחרת עבור שופר ואתרוג, ונ"א שם, מאמר ב, סימן עב, עמוד רעא. חפד לאברהם, מעיין ג', כל הדר בא"י נקרא צדיק, מאמר ב. סימן קכז, ע׳ שלו. מורי אכן, מגילה, מנין דגדול ת״ת מבנין בהמ"ק, מאמר ב, סיי לד, עי רלד. יד אפרים, סיי תקסית, גם בזה"ז חינוך הבית מצוה היא אף בחו"ל, מאמר ב, סימן סד, עמוד רסב.

יד מלאכי, כללי הש"ס הם רק על דינים בזה"ז, מאמר א, סימן מ, עמוד נג. — כללי הרמב"ם, סימן ח, עמוד כח. מאמר ב, סימן מח, עמוד רמט. — לא אמרינן לא פלוג אלא במילתא דהוי תנאי בי"ד, מאמר ב, סימן עז, עמוד רעו.

מפתח

יושר דכרי אמת, ח"א ס"י ט"ז, בענין הכתבים מהרד"ב ז"ל, מאמר א, סימן קפא. עמוד קעג. -- ס"י י"ח, דברו חכמים בהוה, כמו שהם היו, מאמר ב, סימן קל, עמוד שמב.

יימכ לב, שמות, שלא שינו את שמם, מאמר א, סימן קמג, עמוד קמו. יימכ פנים, ביהמ״ק העתיד יהיי בידי אדם ואח״כ יבא משמים בנוי ומשוכלל, מאמר א, סימן סא, עמוד עה.

ים של שלמה יבמות פ"ד סיי נ"א, ברייתא שבתלמוד עיקר נגד הספרי, מאמר ג, סימן ד, עמוד תז.

יכוד העכודה, בענין העושה שלא לשמה, מאמר ב, סימן קכד, עמוד שלד. יערות דכש, הס"א מזמין מצוה לבעל עבירה שיה" לו יניקה מזה, מאמר ב, סימן מז, עמוד רמז.

יש מדר למשנה, חלה פיד, שיטת רי"ף ורא"ש וטור דישוב א"י אינה מצוה בזה"ו, מאמר ב, סימן סג, עמוד רסא. סימן צ, עמוד רצג.

כדורי, מאמר בי אות סייח, אברם אבינו דיבר בבי לשונות, מאמר ג, סימן טז, עמוד תכ. — מאמר ד. סיי כייג, מלכי ישראל שעבדו ע"ז, מאמר א, סימן קלא, עמוד קלו.

כרתי ופלתי סיי ק"י, מילחא דלא שכית שיבא משיח בלי בשורת אליי באחישנה, מאמר א, סימן נג, עמוד סת. — פלתי סיי ט"ו סק"ג, למנוע ממצוה לא אמרינן ס"ס, מאמר ב, סימן ס, עמוד רנס.

כפות תמרים יונא ע"ה, איך אפשר לפסוק הלכה ע"י הנס של מן, מאמר ב, סימן טו, עמוד ריב.

כתנות אור נצבים, עונש העברה על השבועה, מאמר א, סימן עה, ע' צג.

לכוש, תפלין כל היום דאוריתא הוא, מאמר ג, סימן יט, עמוד תכג.
לחם רכ, במקום שאין רשות לפסוק דיני ממונות אין בקיאין בהם, הקדמה עי י.
ליקומי הר"ן סי די, בעיקבא דמשיחא יהי מבול של אפיקורסות ויכנס אף בלב הכשרים, מאמר ב, סימן קנ, עמוד שטג. — שיחות הר"ן סי ל"ה, הולך ונמשך אפיקורסות גדול בעולם, שם. — ונמשך אפיקורסות גדול בעולם, שם. — שם סי כי, איך יוכלו לעמוד אנשים מועסים נגד כל העולם, שם.

לקומי אמרים מהרמים מוויטבסק ז"ל מכתב בי, רק מי שבטוח בפרנסה יסע לא"י, מאמר ב, סימן נח, עמוד רנז. לקומי הלכות, הלכות סוטה, עכשיו שנתרופפה קבלת האבות מותר ללמוד תושב"כ לבנות, מאמר ג, סימן מח, עמוד תנא. סימן מט, עמוד תנא. סימן מס הברכה וקבצנו לקומי מחרי"ח, נוסח הברכה וקבצנו

לקופי מהרי"ח, נוסח הברכה וקבצנו יחד מארבע כנפות הארץ, מאמר א, סימן כב, עמוד לח.

מבוא התלמוד, אפושי פלוגתא לא משינן, מאמר א, סיי קסח, עמוד קסא. מאירי כתובות קיא. כל מקום שחכמה ויראת חטא מצוין שם דינו כא"י, מאמר ב, סימן צא, עמוד רצד. — שם, בדרך צחות אמרו ברוך המקום שהרגו, מאמר ב, סימן פ, עמוד רפ.

מגרלת אמתר על ספה"מ, למה השמיט הרמב"ם מצות ישוב א"י, מאמר ב, סימן ב, עמוד קצח.

מדרש תלפיות ענף הצלחה, העוברים על החרם מצליחים כדי להפרע מהם, מאמר א, סימן מה, עמוד נח.

מהרר"ל תשרי סי קצט, אין ללמוד תורה לנשים דהוי כמלמדה תיפלות, מאמר ג, סימן מא, עמוד תמד. — שם, בימי חזקי שהיי סומאה וטהרה היו בקיאין בו, מאמר ג, סימן מג, עמוד תמו.

מהריב"ל ח"ג סיי י"ב, אם ברירא להו מילתא להפוסקים מחזיקים דבריהם גם בטעמים אחרים, מאמר ב, סימן ז, עמוד רה. — שם סיי מ"א, דעת התוס' דאין בזה"ז מצוה לדור בא"י, מאמר ב, סימן סו, עמוד רסד.

מחרלב<sup>ת</sup>ח, לחזור ממעשה יש נגיעה, מאמר א, סימן קעה, עמוד קסח. — דין שאינו מבואר בראשונים אי אפשר להוציא מן התלמוד, מאמר ג, סימן יד, עמוד חיח. — בקונטרט הסמיכה, אין אומרים אחרי רבים להטות אלא כשהוא רובו מתוך כולו, מאמר א, סימן קעג, עמוד קסה.

מהר"ם ן' חכיב, לברר האמת והשקר אפשר לסמוך על גבואה. מאמר א, טימן לו, עמוד מט. — גרים שנתגיירו בשעת יצ"מ אינם חשובים כגרים בזמן הגלות, מאמר א, סימן מא, עמוד נה. מהר"ץ חיות הגהות על סנהדרין יא, בת קול נקרא כן משום שהוא במדה, מאמר ג, סימן טו, עמוד תיט.

מהרשר"ם, אין הלכה כתלמיד במקום הרב, מאמר ב, סימן פה, עמוד רפן. מהרש"ל בהקדמה על ב"ק, כמ"פ יש בתוס" סתירה בדבריהם לפי שבמק"א הוא ר"ת ובמקום שני דברי ר"י וכוי, מאמר ב, סימן קכג, עמוד שלג.

מהרש"ם בהגהותיו לסי אורחות חיים ה' פסח סי תל"א, בענין שלות הקן, מאמר ב, סימן ע, עמוד רסז. סימן עג, עמוד רעב.

מוצל מאש סי ייג, אין לפטור עצמו מקיום מצוה מטעם ספק ספיקא, מאמר ב, סימן ס, עמוד רנח.

מזרחי, ויקהל, למה הוצרך קרא שאין בנין ביהמ״ק דוחה שבת, מאמר א, סי׳ סד, עמוד עס. — עקב, לדבר בם, משעה שהבן יודע לדבר, מאמר ג, סימן א, עמוד תג. — תבוא, ארמי אובד אבי, כמה ספרים נפסדו מאתנו, מאמר ג, סימן יו, עמוד תכא.

מחולת המחנים, אלו שאין להם מורא שמים ס"ת שלהם הוא ע"ז, מאמר ב, סימן קמו, עמוד שס.

מחנה חיים, אסור ליכנס לבית ריפורם, מאמר א, סימן קס, עמוד קכ. מלא הרועים, סוגיא דעשה דוחה לית, מאמר ב, סימן קסז, עמוד שכב. מלאכת שלמה, מעשר שני, בענין

ביאת המשיח וכנין ביהמ״ק, מאמר א, סימן סא, עמוד עד.

מלכר"ם ישעי, מי בקש זאת מידכם, אם אינכם מכוונים ללמוד שם יראת הי אינכם עושים בזה שום מצוה, מאמר ב, סימן מה, עמוד רמו. — משלי, שמים לרום וארץ לעומק, מאמר ב, סימן קנה, עמוד שסח. — בתחלת התגלות המשיח לא יהי לו מלוכה עד שיחזור כל ישראל בתשובה, מאמר א, סימן נז, עמוד ע. מצורת הלוי, המחפים הם כעוברי עבירה מאמר א, סימן קמ, עמוד קמד. מאמר א, סימן קלו, עמוד שנ.

מנחת חינוך מצוה חל"ו, כיבוש ע"י
רוב ישראל יש לו דין א"י וצריך לרדוף
אחר ע"ז, מאמר א, סימן צ, עמוד קו.
— מצוה חס"ב מסית חמור ממדיח
דרבים לא מימשכי, מאמר ג, סימן כ,
עמוד תכד.

מסלת ישרים הקדמה, ענינים הידועים לאדם אם אינו עוסק בהם אין לו בהם הרגשה, מאמר ג, סימן לו, עמוד חלט. מערני יום מוכ בהקדמה, בענין סדר הלימוד, מאמר ג, סימן כא, עמוד חכה. מעיין החכמה, דף לה: אות סח, דעת הרמב"ן כהראב"ד דהלאו לא ישבו בארצך קאי על זי האומות, מאמר ב, סימן י, עמוד רט.

מעין גנים, הקדמה עמוד טז. מאמר א, סימן קעט, עמוד קעב.

מעשר אכות, אחינו בגולה מחזיקים ידי אחיהם יושבי א"י ומקיימים בזה מצות ישוב א"י, מאמר ב. סימן קז, עמוד שיב. — חרם על לימוד לשון נכרים בא"י, מאמר ב, סימן קלו, עמוד שנא. מאמר ג, סימן כס, עמוד חלב.

מעשה ידי יוצר, בענין השבועות, מאמר א, סימן עט, עמוד צח.

מצודות דוד משלי כח, ד, עוובי תורה
יהללו רשע, המהללים את הרשע גרועים
ממנו. מאמר א, סימן פט, עמוד קה.
מקור חיים ה' פסח בדיקה וביטול,
דהי ס"ד שצריך לחזור אחר הבדיקה,
מאמר ב, סימן ע, עמוד רסז.

מראה יחזקאל, שו״ת סיי נ״ד, אינו מחוייב להביא עצמו לידי חיוב, מאמר ב, סימן עב, עמוד רעא.

נועם אלימלך באגרת הקודש, יושבי ארץ כנען אמרו על א"א שגרם הרעב, הקדמה עמוד ח.

נועם מגרים, מסות, שהעמידו דבריהם על דין תורה, על העבירות אמרו שהוא ד"ת, מאמר ב, סימן קמט, עמוד שסב. — שם, כל הרע אויב בקודש, כל מה שהרע אומר שהוא בקודש, מאמר ב, סימן קלט, עמוד שנג.

לזר הקורש, ביר פי סי סי ייא, מאמר א, סימן קנא, עמוד קנב. — פי צ״ה סיי בי, מאמר ב, סימן קי, עמוד שיו. כש חי', מאמר ב, סימן קח, עמוד שיג נשמת כל חי, סי מ״ט, לא קיי״ל כר״י דכל העולה מבבל, מאמר א, סימן פ, עמוד כט. — שם, ליישב דברי מהרי״ט, מאמר ב, סימן פה, עמוד רפו. — שם, דעת הבה״ג כרח״כ, מאמר ב, סימן פה, עמוד רפו.

סדר הדורות, מ״ש בגמרא דבן כוזיבא מלך ב׳ שנים ומחצה הכונה על בן כוזיבא האחרון, מאמר א, סימן מה, עמוד גה.

מדר היום, אנשי טולטילא לא עלו עם עזרא, מאמר ב. סימן קה, עמוד שי.

עורא. מאמר ב, סימן קה, עמוד שי.

מוכת שלם, מאמר ב, סימן קה, עי שיג.

ממא החיי, בזה"ו אין בעליי לא"י אפיי
מצוה דרבנן, מאמר ב, ס"י נו, עי רנו.

מפורנו, ראה, מופתים אפשר על ידי
כישוף, מאמר א, סימן מו, עמוד ס.

מפר החיים, אל תהי סעודת מרעים על
בעיניך, מאמר ב, סימן מ, עמוד רמא.

מפר הישר לר"ת, אם יודמן לאדם
עיכובים ידע כי הבורא מואס בו, מאמר
ב, סימן קד, עמוד שי. — לטותא המורה
מרגמ"ה על כל המשבש תלמודא, מאמר
ג, סימן ה, עמוד תח.

ספר יוחסין, ר"ע נתייאש מבן כוזיבא כשראה שלא מריח הרשעים, מאמר א, לט, עמוד ג. טימן גב, עמוד סו. עצמות יוסף, קידושין, טעם דלא

אמרינו לא זו אף ז: חלח בבי בבות, מאמר ג. סימו ב, עמוד תד.

שרבי נחל, שלח, עפ"י הי יחנו, כיוו

שהלך עמהם א"י היי הכל מקום אחד. מאמר ב, סימן קכט, צמוד שמ. ערוך השלחו, או״ה סי ש״ו, איסור קריאה בלע"ו גזירה משום שטרי הדיוטות, מאמר ג, סימן ה, עמוד תט. ערוך לנר, סוכה מ״א, ביהמ״ק העתיד יבנה בידי אדם ואח"כ יבוא משמים לתקן, מאמר א. סימן סא, עמוד עה. פאת השלחן, המרגלים לא דברו כזב רק חשבו זאת לרעה וגינוהו, מאמר ב, סימן קלב, עמוד דשמ.

פנים מאירות, חיש יויד סיי מיא, מי שאכל עוף שנמצא אח״כ טריפה אונס הוא ופסור, מאמר ב, סימן ס, ע׳ רנט. פרי חדש או״ח סיי תצ״ה, מגבן אסור משום בונה, מאמר א, סימן סא, עי עה. סי ק"י סקי"ג, מאמר ב, סימן צט, צמוד שה.

ציצת נוכל צבי, מאמר.א, סימן קעה, צמוד קסו.

צל"ח. ברכות, למה לא נזכר בנין שלישי, מאמר א, סימן סב, עמוד עו. -- נדב ואביהו מתו במקום קודש דאכתי לא נצטוו בפרשת טמאים, מאמר ב, סימן צט, עמוד שה. - ברכות כה: מנעו בניכם מן ההגיון, שלימוד המקרא לומדין גם אותן שיש להן דעות נפסדות מאמר ג. סימן יג, עמוד חטז.

צמח ה' לצבי, ראה, אבד תאבדון, מאמר ב, סימן קכט, עמוד שלט. צמה צדק שוית יו"ד סיי צ"ב, כדין

לצאת לשיירה בי ימים קודם השבת, מאמר ב, סימן עא, עמוד רסח.

צפנת פענה, בדין עשה דונתצתם, מאמר ב, סימן צר, עמוד קט. קדושת לוי, דרוש לפסח, כהא לחמא, אלו שאין עושין רצונו של מקום הם רשעים, מאמר א, סימן קעז, עמוד קע. קחלת יעקב, מענה לשון, ח"ב אות רי"ב, לשון וכן הוא יותר מחודשת,

מאמר ב, סימן פה, עמוד רצ.

קובץ מכתבים, מאמר א, סימן קמנ, עמוד קמז.

קול יודא, לשון עברי הוא לשון הקודש. מאמר ג, סימן טו, עמוד תכא. קונפרם שלש תשובות, מאמר ב.

סימן עא, עמוד רסט.

ראשית חכמה בהקדמה, תורה הוא לשון הוראה, מאמר ג, סיי לו, עי חלח. רו"ה, בדין אין מפליגין בספינה, מאמר ב, סימן עא, עמוד רסח.

ריבב"ו. שקלים פ"ג מ"ב, מאמר ג, סימן יד, עמוד תיח.

רידב"ו, ודם ענב תשתה חמר, ביהמ״ק קודם למלכות ב"ד ויהיו ענבים מיעוטים מאמר א, סימן סז, עמוד פג.

דיין להתפלל על צרכיו אלא בלה"ק, מאמר ג, סימן ג, עמוד תו. -- כתובות, האידנא א"א לדיין למימר קים לי בגויי, מאמר ג, סימן מ, עמוד תמד. -- דין דאין יוצאין מא״י נוהג בוה", מאמר ב, סיי פט, עי רצא.

ר"ש מקינון, מאמר ב, סי צט, עי שה. רשב"ק, מצות ישוב א״י הוא מ״ע, מאמר ב, סימן ג. עמוד קצט. - מאמר ב, סימן עה, עמוד רעו.

רשב"ש, תשרי סרי אי, מצות ישוב אייר לדעת הרמב"ם היא מצוה דרבנן, מאמר ב, סימן נו, עמוד רנה. -- סיי בי,

מצות ישוב א"י אינה מצוה כוללת. מאמר ב, סימן ג, עמוד קצט.

רש"ש, מעשר שני פ״ה בנין ביהמ״ק קודם לקבוץ גליות וקבוץ גליות קודם לתחה"מ מי יום, מאמר א, סיי נו, עי ע. שאגת ארו', סיי ייב, הוכרת יצ"מ אי סגי בהרהור, מאמר ב, סימן לה,

צמוד רלה. -- סרי כ״ט לי, בענין דחורי או הותרה, מאמר ב, סיי קטז, צי שכג. שארית יוסף, דרך הגמי לקצר משניות של טהרות, מאמר א, סיי קט, עי קכא. שדי חמד, מערכת הי אות קייח, לשון הי אומר לא משמע דחזר בו, מאמר ב, סימן פד, עמוד רפד. -- מעי חמץ ומצה בענין מאשין מצות, מאמר א, סימן קמג,

עמוד קמו. -- כללים מצי אי אות רמג,

מאמר ב, סימן נז, עמוד רנו. -- כללי הפוסקים סיי ט"ז אות י"א, מאמר ב, סימן פא, עמוד רפא.

שואל ומשיב, שוית חייג סיי פייו, כמ"ע אינו מועיל רוב, מאמר ב, סימן ס, צמוד רנט.

שימה מקוכצת, כתובות קי: כל היוצא מא"י לחו"ל כאלו עוע"ז, מאמר א, סימן יג, עמוד לג. -- ב״ק ט: בשם הראב"ד, וכי יש דמים למצות, מאמר ב, סימן נט, עמוד רנז.

ש"ד על התורה, ויגש, ואת יהודה שלח לפניו, שנשתלחה רצועה מא"י לגושן, מאמר ב, סימן קכס, עמוד שמ. שמלה חדשה. סיי אי אות וי, שו"ב צריך שיהיי יודע ספר, מאמר ג, סימו לה, עמוד חלז.

שמרו משפט, מאמר ב, סימן קח, צמוד שיג.

שערי צדק, תקנה לגרש רווק מאיי. מאמר ב, סימן קכא, עמוד שכח.

שפת אמת למהר"ם חאגיו, בהחוקת ידי תושבי א"י מקיימים מצות ישוב א"י, מאמר ב, סימן קו, עמוד שיג. – בענין המרגלים, מאמר ב, סימן קלא, עמוד שמב.

תומים, סיי ייו סקייג, ינאי מלכא צדוקי הי ולא שייך ביי וגשיא בעמך לא תאור, מאמר א, סימן קלג, צמוד קלח. דעה שלא הובאה בשו"ע אף המוחזק --לא יוכל לטעון קים ליי כותיי, מאמר ג, סימן מג, עמוד תמח.

תורה תמימה, ואתחגן, חיוב לימוד הלשון מקרא דלדבר בם, מאמר ג, סימן א, עמוד תג. – למה השמיטו הפוסקים לימוד לה"ק, סימן ה, עמוד תח. -עקב, תמיהא על השאג"א, מאמר ב, סימן לה, עמוד רלו.

תורת חיים, ב״ק פז. טעם גדול המצוה ועושה, מאמר ב, סימן סח, עמוד רסו. תקנות תמכין דאורייתא, מאמר ג. סימן י, עמוד תיב.

תשב"ץ, חיג סי רי, טעם הכל מעלין לא"י בשביל מצות התלויות בה, מאמר ב, סימו ז, עמוד רג, ועמוד רה.

# מפתח הענינים

## אהכת ישראל

אוהבו של אדם אומר לו השמר בעצמך, אבל שונאו אומר לו אל תתיירא כדי להפילו, מאמר א, סימן קעו, עמוד קסט. מאמר ב, סימן קמג, עמוד שנו. — האוהב ישראל אינו מחגיף לרשעים, מאמר א, סימן קעו, עמוד קסט. — מי שאינו שונא הרשע אינו יכול לאהוב הצדיק, מאמר א, סי׳ קעה, ע׳ קעא.

#### אחרי רבים להפות

רק כששתי כחות החולקות יודעים בחכמת התורה בשוה, מאמר א, סימן קנה, עמוד קנה. — מי שיש לו גגיעה א"א לצרפו לרוב, שם. — יחיד ורבים, אם יחידו של עולם הוא עם הרבים אז הלכה כרבים, מאמר א. סימן קנז, עמוד קנו. — מי שכבר עשה מעשה כסופא לי' מילתא למיהדר, סימן קעג, עמוד קסה. — הדרים בא"י אין לצרפם לדון בענין הממשלה, סימן קעא, עמוד קסד. — אחרי רבים להטות הוא רק אם הוא רובא מתור כולו, סימו קסה, עמוד קעג.

# ארץ ישראל

א"י ניתנה על תנאי של קיום התורה, מאמר ב, סימן מג, עמוד רמג. -- א"י אינו תחת שר רק תחת הקב"ה, מאמר ב, סימן כח, עמוד רכז. -- גם בזה"ב דרו נכרים בא"י, מאמר ב, סימן לא, עמוד רל. - לעולם ידור בא"י בעיר שרובה עכו״ם, אבל לא ברובה כופרים, מאמר ב, סימן לג, עמוד רלג. -- א"י אינה סובלת עוברי עבירה, מאמר א, סימן קג, צמוד קיד. מאמר ב, סימן מ, צמוד רמא. -- בא"י הצוגשין חמורין יותר, מאמר ב, סימן ה, עמוד רא. סימן סח, עמוד רסו. סימן קמ, עמוד שנד. -- הדר בא"י דומה כמי שיש לו אלפי, מאמר ב, סימו נד, עמור רנד. - כ"מ שחכמה ויראת חסא מצוין שם דינן כא"י, מאמר ב, סימן צא, עמוד רצד. - הדר בא"י שרוי בלא עון, רק אם דר לשם מצוה, סימן קכב, עמוד של. -- אם נוסע לא"י שלא לשם מצוה אינו יכול לכוף אשתו, שם. -- הדר בחו"ל דומה כמי שאיז לו אלקי לפי שאיו שם קרבנות, סימו כט, עמוד רכח. - א"א שישדרו בנ"י מא"י לנמרי מפני ביטול המוצדות שהם אותות האומה, מאמר א, סימן כג, עמוד לח. סימן מ, עמוד גב. מאמר ב, סימו קטו, צמוך שכו. -- כל הדר בא"י נקרא צדיק, מאמר תמוה בחסל"א, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלו. --ארמת הקודש אינה מקבלת כל' טומאה אלא מתקפלת ובאה תחתיה רצועה מארץ העמים, סימן קכט, עמוד שלט. -- השטן בוחר בירושלים להתגבר שמה יותר, סימן קמט, עמוד שסא. - אתרוג המורכב מא"י חמור ממורכב בחו"ל, ואיסור אתרוגי שביעית, סימן עא, עמוד רסט. -- על ידי העבירות מטמאין את הארץ ונמשכת הטומאה גם בפירותיי, מאמר א,

סימן סו, עמוד פג. — אם מפליגים בקדושת א"י בלי מורא שמים זהו ענין ע"ז, מאמר ב, סימן קמו, עמוד שס.

# בית המקדש

ע"י מעשה הצדיקים נבנה ביהמ"ק של מעלה, והרשעים מחריבין אותו בעונם, הקדמה עמוד י. — בנין ביהמ"ק אם קודם למלכות בית דוד, מאמר א. סימן נה, עמוד סט. — בנין ביהמ"ק קודם לקבוץ גליות, מאמר א, סימן נו, עמוד עי. — בנין בית שלישי, מאמר א, סימן נח, עמוד עא. — ביהמ"ק בזמן הגלות מביא קנאה בין האומות, מאמר א, סימן ס, עמוד עג. — בית העתיד יבוא בנוי ומשוכלל, מאמר א, סימן סא, עמוד עג. — אין בונין ביו"ט ובלילה, מאמר א, סימן סא, עמוד עה. — הקמת המשכן בשבת בוי ימי המלואים, סימן סא, עמוד עה. — הקמת המשכן בשבת בוי ימי המלואים, סימן סד, עמוד פ. — כל מי שלא נבנה ביהמ"ק בימיו כאלו נחרב בימיו, הקדמה עמוד ט. — משחרב ביהמ"ק אין לו להקב"ה אלא די אמות של הלכה בלבד, מאמר א, סימן קסז, עמוד קס.

# כן כוזיבא

בן כוזיבא היי איש קדוש ראוי לגבואה ונכשל בפיו, מאמר א, סיי לח, עמוד נ. — ר"ע וחכמי דורו דימו שהוא משיח, סימן נב, עמוד סו. — בן כוזיבא נהרג עפ"י החכמים כדי למגוע סכנה, מאמר א, סימן נג, עמוד סו. סימן קלט, עמוד קמג. — בן כוזיבא עשה פעולות לגאולה לפני הזמן וגכשל, סימן כד, עמוד לט.

## גאולה

באולה העתידה תהיי בזכות נטרונא, הקדמה עמוד ח. --בסיון גדול הוא להמתין על הגאולה, הקדמה עמוד ט. — בני אפרים נענשו על שיצאו לפני הזמן, מאמר א, סימן כד, עמוד לט. -- העושין פעולות לגאולה הוא הסרון אמונה, סימן כה, עמוד מ. -- אסור לעשות השבעות לקרב את הגאולה, סימן כח, עמוד מא. - מהו הגבול של בקשת רחמים על הגאולה, סימן כח, עמוד מא. - אין ישראל נגאלין אלא בתשובה, סימן מ, עמוד נא. סימן מב, עמוד נו. סימן ע, עמוד פה. - בעניני הגאולה אסור לעשות שום פעולה, סימן כד, עמוד לט. סימן מה, עמוד נח. - גאולה הצתידה תהי׳ רק ע״י השי״ת, סימן מח, עמוד סב. - אם יוכו לבחי׳ אחישנה יבוא משיה גם בלי בשורת אלי׳, סימן נג, עמוד סח. - גאולה העתידה תהיי בלי שום השתדלות וכלי זיין, סימן סח, עמוד פד. - הגאולה תלוי בבטחון בה׳ לבדו ולא בפעולה אחרת, סימן סט, עמוד פד. -- בעלי עבירה בא"י מעכבין את הגאולה, מאמר ב, סימן קמ, עמוד שנג. - זמני הגאולה, בעתה או אחישנה, כולו זכאי או כולו חייב, מאמר א, סימו מ, צמוד נב־נג.

#### בלות

תקו

ישיבה בגלות מציל מכליי, מאמר א, סימו יד, צמוד לד. מאמר ב, סימן קי, עמוד שטז. - ע"י הגלות נתמעט הקטרוג, מאמר א, סימן טו, עמוד לד. - ישראל צריכין להיות מפוזרין בכל העולם, מאמר א סימן יח, עמוד לו. סימן יט, עמוד לו. סימן כג, עמוד לח. - הגלות הוא צורך הגאולה ולברר נצוה"ק, מאמר א, סימן יט, עמוד לז. מאמר ב, סימן קי, עמוד שטז. - האוכלים בט"ב מאריכין הגלות, מאמר א, סימן כת, עמוד מא. -- לעתיד הקב"ה כביכול בעצמו יוציא אותנו מן הגלות, מאמר א, סימן עה, עמוד צא. - יציאה מן הגלות מעצמינו הוא כפירה בתוה"ק, סימן מה, עמוד נט. סימן עו, עמוד צג. - אריכת הגלות אחר האלף שנים, סימן עא, עמוד פו. – הגלות היא גזירה מאת השי"ת, מאמר ב, סימן קט, עמוד שיד. - טעם הגלות שיתוספו עליהם גרים לפרסם האמונה בעולם, סימו סי, עמוד שטו. - תכלית הגלות לסהר אויר ארץ העמים, סימן קי, עמוד שיז. -- ע"י הגלות ניצולים מגיהנם, סימן קיג, עמוד שיט. - גזירת הגלות אין בה לא איסור ולא חיוב אלא הכל תלוי בהשגחה העליונה, סימן קסו, צמוד שכא.

# דחיקת הקץ

איסור דחיקת הקץ, מאמר א, סימן א, עמוד כא. סימן כד, עמוד לט. סימן לב, עמוד מד. סימן ע, עמוד פו. -- דחיקת הקץ הוא ענין של כפירה, סימן עח, עמוד צג. - הרוחקין את הקץ הם רשעים, סימן עט, עמוד צח. - איסור דחיקת הקץ אינו נדחה מפני שום זכותים שבעולם, סימן קיט, צמוד קל. -- דחיקת הקץ אפילו יום אחד לפני הזמן הוא סכנה לכלל ישראל, סימן קלו, צמוד קמב. -- שלא להרבות בתחנונים יותר מדאי, סימן כה, עמוד מ. – להרבות בתחנונים הוא בכלל דחיקת הקץ אבל אין בזה כפירה, סימן עם, עמוד צד. -- מהו השיעור שאסור להרבות בתחנונים, סיי עט, עמוד צה. י״א שאם עברו האומות על שכועתם אולי מותר להרבות — בתחנונים, אכל גאוני קמאי לא ס"ל כן, סימן עט, עמוד צו.

#### הוראה

חכם שאסר אין חבירו רשאי להתיר, מאמר ב, סימן קנא, עמוד שסד. -- המורין הלכה מתוך משנתן הם מבלי העולם. מאמר ג, סימן לה, עמוד תלו. -- כל תלמיד שלא הגיע להוראה ומורה עליו נאמר רבים חללים הפילה, מאמר ג, סימן לט, עמוד תמב.

#### השנחה והכתרת פנים

הנוראות שאתה מביא עלינו בעלילה את מביאן, מאמר ב, סימן יט, צמוד רטז. -- הסתרת פנים, סימן קנו, צמוד שסט. והיית ממשש בצהרים כאשר ימשש העור באפלה, וכי --מה איכפת ליי לעור באפילה, סימו קנו, שע.

# החזקת ידי ת"ח

החזקת ידי לומדי תורה בחו"ל דותה מצות ישוב א"י. מאמר ב, סימן קב, עמוד שז. -- המחויק ידי תיח בא"י מקיים גם מצות ישוב א״י, סימן קב, עמוד שח. סימן קו, עמוד שיב. -- מצוה רבה לחוק ידי היראים בא"י, סימו קנה, עמוד שעא. -- לא הרי סיפק בידו להחזיק והחזיק הר"ז בכלל ברוך, מאמר ג, סימן י, צמוד תיב.

## חזקת כשרות

לענין תוכו כברו ליכא למימר חזקת כשרות. מאמר ב, סימי לט, צמוד תמב. -- נשים שפטורות מת״ת יש לחוש יותר אם אין תוכה כברה, סימן מ, עמוד תמד. -- האידנא לא אמרינן דין קים לי בגויי, שם.

#### חינוך

מנעו בניכם מן ההגיון שגם אותם שיש להם דעות נפסדות לומדים מקרא, מאמר ג, סימן יג, עמוד תיו. -- סדר הלימוד מנהג ישראל תורה הוא, סימן כא, עמוד תכה. -- ללמוד עם הבנות הדינים השייכים להם, סימן מא, צמוד תמך. --צריך להשגיח מאוד על חינוך הבנות ולהרחיקם מספרים חצונים, סימן ג, עמוד תוב.

#### חנימה

המחניף לרשע גרוע ממנו, מאמר א, סימן פט, עמוד קה. ... האוהב ישראל אינו מחניף לרשעים, מאמר א, סימן קעו, עמוד קסט. -- המהללים פעולות המינים מרחיבים פתחי טומאה שלהם, מאמר א, סימן קלו, עמוד קמא. -- הנגררים אחר המסיתים מגדילים מצות ישוב א"י כדי להחניף להם, מאמר ב, סימן קלם, עמוד שנג. -- המחניף לרשעים בא־י מטמא הארץ וגורם לסילוק שכינה, מאמר כ, סיי קלו, עי שמט.

#### מומאת מת בוח"ו

אין דין טומאת מת נוהג כזה"ז, מאמר ב, סימן צר, עמוד רצו. -- גורו טומאה על ארץ העמים, סימן צג, עמוד רצו. - בוה"ו אין חילוק בין א"י לחו"ל לענין טומאת כהן, סימן צה, עמוד רצט. – בזה"ו מותר לכהגים לילך לחו"ל, סימו ק, צמוד שו. - בדורות האחרונים ליכא למיקם אבדיקה מטומאת קברים, סימן צה, עמוד רצט. -- קברי צדיקים אין מטמאים ועפ"י הלכה אין להתנהג כן, סימן צח, עמוד שב.

# יציאה מארץ ישראל

אין יוצאין מא"י לחו"ל, מאמר א, סימן ד, עמוד כד. מאמר ב, סימו נח, צמוד רנו. סימו פא, צמוד רפא, סימו פח, צמוד רצ. -- היוצא מא"י לחו"ל לטייל אסור לגלח בחוה"מ, מאמר ב, סימן פז, עמוד רפט. - היוצא מאדי לחו"ל כאלו עוע"ו הוא רק אם יוצא מממשלת התורה, מאמר א, סימן ה, עמוד כה. סימו כז, עמוד רכה. -- אסור לצאת מבבל לשאר ארצות, מאמר א, סימן ט, עמוד כט.

## ישוב ארץ ישראל

מצות ישוב א״י, מאמר א, סימן ו, עמוד כו. -- שקולה ישיבת א״י כנגד כל המצות, מאמר ב, סימן לד, עמוד רלג. – שיטת הרמב״ן דהיא מ״ע לדורות, סימן א, עמוד קצז. סימן נה, עמוד רגד. -- שיטת רש"י ורמב"ם דאינה מ"ע רק הבטחה, סימן ה, עמוד רא. סימן נו, עמוד רנה. — שיטת הר"מ דבוה"ב הוי מצוה, סימן סב, עמוד רס. -- שיטת רח״כ דעכשיו אין מצוה לדור בא"י, סימן סה, עמוד רסג. — סכנת דרכים, סימן עח, עמוד רעז. -- היושב בא"י מקיים מצוה אף לדעת רח"כ, סימן עח, עמוד רעה. — מצות ישוב א"י אינה אלא בשומרי תומ"צ, סימן מט, עמוד רג. - בעל עבירה אינו מקיים מצוה בישיבתו בא"י, סימן לח, עמוד רלח. - אין ליסע לא"י אא"כ יש לו פרנסה מוכנת שמה, סימן מב, עמוד רמג. סימן נה, עמוד רנו. — מצות ישוב א"י דחורי מפני בזירת הגלות לדעת הרמב"ן, סימן קיז, עמוד שכד. --ישוב א"י צריך להיות בכוגה לקיום התומ"צ, סימן קכב, עמוד שלא. -- י"ג עקרים בדין ישוב א"י, סימן קלג, עמוד שדמ. - כל הדינים בישוב א"י נאמרו על שנים כתקונם, סימן קלד, עמוד שמח. -- הבחנה לידע אם תשוקתו לא"י הוא מצד הקדושה, סימן קנ, עמוד שסב.

#### בללים

אין למדין מן הכללות, מאמר א, סימן קכז, עמוד קלד. — הלכות הש"ס הם על דינים הגוהגים בזה"ז, סימן מ, עמוד גג. — בעניני אמונה אין לפסוק הלכה כצד אחד, סימן מ, עמוד נג. — אין למדין הלכה אלא מדברי הגמרא, מאמר ב, סימן לה, עמוד רלה. מאמר ג, סימן ד, עמוד תו. — לא אמרינן אין סידר למשגה רק בב׳ מימרות, סימן ב, עמוד תר. — בלי טעם מספיק לא אמרינן אין מוקדם ומאוחר, סימן ג, עמוד תוו. — סברא דאורייתא הוא, סימן יב, עמוד תטו. — היכא דלא אתמר הלכתא לא כמר ולא כמר דעביד כמר עביד, מאמר ב, סימן קלג, עמוד שמו. — דברי הרב ודברי התלמיד דברי מי שומעין. מאמר ב, סימן יו, עמוד ריד.

# לימוד זכות

הצדיקים למדו זכות על ישראל בינם לבין קונם אבל בפניהם הוכיתו אותם על כל נדנור עבירה, מאמר א. סימן קעו, עמוד קסט. סימן קעז, עמוד קע.

# לשון הקודש

כשהתינוק מתחיל לדבר אביו מדבר עמו בלה"ק, מאמר ג, סימן א, עמוד תג. — מדוע זעוב כ"כ לה"ק, סימן יד, עמוד תכ. תיח. — א"א דבר בלה"ק ובלשון ארמי, סימן טו, עמוד תכ. — הרבה ספרים נפסדו מאתנו, סימן יז, עמוד תכא. — לה"ק אם משתמשים בו למדה פחותה הוא נמאס יותר משאר לשונות, סימן ית, עמוד תכב. — דור הפלגה הצליחו לפי שדברו בלה"ק, סימן יט, עמוד תכב. — המשנה הלשון או

יהרוס הכונה או יבא לידי כפירה, סימן כד, עמוד תכח. – לה״ק הוא רק מה שנאמר מהקב״ה ע״י גביאיו, סימן כח, עמוד תלא. – האותיות של לה״ק הם השתלשלות מהמרכבה העליונה, שם.

#### לשונות נכרים

איסור וחרם על לימוד לשונות נכרים בא"י, מאמר ב, סימן קלז, עמוד שנ. מאמר ג, סימן כט, עמוד תלב. — אין מלאה"ש נוקקין ללשון ארמי, מאמר ג, סימן כה, עמוד תכח. — הקדמונים שבשו בכונה לשונות הנכרים מפני גזירת י"ח דבר, מאמר ג, סימן יז, עמוד תכא.

## לשמה ושלא לשמה

לעולם יעסוק אדם בתו"מ אף שלא לשמה, מאמר ב, סימן קכב—קכד, עמוד שלב—שלה. — כשעוסק לשמה מחזיר אל הקדושה אף מה שעשה של"ל, מאמר ב, סימן מח, עמוד רמה. — עכשיו שאין מתכונין לשם מצוה אמרו מצות חליצה קודמת, מאמר ב, סימן עט, ע' רעט. מאמר ג, סי' יג, ע' תיז. — מצות ראי׳ צריך להיות לשמה, מאמר ב, סימן מה, ע' רמה.

#### מופתים

הצלחת הרשעים ע"י הס"א, מאמר א, סימן מה, עמוד נח. — אין לסמוך על אותות ומופתים נגד ההלכה, מאמר א, סימן מו, עמוד נט. סימן קנא, עמוד קנג. — מופתים אפשר ע"י כישוף, סימן מו, עמוד נט. — השטן עושה מופתים להכשיל בנ"א, סימן מו, עמוד נט. — השטן עושה מופתים להכשיל סימן קלו, עמוד קמא. — הבא לטמא פותחין לו, סימן מו, עמוד סא. סימן קלו, עמוד קמא. מאמר ג, סימן כב, עמוד תכז. — גם נביאי הבעל הראו מופתים, מאמר א, סימן מו, עמוד סא. — שטנא נצח, נותן להם גאולה ולבסוף יורידם לגיהנם, סימן מח, עמוד סב. — קוב"ה לא עביד ניסא למגנא, סימן קנא, עמוד קנג. — אף אם יעמיד חמה כיב"נ אין לנטות מדרך האמת, סימן קנה, עמוד קנו.

## מחאה

אלפים בריתות ואלות קבלו עליהם ישראל במעמד היס, מאמר א, סימן ק, עמוד קיב. — הערבות הוא שצריך למחות, הקדמה עמוד יב. — החיוב למחות קבל עם ולשון נגד תעלולי הכופרים, מאמר א, סימן קיג, עמוד קכו. — אם אין מוחים נגד עוקרי הדת יש בוה חיה״ש, מאמר א, סימן קיד, עמוד קכו. — המחפים הם כעוברי עבירה, מאמר א, סימן קמ, עמוד קמד. מאמר ב, סימן קלו, עמוד שג. — מי שיש בידו למחות ואינו מוחה נקרא רשע, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלח. — המחפין על מעשי הרשעים גורמים כל מחורבנות, מאמר א, סימן קעו, עמוד קע.

#### מינות

אסור ליכנס לבית המינים, מאמר א, סימן קה, עמוד קטז. --

בחשש אפיקורסות הדין הוא יהרג ואל יעבור, מאמר א, סימן עו, עמוד צב. -- א"א להשפיע לטובה על המינים בשבת יחד אתם, מאמר א, סימו קטו, צמוד קכח. -- המינים שבימינו גרועים באלף דרגות מאחאב, מאמר א, סימן קלא, עמוד קלז. - טעה בברכת המיניו מעליו אותו, מאמר א, סימו קפד, עמוד קעד. -- איבוד האפיקורסים גדולה מכל צרכי בני אדם, מאמר א, סימן קפג, עמוד קעד. - בטלו קריאת עשה"ד מפני תרעומת המינין, מאמר ב, סימן קמד, עמוד שנו. מאמר ג, סימו כט, עמוד תלב. -- השפעת המינות מא"י הולכת לכל העולם, מאמר ב, סימן קמט, עמוד שסב. ---בעקבא דמשיחא יהי׳ מבול של אפיקורסות, סימו קנא, צמוד שסג. - צריך לעשות הרחקות רבות מחשש שלא לגרור אחריהם, סימן קנא, עמוד שסג. -- החיוב להגיד היפר האפיקורסים, סימן קנב, עמוד שסו. -- ס״ת שכתבו מין צריך לשרוף, מאמר ג, סימן כג, עמוד תכז. -- סתם מחשבת מין למינות, שם. -- המינים גרועים מן הערב רב, סימן כז, עמוד תל. -- ה' כתות יש בע"ר, שם, ומאמר א, סימן קמח, עמוד קנ. - האפיקורסים מביאים ראיות מהתוה״ק לדעותיהם הכוזבות, הקדמה עמוד יז. - מי שאינו מאמין בביאת המשיח הוא כופר בתורה ובמרע"ה. מאמר א. סימו מב. עמוד נה.

# מלכי ישראל

איך עשה דוד מלחמה שלא כתורה, מאמר ב, סימן יג-יו, עמור רי-רטו. -- כיבוש יחיד לאו שמיי כיבוש, סימן כא, עמוד ריח. — כל האומר דוד חטא אינו אלא טועה, סימן כב, ע' רים. -- ז' האומות נכרתו בימי דוד, סיי כה, ע' רכג. - אחאב היי שומר תומ"צ, מאמר א, סימן קכח, עמוד קלה. — מסר נפשו על התורה, מאמר א, סימן קלא, עמוד קלז. — בי טבחא דאחאב, מאמר א, סימן קכא--קכר, עמוד קלא--קלג. מדוע לא ברחו הצדיקים מא"י בימי אחאב ומגשה, מאמר ב, סימן קנה, עמוד שסת. - ירבעם היי לו דין מלך עפ"י התורה, מאמר א, סימן קלד, עמוד קלט. -- מנשה הצמיד צלם בהיכל. סימן קלא, עמוד קלז. -- מלוכה שלא עפ״י התורה אין לה דין מלוכה, סימן קלב, עמוד קלח. - אין חולסין כבוד למלך שאין נוהג במעשה עמך, סימן קלג, עמוד קלח. -- אי אמר מלכותא עקרנא טורא עקר טורא, סימן קמו, עמוד קמט. מאמר ב, סימן קנד, עמוד שסז. -- חוצפא מלכותא בלא תגא, מאמר א, סימן קמח, עמוד קנ. -- עמרי זכה למלכות בשביל שהוסיף עיר בא"י, מאמר ב, סימן נא, עמוד רנא. ממשלת מינים

# הרבה איסורים חמורים יש בהשתתפות לממשלת המינים, מאמר א, סימן פב, עמוד קב. - אף אם אין בה חרות ותועלת ג"כ שייך איסור העברה על השבועות, מאמר א, סימן פג, עמוד קב. -- לקיחת ממשלה מרחק את הגאולה, סימן פד, עמוד קג. -- הגבחרים בהממשלה הם שותפים לכל מעשי האפיקורסים, סימן פז, עמוד קד. – הנשבע

לחוקיהם עובר באיסור יהרג ואל יעבור, סימן פח, עמוד קה. ממשלה המתקנת ע"ו יש לה דין עובדי ע"ו, סימן צח, עמוד קי. - המודה לממשלת המינים הוא ככופר בכה"ת, סימן קד, עמוד קטו. -- גיוס הבנות הוא ביהרג ואל יעבור, סימן קלה, עמוד קלט. -- אין כח בעולם להתיר איסורים שהם ביהרג ואל יעבור, סימן קיח, עמוד קכט. - איסור השתתפות בבחירות, סימן קמא, עמוד קמד. -- יום העצמאות, סימן קמד, עמוד קמה. -- כל עצמאות מבלעדי השי״ת הוי ע"ז, מאמר ב, סימן קמז, עמוד שסא. -- אחריות גדול הוא לדור תחת ממשלת המינים, סימן קנג, צמוד שסו. -- אסור לילך במקום סכנה לנפש, מאמר ב, סימן קנד, עמוד שסז. אף אם חברי הממשלה יהיו יראים וכשרים אסור לקחת ---ממשלה לעצמם, מאמר א, סימן עז, עמוד צג.

## מפית ומדיה

אסור ללמד עליהם זכות, מאמר א, סימן קיב, עמוד קכה. סימן קפה, עמוד קעה. -- מסית מדבר בלה״ה, מאמר ג. סימו כ, עמוד תכד. -- מסית עונשו חמור ממדיח, שם.

#### מצוה

אם מחויב להביא עצמו לידי קיום המצוה, מאמר א, סימן צא, עמוד קו. מאמר ב, סימן ה, עמוד רו. -- המצות שעושין בא"י חשובין יותר, מאמר ב, סימן לז, עמוד רלח. - איז אומרים לרשע מנע מן המצות, מאמר ב, סימן מה, עמוד רמו. -- המצות שעושה בעודו מלולכך בעונות חוטפת הס"א, מאמר ב. סימן מז, עמוד רמז. - אמירת לשם יחוד לפני קיום המצות, מאמר ב, סימן מז, עמוד רמט. -- על מ״ע א"צ לפזר כל ממונו, מאמר ב, סימן נט, עמוד רנו. -- אם יש ליפטר עצמו מקיום מ"ע בס"ס או רוב, סימן ס, עמוד רנח. -- רק אחר מצות ציצית החיוב לחזור, סימן סט, עמוד דסו. -- הפקעה ממצות הוא איסור דרבנן, סימן עא, עמוד רסח. -- אם חושש שיבא לידי תקלה מותר להפקיע עצמו ממצוה, סימן עה, עמוד רעד. -- העוסק במצוה פסור מן המצוה מטעם דחוי או הותרה, סימן קטז, עמוד שכג. יכול יחזור בהרים אחר שלוח הקן, סימן ע, עמוד רסדירעא.

#### מרגלים

המרגלים נכשלו בסיבת המשלחים בתכונה רעה, מאמר א, סימן קעד, עמוד קסז. -- המרגלים דברו סרה על הארץ, מאמר ב, סימן קלא, עמוד שמג. -- המרגלים לא דברו כזב, אבל הוציאו דברי קדושה לחולין, מאמר ב, סיי קלב, עי דשם.

#### משיח ואלי'

משיח יהיי נשמת משה ודוד, הקדמה עמוד יח. מאמר א, סימן לז, עמוד מת. - בתחלה יוליך את ישראל למדבר העמים לבררם ואח"כ יכנסו לא"י, סימן כא, עמוד לח. --משיח יהי׳ מזרע בית דוד, סימן נה, עמוד סט. -- סימני משיח עם"י הרמב"ם, סימן לא, עמוד מג. -- משיח שקר,

סימן לז, עמוד מז. — משיח יהיי מורח ודאין, סימן לז, עמוד מח. סימן נב, עמוד סו. — מדריגת מלך המשיח, סימן לח, עמוד מט. — משיח יכוף כל העולם לקיום התורה, סימן מא, עמוד נה. — משה וכל דור המדבר יבואו עם מלך המשיח, סימן נ, עמוד סד. — הריני נזיר ביום שב"ד בא, סימן נא, עמוד סד. — אמאי לא אתא משיח בימי חסידים הראשונים, סימן עד, עמוד פט. — אחר ביאת המשיח יעשו ישראל תשובה עילאה, מאמר ב, סימן קט, עמוד שטו. — אלי יבוא לבשר ביאת המשיח, מאמר א, סימן מט, עמוד עס. — אין אלי בא לא בע"ש ולא בע"ט, מאמר א, סימן נד, עי סט. ב. — אין אלי בא לא בע"ש ולא בע"ט, מאמר א, סימן נד, עי סט.

## נבואה

לברר האמת והשקר אפשר לסמוך על נבואה, מאמר א, סימן לז, עמוד מט. — אין הנבואה חלה אלא על חכם גדול, סימן לח, עמוד מט. — הפסק הנבואה הוא גרוע מכל הקללות, מאמר ב, סימן קנו, עמוד שטט. — בת קול הוא מדריגה של נבואה, מאמר ג, סימן טו, עמוד תיט.

# עכורה זרה

מצוה לרדוף אחר ע"ז בא"י ולאבדה, מאמר א, סימן צו, 
עמוד קו. — ע"ז בא"י חמור מבחו"ל, סימן צב, עמוד קח. 
— המסית שלא לאבד ע"ז בא"י חייב מיתה, סימן צד, עמוד 
קט. — אם כובשין א"י ע"מ שלא לאבד ע"ז המים שוטפים 
אותם, סימן צה, עמוד קט. — אסור ליכנס לבית ע"ז אף 
בפק"נ אם נותן להם עילוי, סימן קה, עמוד קיט. סימן קכט, 
עמוד קלו. — כל הבא מע"ז אסור בהנאה, סימן קיב, עמוד 
קכה. — אסור לדור בעיר שיש בה ע"ז ואנחנו אנוסים, 
מאמר ב, סימן כז, עמוד רכו. — סימן קנג, עמוד שסו. — 
איסור לילך בערכאות עכו"ם, מאמר א, סימן קא, עמוד קיג.

# עלי' בחומה

איסור עליי בחומה, מאמר א, סימן א, עמוד כא. — פירוש הלשון חומה, סימן י, עמוד ל. — אף ברשות המלכיות אסור, סימן יא, עמוד לא. סימן סז, עמוד לה. — כל הפצרה וחוזק הוא בכלל עליי בחומה, סימן סז, עמוד לה, סימן יו, עמוד לו. — אף אם יכופו אסור לעלות בחומה, סימן כ, עמוד לח.

# עלי' לארץ ישראל

הכל מעלין לא"י, מאמר א, סימן ב-ד, עמוד כב-כד. מאמר ב, סימן ז, עמוד רג. - הקונה בית או שדה בא"י היא מצוה יותר מן העלי, מאמר ב, סימן ט, עמוד רז. - העולה לא"י הוי מצוה לענין להפליג בספינה, מאמר ב, סימן פו, עמוד רפח. - הגודר לעלות לא"י יש לו התרה, מאמר ב, סימן צב, עמוד רצה. - קריאה לכל ישראל לעלות לא"י הוא גגד התורה, סימן קמ, עמוד שנג. - הרבה תנאים וקדושים דרו בחו"ל, דלא אסור רק לצאת מא"י, מאמר א, סימן יג, עמוד לג. - מדוע לא נסעו כל גדולי וקדושי ישראל לא"י, מאמר לג. - מדוע לא נסעו כל גדולי וקדושי ישראל לא"י, מאמר

ב, סימן קד, עמוד שלט. — גם הלל הזקן דר בבבל, סימן קד, עמוד שי. — גם אנשי טולטילא לא רצו לעלות, סימן קה, עמוד שיא. — איך דרו כמה גדולים במצרים, מאמר א, סימן ד, עמוד כד. — איסור לשוב למצרים, מאמר ב, סימן ד, עמוד קצט. סימן נז, עמוד רנו. — הנודר לעלות לא"י של ו התרה, מאמר ב, סימו צב, עמוד רצה.

# צדיק ורשע

עמידת צדיק בין רשעים אף בכונה לתקן מזיק לעולם, הקדמה עמוד טו. -- המתחבר לרשע יש לו חלק בעבירות הרשע, מאמר א, סימן ק, עמוד קיב. -- אסור לילך בדרך שהולכין הרשעים, סימן קט, עמוד קכב. -- מנהג שהונהג ע"י רשע אסור להחזיק בו, סימן קיב, עמוד קכה. מאמר ג, סימן כו, עמוד תכט. -- הרשעים כל חפצם הוא להכשיל ולהזיק, מאמר א, סימן קיג, עמוד קכו. - אסור להתחבר לרשע אפילו כדי לתקן, סימן קיז, עמוד קכט. -- חמור עון המחזיק ידי עוברי עבירה מעו"ע, סימן קטו, עמוד קכז. -- התחברות לרשע מויק לנפש, סימן קכ, עמוד קלא. -- מושל מקשיב על דבר שקר כל משרתיו רשעים, סימן קכה, עמוד קלג. סימן קל, עמוד קלו. -- המתחבר לרשעים מקבל שכר כיוצא בהם, סימן קמ, עמוד קמד. -- קשר רשעים אינו מן המנין. סימן קנד, עמוד קנד. -- ישיבת רשע אצל צדיק מויק, סימו קס, עמוד קנז. - מצדיק רשע ומרשיע צדיק תועבת ה׳ גם שניהם, סימן קעו, עמוד קע. -- עוזבי תורה יהללו רשע. סימן קעח, עמוד קעא. — צריך להרחיק החטאים מלהסתפח בנחלת ה׳, סימן קעט, עמוד קעב. — כינוס לרשעים רע להם ורע לעולם, מאמר ב, סימן נג, עמוד רנג. -- הרשעים אינם יושבים על אדמת א"י רק על רצועה של ארץ העמים, סימו קל, עמוד שמא.

# קיבוין גליות

קיבוץ גליות הוא רק ע״י מלך המשיח, מאמר א, סימן יז, עמוד לו. — קיבוץ גליות הראשון יהי׳ למדבר העמים, סימן כב, עמוד לח. — קיבוץ גליות הוא רק בידו של הקב״ה, סימן מה, עמוד נח. — קיבוץ גליות קודם לתחה״מ, סימן נו, עמוד ע. — תרי תחיות יש, סימן נ, עמוד סר.

#### שבועה

בשבועה דגין אף על המחשבה, הקדמה עמוד ה. — שבועה שלא ימרדו באומות, שלא יגלו את הקץ, שלא ישעבדו בהן בישראל יותר מדי, שלא יגלו הסוד לאוה"ע, מאמר א, סימן א, עמוד כא. — אסור להתגרות באומות, סימן כד, עמוד לט. סימן עה, עמוד צא. — אסור לעבור על שבועת הגלות, סימן מג, עמוד נז. — אסור לעבור על השבועות אף אם האומות עברו על שבועתם, סימן עה, עמוד צ. — גם בהסכמת האומות שייך איסור העברה על השבועות, סימן פו, עמוד קג. — השבועות נאמרו בסיגי, סימן לד, עמוד פו, עמוד לד, עמוד מון

מד. — איך אפשר להשביע הנולדים אח״כ, סימן לג, עמוד מה. — איך אפשר להשביע האומות שלא היו במעמד ה״ס, סימן לד, עמוד מה. — השבועה של קבלת התורה היתה לשורש נשמותיהם ולהשרים, סימן לה, עמוד מה. — אין שבועה חלה על שבועה, סימן כו, עמוד מא. — הלשון שבועה הוא רק להגדיל חומר האיסור, סימן לו, עמוד מו. — בשבועה נפרעין ממנו וממשפחתו ומכל העולם, סימן לב, עמוד מד.

#### שוחד

הגותן והמקבל שוחד נעשים לב אחד, מאמר א, סימן קטו, עמוד קכז. סימן קמב, עמוד קמה. — גם שוחד דברים אסור, סימן קמה, עמוד קמח. — השפעת העם מסמא את העיגים, סימן קמו, עמוד קמט. — כת הפועל בנפעל, סימן קמז, עמוד קמט. — עון הדור גורם לסמות עינים המנהיגים, סימן קג, עמוד קנב. — שוחד שייך גם במצוה, סימן קנט, עמוד קנו. — המצפה לשלחן אחרים עולם חשך בעדו, סימן קנט, עמוד קנז. — המנהיגים נמשכים אחר הדור, סימן קסא, עמוד קנז. — ס״ת אין דנין בדייני אותה העיר לפי שכולם נוגעים בדבר, סימן קעב, ע׳ קסה. — המקבלים שוחד מבלבלין נוברי הצדיקים הנקיים שיושבים עמהם, סימן קעג, ע׳ קסו.

# שכר ועונש

א מעקרי האמונה להאמין בשכר ועונש, מאמר א, סימן קעו, עמוד קסט. — אין הקב"ה מקפח שכר כל בריי, מאמר ב, סימן נב, עמוד רנב. — כל המתחבר לרשעים אע"פ שאינו עושה כמעשיהם מקבל שכר כיוצא בהם, וכל המתחבר לצדיקים אע"פ שאינו עושה כמעשיהם מקבל שכר כיוצא בהם, מאמר א, סימן קמ, עמוד קמד. — אין הקב"ה ממהר להפרע מעושי הרעה, מאמר ב, סימן קכז, עמוד שלז. מאמר ג, סימן לז, עמוד חלט.

# שלום ומחלוקת

צריך לרדוף אחר השלום. מאמר ב, סימן עג, עמוד רעג. — כל מחלוקת שהיא לש"ש סופה להתקיים, מאמר א, סימן קמב, עמוד קמה. — גדול השלום שאפילו עוע"ו ושלום ביניהם אין יכול לנגוע בהם, מאמר ב, סימן נג, עמוד רגג. — מי שאינו מחזיק במחלוקת על המתייצבים על דרך לא טוב נענש מפשעיהם, שם.

#### תוכחה

חיוב התוכחה הוא מצר הדין, הקדמה עמוד יא. - אין

להוכית למי שאינו מקבל תוכחה אבל לרבים צריך להוכית, הקדמה עמוד יג. — מצות תוכחה עד כדי נזיפה או עד כדי הכאה, הקדמה עמוד יב.

#### תורה

קיום התורה אינו תלוי בביאת המשיח, מאמר א, סימן מב, עמוד נו. - תורה לא בשמים היא, סימן קנא, עמוד קנג. - אם הרב דומה למלאך ה"צ יבקשו תורה מפיהו, סימן קע, עי קסד. -- הלומר תורה בעודו רשע מוסיף כה בקליפה, ב, סימן מז, עמוד רמו. - עיר שאין בה מלמדי תינוקות מחריבין אותה, מאמר ג, סימן ט, עמוד תיב. - אסור ללמוד מרב שאינו הגון, סימן יג, עמוד תיו. -- חייב אדם לשלש שנותיו שליש במקרא, סימן כא, עמוד תכה. - מצות ת"ת הוא מצות והגית ומצות ידיעת התורה, סימן לו, עמוד תלח. - המבלים ימיהם בסברות בדויות אין בזה ידיעת התורה. סימן לו, עמוד תלח. -- הלומד תורה לתלמיד שאינו הגון כאלו זורק אבן למרקולים, סימן לח, עמוד תמ. - המלמד את בתו תורה כאלו מלמדה תפלות, סימן ל, עמוד תלג. --חייב ללמד את בתו תורה, שם. -- אסור ללמוד תורה לנשים מפני שמוציאות ד"ת לדברי הבאי, סימן לח, עמוד תמ. - ישרפו ד"ת ואל ימסרו לנשים, סימן מז, עמוד תנא. - מותר ללמדם תושב"כ, סימן מח, עמוד תנב. - האשה חייבת ללמוד דינים השייכים לה, סימו לב, עמוד תלה. סימו מט, עמוד תנב. -- נשים מברכות ברכה"ת, סימן מד, עמוד תמח. --- ד׳ חילוקים בלימוד תורה לנשים, סימן לג, ע׳ תלו.

## תקנה

תקנה לגרש מא"י מי שעלול לחטוא, מאמר ב, סימן קכא, עמוד שכח. – תקנת ר' יהושע בן גמלא, מאמר ג, סימן

#### תשובה

לפני ביאת המשיח יעשו תשובה תתאה ואח״כ תשובה עלאה, מאמר א, סימן מא, עמוד נו. — אי יחזרון בתשובה בי כנישתא חדא יתכניש כל גלותא, סימן עד, עמוד פט. — החושב שיש מציאות לגאולה בלי תשובה הוא כופר, סימן פ, עמוד צט. — אשרי הדור שהנשיא שלו נותן לב להביא כפרה על שגגתו, סימן קנב, עמוד קנד. — דרכה של תשובה מדאורייתא בבטול בעלמא סגי, מאמר ב, סימן מז, עמוד רמח. — כשישראל עושין תשובה יחזיר הקב״ה המלכות לישראל, סימן קנז, עמוד שע.

נעשה ונסדך ע"י אלכסנדר סענדר דייטש לע"נ הוריו. אביו החסיד המפורסם מו"ה אברהם צבי ז"ל בהר"ר יעקב חיים ז"ל (מגדולי תלמידי בעל ייטב לב זי"ע). ואמו מרת אסתר ע"ה בת ר' שמואל יהודא ז"ל. שעלו על המוקד י' סיון תש"ד. ה' ינקום דמם ויצרור בצרור החיים את נשמתם.